
opusdei.org

Tema 35. El sisè
manament del
decàleg

Déu és amor i el seu amor és
fecund. Ha volgut que la
persona humana participi
d’aquesta fecunditat i ha
associat la generació a un
específic acte d’amor entre un
home i una dona.

05/12/2010

1. Va crear l’home i la dona

La crida de Déu a l’home i la dona
«sigueu fecunds i multipliqueu-vos»



s’ha de llegir sempre des de la
perspectiva de la creació «a imatge i
semblança» de la Trinitat (cf. Gn 1).
Això fa que la generació humana,
dins el context més ampli de la
sexualitat, «no és quelcom purament
biològic, sinó que pertany a la
persona humana en allò que té de
més íntim» (Catecisme 2361) i, per
tant, és essencialment diferent de la
que és pròpia de la vida animal.

«Déu és amor» (1Jn 4,8) i el seu amor
és fecund. Ha volgut que la criatura
humana participi d’aquesta
fecunditat i ha associat la generació
de cada nova persona a un específic
acte d’amor entre un home i una
dona.[1] Per això, «el sexe no és cap
realitat vergonyosa, sinó un present
diví que s’ordena netament a la vida,
a l’amor, a la fecunditat».[2]

Com que l’home és un individu
compost de cos i ànima, l’acte
amorós generatiu exigeix la



participació de totes les dimensions
de la persona: la corporeïtat, els
afectes, l’esperit.[3]

El pecat original va trencar
l’harmonia de l’home amb ell mateix
i amb els altres. Aquesta fractura ha
tingut una repercussió particular en
la capacitat de la persona de viure
racionalment la sexualitat. D’una
banda, enfosqueix a la intel·ligència
el nexe inseparable que hi ha entre
les dimensions afectives i generatives
de la unió conjugal; d’una altra,
dificulta el domini que la voluntat
exerceix sobre els dinamismes
afectius i corporals de la sexualitat.

La necessitat de purificació i
maduració que exigeix la sexualitat
en aquestes condicions no suposa de
cap manera rebutjar-la, o considerar
negativament aquest do que l’home i
la dona han rebut de Déu. Suposa
més aviat la necessitat de «sanejar-lo
perquè assoleixi la seva veritable



grandesa».[4] En aquesta tasca
exerceix un paper fonamental la
virtut de la castedat.

2. La vocació a la castedat

El Catecisme parla de vocació a la
castedat perquè aquesta virtut és
condició i part essencial de la vocació
a l’amor, al do d’un mateix, al qual
Déu crida cada persona. La castedat
fa possible l’amor en la corporeïtat i
a través de la corporeïtat.[5]
D’alguna manera, es pot dir que la
castedat és la virtut que habilita i
condueix la persona humana en l’art
de viure bé, en la benevolència i la
pau interior envers els altres homes i
dones i amb ella mateixa; ja que la
sexualitat humana travessa totes les
potències, des de l’aspecte més físic i
material fins al més espiritual, tot
acolorint les diferents facultats
segons el que és pròpiament masculí
o femení.



La virtut de la castedat no és, per
tant, simplement un remei contra el
desordre que el pecat origina en
l’espera sexual, sinó una afirmació
joiosa, ja que permet estimar Déu, i a
través seu els altres homes, amb tot
el cor, amb tota l’ànima, amb tot el
pensament i amb totes les forces (cf.
Mc 12,30).[6]

«La virtut de la castedat es troba sota
el vassallatge de la virtut cardinal de
la temprança» (Catecisme 2341) i
«significa la integració reeixida de la
sexualitat en la persona i, per aquí, la
unitat interior de l’home en el seu
ésser corporal i
espiritual» (Catecisme 2337).

Quan es parla de la castedat per
formar les persones, sobretot els
joves, és important d’explicar la
relació pregona i estreta que existeix
entre la capacitat d’estimar, la
sexualitat i la procreació. En cas
contrari, podria semblar que es



tracta d’una virtut negativa, ja que
certament una bona part de la lluita
per viure la castedat es caracteritza
per l’intent de dominar les passions,
que en algunes circumstàncies es
dirigeixen a béns particulars que no
són ordenables racionalment al bé de
la persona considerada com un tot.
[7]

En l’estat actual, l’home no pot viure
la llei moral natural —i, per tant, la
castedat— sense l’ajuda de la gràcia.
Això no implica la impossibilitat
d’una virtut humana que sigui capaç
d’aconseguir un cert control de les
passions en aquest camp, sinó la
constatació de la magnitud de la
ferida produïda pel pecat, que
exigeix l’auxili diví per a una
perfecta reintegració de la persona.
[8]

3. L’educació de la castedat

La castedat atorga el domini de la
concupiscència, que és una part



important del domini d’un mateix.
Aquest domini és una tasca que dura
tota la vida i suposa un esforç
reiterat que pot ser especialment
intens en algunes èpoques. La
castedat ha de créixer sempre amb la
gràcia de Déu i la lluita ascètica (cf. 
Catecisme 2342).[9]

«La caritat és la forma de totes les
virtuts. Sota la seva influència, la
castedat es presenta com una escola
de donació de la persona. El domini
d’un mateix s’ordena al do d’un
mateix» (Catecisme 2346).

L’educació de la castedat és molt més
que el que alguns reductivament
denominen educació sexual, que
s’ocupa fonamentalment de
proporcionar informació sobre els
aspectes fisiològics de la reproducció
humana i els mètodes
anticonceptius. La veritable educació
de la castedat no es conforma amb
informar sobre els aspectes biològics,



sinó que ajuda a reflexionar sobre els
valors personals i morals que
intervenen en tot el que es relaciona
amb el naixement de la vida humana
i la maduració personal. Alhora,
fomenta ideals elevats d’amor a Déu i
als altres, a través de l’exercici de les
virtuts de la generositat, el do d’un
mateix, el pudor que protegeix la
intimitat, etc., que ajuden la persona
a superar l’egoisme i la temptació de
tancar-se en un mateix.

En aquest esforç, els pares tenen una
responsabilitat molt gran, ja que són
els primers i els principals mestres
en la formació de la castedat dels
seus fills.[10]

En la lluita per viure aquesta virtut
hi ha uns mitjans importants:

a) fer oració, demanar a Déu la virtut
de la santa puresa;[11] rebre sovint
els sagraments, que són les
medecines de la nostra feblesa;



b) treballar amb intensitat, evitar
l’oci;

c) menjar i beure amb moderació;

d) posar esment en els detalls de
pudor i de modèstia, en la forma de
vestir, etc.;

e) rebutjar les lectures de llibres,
revistes o diaris inconvenients, i
evitar espectacles immorals;

f) ser molt sincers en la direcció
espiritual;

g) oblidar-se d’un mateix;

h) tenir una gran devoció a Maria
santíssima, Mater pulchrae
dilectionis.

La castedat és una virtut
eminentment personal. Alhora,
«implica també un esforç
cultural» (Catecisme 2344), ja que «el
progrés de la persona humana i el
creixement de la societat estan



mútuament condicionats».[12] El
respecte als drets de la persona
reclama el respecte a la castedat, en
particular al dret de «rebre una
informació i una educació que
respectin les dimensions morals i
espirituals de la vida
humana» (Catecisme 2344).[13]

Les manifestacions concretes amb
què aquesta virtut es configura i
creix seran diferents segons la
vocació de cadascú. «Els casats són
cridats a viure la castedat conjugal;
els altres, a practicar la castedat en la
continència» (Catecisme 2349).

4. La castedat en el matrimoni

La unió sexual «s’ordena a l’amor
conjugal de l’home i de la
dona» (Catecisme 2360): és a dir,
«només es realitza de manera
autènticament humana quan és part
integrant de l’amor amb què l’home i
la dona es comprometen del tot entre
ells fins a la mort».[14]



La grandesa de l’acte pel qual l’home
i la dona cooperen lliurement amb
l’acció creadora de Déu exigeix unes
estrictes condicions morals,
justament per la importància
antropològica que conté: la capacitat
de generar una nova vida humana
destinada a l’eternitat. Aquesta és la
raó per la qual l’home no ha de
separar voluntàriament les
dimensions unitiva i procreativa
d’aquest acte, com és el cas de la
contracepció.[15]

Els esposos castos sabran descobrir
els moments més adequats per viure
aquesta unió corporal, de manera
que reflecteixi sempre, en cada acte,
el do d’un mateix que significa.[16]

A diferència de la dimensió
procreativa, que es pot actualitzar de
manera autènticament humana
només a través de l’acte conjugal, la
dimensió unitiva i afectiva pròpia
d’aquest acte es pot manifestar —i ha



de fer-ho— de moltes altres maneres.
Això explica que si, per determinades
condicions de salut o d’altra mena,
els esposos no poden realitzar la unió
conjugal, o decideixen que és
preferible abstenir-se temporalment
(o definitivament, en situacions
especialment greus) de l’acte propi
del matrimoni, poden continuar i
han de continuar actualitzant aquest
do d’un mateix, que fa créixer l’amor
autènticament personal, del qual la
unió dels cossos és manifestació.

5. La castedat en el celibat

Déu crida algunes persones perquè
visquin la seva vocació a l’amor
d’una manera particular, en el
celibat apostòlic.[17] La manera de
viure la vocació cristiana en el
celibat apostòlic implica la
continència.[18] Aquesta exclusió de
l’ús de la capacitat generativa no
significa de cap manera l’exclusió de
l’amor o de l’afectivitat.[19] Al



contrari, la donació d’una possible
vida conjugal que es fa lliurement a
Déu capacita la persona per estimar
molts altres homes i dones, lliurar-
s’hi i, alhora, ajudar-los a trobar Déu,
que és la raó d’aquest celibat.[20]

Aquesta forma de vida s’ha de
considerar i viure sempre com un do,
perquè ningú no es pot atribuir la
capacitat de ser fidel al Senyor en
aquest camí sense l’auxili de la
gràcia.

6. Els pecats contra la castedat

A la castedat s’oposa la luxúria, que
és «un desig desordenat o una fruïció
il·lícita del plaer veneri. El plaer
sexual és moralment desordenat
quan és recercat per si mateix, aïllat
de les finalitats de la procreació i la
unió» (Catecisme 2351).

Atès que la sexualitat ocupa una
dimensió central en la vida humana,
els pecats contra la castedat són



sempre greus per la matèria pròpia
d’aquesta virtut i, per tant, fan
perdre l’herència del regne de Déu
(cf. Ef 5,5). Poden ser lleus, però,
quan falta l’advertència plena o el
consentiment perfecte.

El vici de la luxúria inclou moltes
conseqüències greus: cega la ment,
cosa que enfosqueix el nostre fi i el
nostre bé; debilita la voluntat, que es
fa gairebé incapaç de qualsevol
esforç, i fins i tot arriba a la
passivitat i a la desgana en el treball,
en el servei, etc.; crea una afecció als
béns terrenys que fa oblidar els
eterns, i finalment es pot arribar a
odiar Déu, que apareix per al
luxuriós com l’obstacle més gros per
satisfer la seva sensualitat.

La masturbació és «l’excitació
voluntària dels òrgans genitals, a fi
de treure’n plaer veneri» (Catecisme
2352). «En la línia d’una tradició
constant, tant el magisteri de



l’Església com el sentit moral dels
fidels han afirmat sense vacil·lar que
la masturbació és un acte
intrínsecament i greument
desordenat».[21] Per la seva pròpia
natura, la masturbació contradiu el
sentit cristià de la sexualitat que està
al servei de l’amor. Com que és un
exercici solitari i egoista de la
sexualitat, privat de la veritat de
l’amor, deixa la persona insatisfeta i
la condueix al buit i al disgust.

«La fornicació és la unió carnal fora
del matrimoni entre un home i una
dona lliures. És greument contrària a
la dignitat de les persones i a la
sexualitat humana naturalment
ordenada al bé dels esposos i a la
generació i l’educació dels
fills» (Catecisme 2353).[22]

L’adulteri «designa la infidelitat
conjugal. Quan un home i una dona,
dels quals almenys un és casat,
estableixen entre ells una relació



sexual, ni que sigui efímera, cometen
un adulteri» (Catecisme 2380).[23]

Així mateix són contràries a la
castedat les converses, mirades i
manifestacions d’afecte envers una
altra persona, també entre els
promesos, que es realitzen amb desig
libidinós o són una ocasió pròxima
de pecat que es busca o no es rebutja.
[24]

La pornografia —exhibició del cos
humà com a simple objecte de
concupiscència— i la prostitució —
transformació del propi cos en
objecte de transacció financera i de
gaudi carnal— són faltes greus de
desordre sexual, que, a més
d’atemptar contra la dignitat de les
persones que les exerciten,
constitueixen una xacra social (cf. 
Catecisme 2355).

«La violació és l’entrada per efracció,
amb violència, de la intimitat sexual
d’una persona. És un atemptat contra



la justícia i contra la caritat. La
violació fereix profundament el dret
de cadascú al respecte, a la llibertat i
a la integritat física i moral. Crea un
perjudici greu, que pot marcar la
víctima per a tota la vida. Sempre és
un acte intrínsecament dolent.
Encara és més greu la violació
comesa pels pares (cf. incest) o pels
educadors amb els infants que els
són confiats» (Catecisme 2356).

«Els actes d’homosexualitat són
intrínsecament desordenats», com ha
declarat sempre la tradició de
l’Església.[25] Aquesta clara
valoració moral de les accions no ha
de prejutjar mínimament les
persones que presenten tendències
homosexuals,[26] ja que sovint la
seva condició suposa una prova ben
difícil.[27] Aquestes persones també
«són cridades a la castedat. Amb les
virtuts de domini, educadores de la
llibertat interior, de vegades amb el
suport d’una amistat desinteressada,



amb l’oració i la gràcia sacramental,
poden apropar-se gradualment i
resoltament —i així ho han de fer— a
la perfecció cristiana» (Catecisme
2359).

Pablo Requena

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
2331-2400.

Benet XVI, enc. Deus caritas est, 25-
XII-2005, 1-18.

Joan Pau II, exh. ap. Familiaris
consortio, 22-XI-1981.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Perquè
veuran Déu», a Amics de Déu 175-189;
«El matrimoni, vocació cristiana», a 
És Crist que passa 22-30.



Congregació per a la Doctrina de la
Fe, decl. Persona humana, 29-
XII-1975.

Congregació per a l’Educació
Catòlica, Orientacions educatives
sobre l’amor humà, 1-XI-1983.

Pontifici Consell per a la Família, 
Sexualitat humana: veritat i significat,
8-XII-1995.

Pontifici Consell per a la Família, 
Lexicó de termes ambigus i discutits
sobre família, vida i qüestions ètiques
(2003) (és d’interès especial per als
pares i educadors la veu «Educació
sexual» d’Aquilino Polaino-Lorente).

[1] «Cadascun dels dos sexes, amb
una dignitat igual, bé que d’una
manera diferent, és imatge del poder
i la tendresa de Déu. La unió de
l’home i la dona en el matrimoni és



una manera d’imitar, en la carn, la
generositat i la fecunditat del
Creador: “L’home deixarà el pare i la
mare i s’ajuntarà a la seva dona, i
seran una sola carn” (Gn 2,24).
D’aquesta unió procedeixen totes les
generacions humanes (cf. Gn
4,1-2.25-26; 5,1)» (Catecisme 2335).

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 24.

[3] «Si l’home pretengués ser només
esperit i volgués rebutjar la carn com
si fos una herència merament
animal, esperit i cos perdrien la seva
dignitat. Si, per contra, repudia
l’esperit i, per tant, considera la
matèria, el cos, com una realitat
exclusiva, malmet igualment la seva
grandesa» (Benet XVI, enc. Deus
caritas est, 25-XII-2005, 5).

[4] «Certament, l’eros vol remuntar-
nos “en èxtasi” cap al que és diví,
dur-nos més enllà de nosaltres
mateixos; però precisament per això



necessita seguir un camí d’ascesi,
renúncia, purificació i
recuperació» (loc. cit.).

[5] «Déu és amor i viu en si mateix
un misteri de comunió personal
d’amor. Creant-la a imatge seva [...]
Déu inscriu en la humanitat de
l’home i de la dona la vocació i,
consegüentment, la capacitat i la
responsabilitat de l’amor i de la
comunió» (Joan Pau II, exh. ap. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, 11).

[6] «La castedat és l’afirmació joiosa
de qui sap viure el do d’un mateix,
lliure de tot esclavatge
egoista» (Pontifici Consell per a la
Família, Sexualitat humana: veritat i
significat, 8-XII-1995, 17). «La puresa
és conseqüència de l’amor amb el
qual hem fet donació al Senyor de
l’ànima i el cos, les potències i els
sentits. No és una negació, és una
afirmació joiosa» (sant Josepmaria, 
És Crist que passa 5).



[7] «La castedat suposa un 
aprenentatge del domini d’un mateix,
que és una pedagogia de la llibertat
humana. L’alternativa és clara: o
l’home mana les seves passions i obté
la pau, o s’hi deixa esclavitzar i es fa
desgraciat (cf. Sir 1,22). “La dignitat
de l’home exigeix que obri segons
una elecció conscient i lliure, és a dir,
mogut i induït personalment des de
dins, i no pas per un impuls intern
cec o sota una mera coacció externa.
L’home obté una tal dignitat quan,
deslliurant-se de tota captivitat de les
passions, persegueix el seu fi en la
lliure elecció del bé i es procura amb
eficàcia i iniciativa intel·ligent els
ajuts oportuns” (Gaudium et spes
17)» (Catecisme 2339).

[8] «La castedat és una virtut moral.
És també un do de Déu —una gràcia,
un fruit de l’obra espiritual (cf. Ga
5,22). L’Esperit Sant concedeix de
poder imitar la puresa del Crist (cf.
1Jn 3,3) al qui ha estat regenerat amb



l’aigua del baptisme» (Catecisme
2345).

[9] La maduració de la persona
inclou el domini d’un mateix, que
suposa el pudor, la temprança, el
respecte i l’obertura als altres (cf.
Congregació per a l’Educació
Catòlica, Orientacions educatives
sobre l’amor humà, 1-XI-1983, 35).

[10] Aquest aspecte de l’educació és
avui més important que en el passat,
ja que són molts els models negatius
que la societat actual presenta (cf.
Pontifici Consell per a la Família, 
Sexualitat humana: veritat i significat,
8-XII-1995, 47). «Davant una cultura
que “trivialitza” en gran part la
sexualitat humana, perquè la
interpreta i la viu d’una manera
reductiva i empobrida, tot
relacionant-la únicament amb el cos i
el plaer egoista, el servei educatiu
dels pares s’ha de basar sobre una
cultura sexual que sigui veritable i,



alhora, plenament personal» (Joan
Pau II, exh. ap. Familiaris consortio
37).

[11] «La santa puresa la dóna Déu
quan es demana amb
humilitat» (sant Josepmaria, Camí
118).

[12] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 25.

[13] En diverses ocasions, el papa
Joan Pau II s’ha referit a la necessitat
de promoure una autèntica «ecologia
humana», en el sentit d’aconseguir
un ambient moral sa que faciliti el
progrés humà de la persona (cf., per
exemple, enc. Centesimus annus, 1-
V-1991, 38). Sembla clar que part de
l’«esforç cultural» a què s’ha fet
referència consisteix a mostrar que
hi ha el deure de respectar unes
normes morals als mitjans de
comunicació, especialment a la
televisió, com a exigència de la
dignitat de les persones. «En aquests



moments de violència, de sexualitat
brutal, salvatge, hem de ser rebels.
Tu i jo som rebels: no ens dóna la
gana de deixar-nos endur per
aquests corrents, i ser unes bèsties.

»Volem comportar-nos com a fills de
Déu, com a homes o dones que
tracten el seu Pare que està en el Cel i
vol ser molt a la vora —a dins!— de
cadascun de nosaltres» (sant
Josepmaria, Forja 15).

[14] Joan Pau II, Familiaris consortio
11.

[15] En la fecundació artificial també
es produeix una ruptura entre
aquestes dimensions pròpies de la
sexualitat humana, com ensenya
clarament la instrucció Donum vitae
(1987).

[16] Com ensenya el Catecisme, el
plaer que es deriva de la unió
conjugal és una cosa bona i estimada
per Déu (cf. Catecisme 2362).



[17] Tot i que la santedat es mesura
per l’amor a Déu i no per l’estat de
vida —cèlibe o casat—, l’Església
ensenya que el celibat pel regne del
cel és un do superior al matrimoni
(cf. Concili de Trento: DS 1810; 1Co
7,38).

[18] No es tractarà aquí del celibat
sacerdotal, ni de la virginitat o
celibat consagrat. En tot cas, des del
punt de vista moral en totes aquestes
situacions es requereix la
continència total.

[19] No tindria cap sentit sostenir
que el celibat és «antinatural». El fet
que l’home i la dona es puguin 
complementar, no vol dir que es 
completin, perquè tots dos són
complets com a persones humanes.

[20] Parlant del celibat sacerdotal —
però es pot estendre a qualsevol
celibat pel regne del cel— Benet XVI
explica que no es pot comprendre en
termes merament funcionals, ja que



en realitat «representa una especial
configuració amb l’estil de vida del
mateix Crist» (Benet XVI, exh. ap. 
Sacramentum caritatis 24).

[21] Congregació per a la Doctrina de
la Fe, decl. Persona humana, 29-
XII-1975, 9.

[22] La unió lliure o cohabitació sense
intenció de matrimoni, la unió a
prova quan hi ha intenció de casar-se
i les relacions prematrimonials
ofenen la dignitat de la sexualitat
humana i del matrimoni. «Són
contràries a la llei moral: l’acte
sexual ha de tenir lloc exclusivament
dintre el matrimoni; fora del
matrimoni constitueix sempre un
pecat greu i exclou de la comunió
sacramental» (Catecisme 2390). La
persona no es pot «prestar», sinó que
només es pot donar lliurement, una
vegada i per sempre.

[23] Crist condemna fins i tot el desig
de l’adulteri (cf. Mt 5,27-28). En el



Nou Testament es prohibeix
absolutament l’adulteri (cf. Mt 5,32;
19,6; Mc 10,11; 1Co 6,9-10). El 
Catecisme, parlant de les ofenses
contra el matrimoni, enumera també
el divorci, la poligàmia i
l’anticoncepció.

[24] «Els promesos han de viure la
castedat en la continència. Han de
veure en aquesta situació de prova
una descoberta del respecte mutu, un
aprenentatge de la fidelitat i de
l’esperança de rebre’s l’un i l’altre de
Déu. Reservaran per al temps del
matrimoni les manifestacions de
tendresa específica de l’amor
conjugal. S’ajudaran mútuament a
créixer en la castedat» (Catecisme
2350).

[25] Congregació per a la Doctrina de
la Fe, decl. Persona humana 8. «Són
contraris a la llei natural. Tanquen
l’acte sexual al do de la vida. No
procedeixen d’una



complementarietat afectiva i sexual
veritable. No es poden aprovar en
cap cas» (Catecisme 2357).

[26] L’homosexualitat es refereix a la
condició que presenten aquells
homes i aquelles dones que senten
una atracció sexual exclusiva o
predominant cap a les persones del
mateix sexe. Les situacions possibles
que es poden presentar són molt
diferents i, per tant, s’ha d’extremar
la prudència a l’hora de tractar
d’aquests casos.

[27] «Un nombre no negligible
d’homes i dones presenten
tendències homosexuals
pregonament arrelades. Aquesta
inclinació, objectivament
desordenada, per a la majoria d’ells
és una prova. Cal acollir-los amb
respecte, compassió i delicadesa. Cal
evitar amb ells tot senyal de
discriminació injusta. Aquestes
persones són cridades a realitzar la



voluntat de Déu en la seva vida i, si
són cristianes, a unir al sacrifici de la
creu del Senyor les dificultats que
poden trobar pel fet de la seva
condició» (Catecisme 2358).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-
cristiana-35-el-sise-manament-del-

decaleg/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-35-el-sise-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-35-el-sise-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-35-el-sise-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-35-el-sise-manament-del-decaleg/

	Tema 35. El sisè manament del decàleg

