opusdei.org

Tema 30. El pecat
personal

El pecat és una paraula, un acte
0 un desig contraris a la llei
eterna. Es una ofensa a Déu,
que lesiona la natura de I’home
1 atempta contra la solidaritat
humana.

10/12/2010

1. El pecat personal: ofensa a Déu,
desobediencia a la llei divina

El pecat personal és «un acte, una
paraula o un desig contraris a la llei
eterna».[1] Aix0 significa que el pecat



és un acte huma —ja que exigeix el
concurs de la llibertat[2]— 1 que
s’expressa en actes externs, paraules
0 actes interns. A més a més, aquest
acte huma és dolent, és a dir, s’oposa
a la llei eterna de Déu, que és la
primera i suprema regla moral,
fonament de les altres. De manera
més general, es pot dir que el pecat
és qualsevol acte huma oposat a la
norma moral, és a dir, a la recta rad
il-luminada per la fe.

Es tracta, per tant, d’'una presa de
posicidé negativa respecte de Déu i,
per contrast, un amor desordenat a
nosaltres mateixos. Per aixo, també
es diu que el pecat és essencialment
aversio a Deo et conversio ad
creaturas. L’aversio no representa
necessariament un odi explicit o
aversio, sino I’allunyament de Déu
consegient a ’anteposicio d’'un bé
aparent o finit al bé suprem de
I’home (conversio). Sant Agusti el
descriu com «I’amor d’un mateix fins



al menyspreu de Déu».[3] «<Amb
aquesta exaltacio orgullosa d’un
mateix, el pecat s’oposa
diametralment a I’'obediéncia de
Jesus que duu a terme la salvacio (cf.
Fl 2,6-9)» (Catecisme 1850).

El pecat és I'unic mal en sentit ple.
Els altres mals (per exemple, una
malaltia) en si mateixos no aparten
de Déu, encara que certament son la
privacié d’algun bé.

2. El pecat mortal i el pecat venial

Els pecats es poden dividir en
mortals o greus 1 en venials o lleus
(cf. Jn 5,16-17), segons que ’home
perdi totalment la gracia de Déu o
no.[4] El pecat mortal i el pecat
venial es poden comparar entre si
com la mort i la malaltia de I’anima.

«Es pecat mortal qualsevol pecat que
té per objecte una materia greu i que
es comet amb consciéncia plena i
proposit deliberat».[5] «Seguint la



tradici6 de ’Església, anomenem
pecat mortal a I’acte mitjancant el
qual un home, amb llibertat i
coneixement, rebutja Déu, la seva
llei, ’alianca d’amor que Déu li
proposa [aversio a Deo], tot preferint
girar-se cap a si mateix, a una realitat
creada i finita, a alguna cosa
contraria a la voluntat divina
(conversio ad creaturas). Aixo pot
passar de manera directa i formal,
com en els pecats d’idolatria,
apostasia i ateisme; o de manera
equivalent, com en tots els actes de
desobediencia als manaments de Déu
en materia greu.»[6]

— Materia greu: vol dir que l’acte és
en si mateix incompatible amb la
caritat i, per tant, també amb les
exigencies ineludibles de les virtuts
morals o teologals.

— Coneixement ple (o advertencia) de
I’enteniment: qui actua sap que



I’accio que realitza és pecaminosa, €s
a dir, contraria a la llei de Déu.

— Consentiment deliberat (o perfecte)
de la voluntat: indica que ’home vol
obertament aquesta accio, sabent
que és contraria a la llei de Déu. Aixo
no vol dir que sigui necessari voler
ofendre directament Déu perque hi
hagi pecat mortal: n’hi ha prou que
es vulgui realitzar alguna accio que
és greument contraria a la seva
divina voluntat.[7]

Les tres condicions s’han de complir
simultaniament.[8] Si falta alguna de
les tres, el pecat pot ser venial. Aixo
s’esdevé, per exemple, quan la
mateéria no és greu, encara que hi
hagi advertencia plena i
consentiment perfecte; o bé quan no
hi ha adverténcia plena o
consentiment perfecte, encara que es
tracti d’'una materia greu.
Logicament, si no hi ha advertencia
ni consentiment, falten els requisits



perque es pugui afirmar que una
accio és pecaminosa, perque no seria
un acte propiament huma.

2.1. Efectes del pecat mortal

El pecat mortal «comporta la pérdua
de la caritat i la privacio de la gracia
santificant, és a dir, de I’estat de
gracia. Sino és rescatat amb el
penediment i el perdo de Déu, causa
I’exclusio del Regne del Crist i la mort
eterna de 'infern» (Catecisme 1861).
[9] Quan s’ha comes un pecat mortal,
i mentre es romangui fora de I’«estat
de gracia» —sense recuperar-la en la
confessio sacramental—, no s’ha de
rebre la comunio, ja que no es pot
voler mantenir-se unit a Crist i,
alhora, allunyat-se’n: es cometria un
sacrilegi.[10]

En perdre la unio vital amb Crist pel
pecat mortal, es perd també la unio
amb el seu cos mistic, I’Església. No
es deixa de pertanyer a I’Església,
pero s’hi roman com a membre



malalt, sense salut, que produeix un
mal a tot el cos. També s’ocasiona un
estrall a la societat humana, perqué
es deixa de ser llum i ferment, encara
que aixo pugui passar inadvertit.

Pel pecat mortal ’home perd els
merits adquirits —encara que els
podra recuperar en rebre el
sagrament de la peniténcia— i queda
incapacitat per adquirir-ne de nous.
La persona queda subjecta a
I’esclavatge del dimoni, el desig
natural de fer el bé minvaies
provoca un desordre en les poténcies
i els afectes.

2.2. Efectes del pecat venial

«El pecat venial afebleix la caritat:
revela una afeccié desordenada a
béns creats; impedeix els progressos
de ’anima en I’exercici de les virtuts
ila practica del bé moral; mereix
penes temporals. El pecat venial
deliberat i que queda sense
penediment ens disposa de mica en



mica a cometre el pecat mortal. Pero
el pecat venial no trenca ’alianca
amb Déu. Es humanament reparable
amb la gracia de Déu. “No priva de la
gracia santificant o deificant, ni de la
caritat, ni tampoc, per conseguent, de
la felicitat eterna” (Joan Pau II, exh.
ap. Reconciliatio et paenitentia, 2-
XI1-1984, 17)» (Catecisme 1863).

Déu ens perdona els pecats venials
en la confessio i també, fora d’aquest
sagrament, quan realitzem un acte
de contricid i fem penitencia, dolent-
nos per no haver correspost a ’'amor
infinit que ens té.

El pecat venial deliberat, encara que
no aparti totalment de Déu, és una
falta tristissima que refreda ’amistat
amb ell. Cal tenir «horror al pecat
venial deliberat». Per a una persona
que vol estimar Déu de debo no té
sentit consentir en petites traicions
perqué no son pecat mortal.[11]



Aquesta actitud arrossega cap a la
tebiesa.[12]

2.3. L’opcio fonamental

La doctrina de I’'opcio fonamental,[13]
que rebutja la distinci¢ tradicional
entre els pecats mortals i els venials,
sosté que la perdua de la gracia
santificant pel pecat mortal —amb
tot el que suposa— compromet la
persona de tal manera que només
pot ser fruit d’un acte d’oposicio
radical i total a Déu, és a dir, d’'un
acte d’opcio fonamental contra Déu.
[14] Entes aixi, segons els defensors
d’aquesta opini6 erronia, resultaria
gairebé impossible incorrer en pecat
mortal en ’esdevinenca de les
nostres eleccions quotidianes; o, si
fos el cas, recuperariem l'estat de
gracia mitjancant una penitencia
sincera: perque la llibertat, diuen, no
seria apta per determinar —en la
propia capacitat ordinaria d’eleccid
— d’una manera tan singular i



decisiva el signe de la vida moral de
la persona. Aixi, diuen aquests
autors, en tracta-se d’excepcions
puntuals a una vida globalment
recta, es podrien justificar faltes
greus d’unitat i coheréncia de la vida
cristiana. Malauradament, al mateix
temps es trauria importancia a la
capacitat de decisio i compromis de
la persona en I’us del seu albir.

Molt relacionada amb la doctrina
anterior hi ha la proposta d’una
triparticio del pecat, en venials, greus
i mortals. Els ultims suposarien una
resolucio conscient i irrevocable
d’ofendre Déu, i serien els unics que
allunyarien de Déu i tancarien les
portes a la vida eterna. D’aquesta
manera, la majoria dels pecats que,
per la materia, tradicionalment s’han
considerat mortals no serien més que
greus, perque no es cometrien amb
una intencio positiva de rebutjar
Déu.



[’Església ha assenyalat en
nombroses ocasions els errors
subjacents en aquests corrents de
pensament. Ens trobem davant una
doctrina que debilita molt la llibertat,
perque oblida que en realitat qui
decideix és la persona, que pot
escollir de modificar les intencions
més pregones i que, de fet, pot
canviar els seus proposits,
aspiracions i objectius i la seu sencer
projecte vital, a través de
determinats actes particulars i
quotidians.[15] D’altra banda,
«queda sempre ferm el principi que
la distincid essencial i decisiva és
entre el pecat que destrueix la caritat
1 el pecat que no mata la vida
sobrenatural; entre la vida i la mort
no hi ha una via intermedia».[16]

2.4. Altres divisions

a) Es pot distingir entre el pecat
actual, que és el mateix acte de
pecar, i ’habitual, que és la taca que



el pecat actual deixa a I’anima, reat
de penaide culpai, en el casde
pecat mortal, privacio de la gracia.

b) El pecat personal es distingeix de
l'original, amb el qual tots naixem i
que hem contret per la
desobediéncia d’Adam. El pecat
original afecta tothom, encara que no
s’hagi comeés personalment. Es
podria comparar amb una malaltia
heretada, que es cura pel baptisme —
almenys, pel desig implicit de rebre’l
—, encara que deixa una certa
debilitat que inclina a cometre nous
pecats personals. El pecat personal,
per tant, es comet, mentre que el
pecat original es contreu.

¢) Els pecats externs son els que es
cometen per una accio que es pot
observar des de I’exterior (I’homicidi,
el robatori, la difamacio, etc.). Els
pecats interns, en canvi, romanen a
Iinterior de I’home, és a dir, a la seva
voluntat, sense manifestar-se en



actes externs (la ira, I’enveja,
I’avaricia no exterioritzades, etc.).
Qualsevol pecat, extern o intern,
s’origina en un acte intern de la
voluntat: aquest és I’acte propiament
moral. Els actes purament interiors
poden ser pecat i, fins i tot, pecat
greu.

d) Es parla de pecats carnals o
espirituals segons si tendeixen
desordenadament a un bé sensible (o
a una realitat que es presenta sota
I’aparenca de bé, per exemple, la
luxuria) o a un d’espiritual (la
superbia). En si mateixos, els
espirituals son més greus. No obstant
aixo, els pecats carnals son per regla
general més vehements, precisament
perque ’objecte que atreu (una
realitat sensible) és més immediata.

e) Pecats decomissio i d’omissio:
qualsevol pecat comporta la
realitzacio d’un acte voluntari
desordenat. Si aquest acte es



tradueix en una acci6, s’anomena
pecat de comissio; si, per contra,
I’acte voluntari es tradueix en
I’omissio d’alguna cosa deguda,
s’anomena d’omissio.

3. La proliferacio del pecat

«El pecat crea un entrenament al
pecat, engendra el vici amb la
repeticio d’actes idéntics. En resulten
inclinacions perverses que
enfosqueixen la consciéncia i
corrompen I’apreciacio concreta del
bé i del mal. Aixi el pecat tendeix a
reproduir-se i a reforcar-se, pero no
pot destruir el sentit moral fins a
I’arrel» (Catecisme 1865).

Anomenem capitals als pecats
personals que indueixen
especialment a fer-ne d’altres, ja que
son el cap dels altres pecats. Son la
supéerbia —principi de qualsevol
pecat ex parte aversionis (cf. Sir
10,12-13)—, l’avaricia —principi ex
parte conversionis—, la luxuria, la



ira, la gola, ’enveja i la peresa o
accidia (cf. Catecisme 1866).

La pérdua del sentit del pecat és fruit
del voluntari enfosquiment de la
consciéncia que mena ’home —per
la supérbia— a negar que els pecats
personals siguin pecats i, fins i tot, a
negar que existeixi el pecat.[17]

De vegades no cometem directament
el mal, pero d’alguna manera
col-laborem, amb més o menys
responsabilitat i culpa moral, en
I’accio iniqua d’altres persones. «El
pecat és un acte personal. A més,
tenim una responsabilitat en els
pecats que els altres han comes, quan
hi cooperem:

»— participant-hi directament 1
voluntariament;

»— manant-los, aconsellant-los,
lloant-los o aprovats-los;



»— no denunciant-los o no impedint-
los, quan hi ha obligacio de fer-ho;

»— protegint els qui cometen el
mal» (Catecisme 1868).

Els pecats personals també
produeixen situacions socials
contraries a la bondat divina que es
coneixen com a estructures de pecat.
[18] De fet, son ’expressio i 'efecte
dels pecats de cada persona (cf.
Catecisme 1869).[19]

4. Les temptacions

En el context de les causes del pecat,
hem de parlar de la temptacio, que és
la incitaci6 al mal. «I’arrel de tots els
pecats és al cor de

I’home» (Catecisme 1873), pero el cor
huma pot ser atret per la presencia
de béns aparents. [’atraccio de la
temptacio no pot ser mai tan forta
que obligui a pecar: «Les proves que
heu hagut de suportar no eren
sobrehumanes; Déu és fidel i no



permetra que sigueu temptats per
damunt de les vostres forces. I,
juntament amb la prova, us donara
el mitja de sortir-ne i poder-la
suportar» (1Co 10,13). Si les
temptacions no es busquen i
s’aprofiten com a ocasio d’esforg
moral, poden tenir un significat
positiu per a la vida cristiana.

Les causes de les temptacions es
poden reduir a tres (cf. 1Jn 2,16):

— El «modn»: no com a creacio de
Déu, perqueé en aquest sentit és bo;
sind que, pel desordre del pecat,
atreu ’home a la conversio ad
creaturas amb un ambient
materialista i paga.[20]

— El dimoni: que instiga al pecat,
pero no té poder per fer-nos pecar.
Les temptacions del diable es
rebutgen amb l’oracio.[21]

— La «carn» o concupiscencia:
desordre de les forces de ’anima



com a resultat dels pecats (també
anomenada fomes peccati). Aquesta
temptacio es ven¢ amb la
mortificacio i la penitencia, i amb la
decisio de no dialogar i de ser sincers
en la direccio espiritual, sense
encobrir la temptaciéo amb «raonades
desraons».[22]

Davant la temptacio cal lluitar per
evitar el consentiment, ja que suposa
I’adhesi6 de la voluntat a la
complaenga, encara no deliberada,
consegient a la representacio
involuntaria del mal que es presenta
en la suggestio.

Per combatre les temptacions cal ser
molt sincers amb Déu, amb un
mateix i en la direccid espiritual. En
cas contrari, es corre el risc de
provocar la deformacio de la
consciéncia. La sinceritat és un gran
mitja per evitar els pecats i
aconseguir la veritable humilitat:
Déu Pare surt a trobar aquell qui es



confessa pecador quan revela el que
la supérbia voldria amagar com a
pecat.

A més a més, s’ha de fugir de les
ocasions de pecat, és a dir, d’aquelles
circumstancies que es presenten més
0 menys voluntariament i suposen
una temptacio. Sempre cal evitar les
ocasions lliures i, quan es tracta
d’ocasions proximes (és a dir, si hi ha
perill serios de caure en la
temptacio) i necessaries (que no es
poden treure), s’ha de fer tot el que
sigui possible per allunyar el perill;
altrament dit, cal posar els mitjans
perque aquestes ocasions passin de
proximes a remotes. Tant com sigui
possible, també cal evitar les
ocasions remotes, continues i lliures,
que corroeixen la vida espiritual 1
predisposen al pecat greu.

Pau Agulles Simo

Bibliografia basica



Catecisme de I’Església catolica
1846-1876.

Joan Pau II, exh. ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2-X11-1984, 14-18.

Joan Pau I, enc. Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 65-70.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «La lluita
interior», a Es Crist que passa 73-82.

E. Colom, A. Rodriguez Lufio,
Elegidos en Cristo para ser santos,
Palabra, Madrid 2000, cap. XI.

A. Fernandez, Teologia Moral, vol. |,
Aldecoa, Burgos 19952, p. 747-834.

[1] Sant Agusti, Contra Faustum
manichoeum 22.27: PL 42.418. Cf.
Catecisme 1849.



[2] Classicament s’ha definit el pecat
com una desobediencia voluntaria a
la llei de Déu: si no fos voluntaria, no
seria pecat, ja que no es tractaria ni
tan sols d’un acte huma propi i
autentic.

[3] Sant Agusti, De civitate Dei 14.28.

[4] Cf. Joan Pau II, exh. ap.
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XI1-1984, 17.

[5] Loc cit. Cf. Catecisme 1857-1860.

[6] Joan Pau II, exh. ap. Reconciliatio
et paenitentia 17.

[7] Es comet un pecat mortal quan
I’home «sabent-ho i volent-ho, escull,
pel motiu que sigui, alguna cosa
greument desordenada. En efecte, en
aquesta eleccio ja esta inclos un
menyspreu del precepte divi, un
rebuig de ’'amor de Déu cap a la
humanitat i cap a tota la creacio:



I’home s’allunya de Déu i perd la
caritat» (loc. cit.).

[8] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 70.

[9] Tot ila consideracio de I’acte en si
mateix, cal assenyalar que el judici
sobre les persones hem de confiar-lo
només a la justicia i la misericordia
de Déu (cf. Catecisme 1861).

[10] Només qui tingui un motiu
veritablement greu i no trobi cap
possibilitat de confessar-se pot
celebrar els sagraments i rebre la
sagrada comunid, després de fer un
acte de contricio perfecta, que inclou
el proposit de confessar-se com més
aviat millor (cf. Catecisme 1452 1
1457).

[11] Cf. sant Josepmaria, Amics de
Déu 243; Solc 139.

[12] Cf. sant Josepmaria, Cami
325-331.



[13] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 65-70.

[14] Cf. ibid. 69.

[15] Cf. Joan Pau II, exh. ap.
Reconciliatio et paenitentia 17,
Veritatis splendor 70.

[16] Ibid. 17.
[17] Cf. ibid. 18.

[18] Cf. Joan Pau II, enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, 361 s.

[19] Cf. Joan Pau II, exh. ap.
Reconciliatio et paenitentia 16.

[20] Per combatre aquestes
temptacions cal anar contra corrent,
sempre que sigui necessari, amb
fortalesa, en lloc de deixar-se
arrossegar per costums mundans (cf.
sant Josepmaria, Cami 376).

[21] Per exemple, la pregaria a sant
Miquel Arcangel, vencedor de



Satanas (cf. Ap 12,71 20,2). L’Església
sempre ha recomanat també alguns
sagramentals, com I’aigua beneida,
per combatre les temptacions del
dimoni. «No hi ha res d’on fugin més
els dimonis, per a no retornar-hi, que
de l’aigua beneida», deia santa
Teresa d’Avila (citat a sant
Josepmaria, Cami 572).

[22] Cf. sant Josepmaria, Cami 134 i
7217.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-
cristiana-30-el-pecat-personal/
(27/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-30-el-pecat-personal/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-30-el-pecat-personal/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-30-el-pecat-personal/

	Tema 30. El pecat personal

