
opusdei.org

Tema 30. El pecat
personal

El pecat és una paraula, un acte
o un desig contraris a la llei
eterna. És una ofensa a Déu,
que lesiona la natura de l’home
i atempta contra la solidaritat
humana.

10/12/2010

1. El pecat personal: ofensa a Déu,
desobediència a la llei divina

El pecat personal és «un acte, una
paraula o un desig contraris a la llei
eterna».[1] Això significa que el pecat



és un acte humà —ja que exigeix el
concurs de la llibertat[2]— i que
s’expressa en actes externs, paraules
o actes interns. A més a més, aquest
acte humà és dolent, és a dir, s’oposa
a la llei eterna de Déu, que és la
primera i suprema regla moral,
fonament de les altres. De manera
més general, es pot dir que el pecat
és qualsevol acte humà oposat a la
norma moral, és a dir, a la recta raó
il·luminada per la fe.

Es tracta, per tant, d’una presa de
posició negativa respecte de Déu i,
per contrast, un amor desordenat a
nosaltres mateixos. Per això, també
es diu que el pecat és essencialment 
aversio a Deo et conversio ad
creaturas. L’aversio no representa
necessàriament un odi explícit o
aversió, sinó l’allunyament de Déu
consegüent a l’anteposició d’un bé
aparent o finit al bé suprem de
l’home (conversio). Sant Agustí el
descriu com «l’amor d’un mateix fins



al menyspreu de Déu».[3] «Amb
aquesta exaltació orgullosa d’un
mateix, el pecat s’oposa
diametralment a l’obediència de
Jesús que duu a terme la salvació (cf.
Fl 2,6-9)» (Catecisme 1850).

El pecat és l’únic mal en sentit ple.
Els altres mals (per exemple, una
malaltia) en si mateixos no aparten
de Déu, encara que certament són la
privació d’algun bé.

2. El pecat mortal i el pecat venial

Els pecats es poden dividir en 
mortals o greus i en venials o lleus
(cf. Jn 5,16-17), segons que l’home
perdi totalment la gràcia de Déu o
no.[4] El pecat mortal i el pecat
venial es poden comparar entre si
com la mort i la malaltia de l’ànima.

«És pecat mortal qualsevol pecat que
té per objecte una matèria greu i que
es comet amb consciència plena i 
propòsit deliberat».[5] «Seguint la



tradició de l’Església, anomenem 
pecat mortal a l’acte mitjançant el
qual un home, amb llibertat i
coneixement, rebutja Déu, la seva
llei, l’aliança d’amor que Déu li
proposa [aversio a Deo], tot preferint
girar-se cap a si mateix, a una realitat
creada i finita, a alguna cosa
contrària a la voluntat divina
(conversio ad creaturas). Això pot
passar de manera directa i formal,
com en els pecats d’idolatria,
apostasia i ateisme; o de manera
equivalent, com en tots els actes de
desobediència als manaments de Déu
en matèria greu.»[6]

— Matèria greu: vol dir que l’acte és
en si mateix incompatible amb la
caritat i, per tant, també amb les
exigències ineludibles de les virtuts
morals o teologals.

— Coneixement ple (o advertència) de
l’enteniment: qui actua sap que



l’acció que realitza és pecaminosa, és
a dir, contrària a la llei de Déu.

— Consentiment deliberat (o perfecte)
de la voluntat: indica que l’home vol
obertament aquesta acció, sabent
que és contrària a la llei de Déu. Això
no vol dir que sigui necessari voler
ofendre directament Déu perquè hi
hagi pecat mortal: n’hi ha prou que
es vulgui realitzar alguna acció que
és greument contrària a la seva
divina voluntat.[7]

Les tres condicions s’han de complir
simultàniament.[8] Si falta alguna de
les tres, el pecat pot ser venial. Això
s’esdevé, per exemple, quan la
matèria no és greu, encara que hi
hagi advertència plena i
consentiment perfecte; o bé quan no
hi ha advertència plena o
consentiment perfecte, encara que es
tracti d’una matèria greu.
Lògicament, si no hi ha advertència
ni consentiment, falten els requisits



perquè es pugui afirmar que una
acció és pecaminosa, perquè no seria
un acte pròpiament humà.

2.1. Efectes del pecat mortal

El pecat mortal «comporta la pèrdua
de la caritat i la privació de la gràcia
santificant, és a dir, de l’estat de
gràcia. Si no és rescatat amb el
penediment i el perdó de Déu, causa
l’exclusió del Regne del Crist i la mort
eterna de l’infern» (Catecisme 1861).
[9] Quan s’ha comès un pecat mortal,
i mentre es romangui fora de l’«estat
de gràcia» —sense recuperar-la en la
confessió sacramental—, no s’ha de
rebre la comunió, ja que no es pot
voler mantenir-se unit a Crist i,
alhora, allunyat-se’n: es cometria un
sacrilegi.[10]

En perdre la unió vital amb Crist pel
pecat mortal, es perd també la unió
amb el seu cos místic, l’Església. No
es deixa de pertànyer a l’Església,
però s’hi roman com a membre



malalt, sense salut, que produeix un
mal a tot el cos. També s’ocasiona un
estrall a la societat humana, perquè
es deixa de ser llum i ferment, encara
que això pugui passar inadvertit.

Pel pecat mortal l’home perd els
mèrits adquirits —encara que els
podrà recuperar en rebre el
sagrament de la penitència— i queda
incapacitat per adquirir-ne de nous.
La persona queda subjecta a
l’esclavatge del dimoni, el desig
natural de fer el bé minva i es
provoca un desordre en les potències
i els afectes.

2.2. Efectes del pecat venial

«El pecat venial afebleix la caritat:
revela una afecció desordenada a
béns creats; impedeix els progressos
de l’ànima en l’exercici de les virtuts
i la pràctica del bé moral; mereix
penes temporals. El pecat venial
deliberat i que queda sense
penediment ens disposa de mica en



mica a cometre el pecat mortal. Però
el pecat venial no trenca l’aliança
amb Déu. És humanament reparable
amb la gràcia de Déu. “No priva de la
gràcia santificant o deïficant, ni de la
caritat, ni tampoc, per consegüent, de
la felicitat eterna” (Joan Pau II, exh.
ap. Reconciliatio et paenitentia, 2-
XII-1984, 17)» (Catecisme 1863).

Déu ens perdona els pecats venials
en la confessió i també, fora d’aquest
sagrament, quan realitzem un acte
de contrició i fem penitència, dolent-
nos per no haver correspost a l’amor
infinit que ens té.

El pecat venial deliberat, encara que
no aparti totalment de Déu, és una
falta tristíssima que refreda l’amistat
amb ell. Cal tenir «horror al pecat
venial deliberat». Per a una persona
que vol estimar Déu de debò no té
sentit consentir en petites traïcions
perquè no són pecat mortal.[11]



Aquesta actitud arrossega cap a la 
tebiesa.[12]

2.3. L’opció fonamental

La doctrina de l’opció fonamental,[13]
que rebutja la distinció tradicional
entre els pecats mortals i els venials,
sosté que la pèrdua de la gràcia
santificant pel pecat mortal —amb
tot el que suposa— compromet la
persona de tal manera que només
pot ser fruit d’un acte d’oposició
radical i total a Déu, és a dir, d’un
acte d’opció fonamental contra Déu.
[14] Entès així, segons els defensors
d’aquesta opinió errònia, resultaria
gairebé impossible incórrer en pecat
mortal en l’esdevinença de les
nostres eleccions quotidianes; o, si
fos el cas, recuperaríem l’estat de
gràcia mitjançant una penitència
sincera: perquè la llibertat, diuen, no
seria apta per determinar —en la
pròpia capacitat ordinària d’elecció
— d’una manera tan singular i



decisiva el signe de la vida moral de
la persona. Així, diuen aquests
autors, en tracta-se d’excepcions
puntuals a una vida globalment
recta, es podrien justificar faltes
greus d’unitat i coherència de la vida
cristiana. Malauradament, al mateix
temps es trauria importància a la
capacitat de decisió i compromís de
la persona en l’ús del seu albir.

Molt relacionada amb la doctrina
anterior hi ha la proposta d’una 
tripartició del pecat, en venials, greus
i mortals. Els últims suposarien una
resolució conscient i irrevocable
d’ofendre Déu, i serien els únics que
allunyarien de Déu i tancarien les
portes a la vida eterna. D’aquesta
manera, la majoria dels pecats que,
per la matèria, tradicionalment s’han
considerat mortals no serien més que
greus, perquè no es cometrien amb
una intenció positiva de rebutjar
Déu.



L’Església ha assenyalat en
nombroses ocasions els errors
subjacents en aquests corrents de
pensament. Ens trobem davant una
doctrina que debilita molt la llibertat,
perquè oblida que en realitat qui
decideix és la persona, que pot
escollir de modificar les intencions
més pregones i que, de fet, pot
canviar els seus propòsits,
aspiracions i objectius i la seu sencer
projecte vital, a través de
determinats actes particulars i
quotidians.[15] D’altra banda,
«queda sempre ferm el principi que
la distinció essencial i decisiva és
entre el pecat que destrueix la caritat
i el pecat que no mata la vida
sobrenatural; entre la vida i la mort
no hi ha una via intermèdia».[16]

2.4. Altres divisions

a) Es pot distingir entre el pecat 
actual, que és el mateix acte de
pecar, i l’habitual, que és la taca que



el pecat actual deixa a l’ànima, reat
de pena i de culpa i, en el cas de
pecat mortal, privació de la gràcia.

b) El pecat personal es distingeix de
l’original, amb el qual tots naixem i
que hem contret per la
desobediència d’Adam. El pecat
original afecta tothom, encara que no
s’hagi comès personalment. Es
podria comparar amb una malaltia
heretada, que es cura pel baptisme —
almenys, pel desig implícit de rebre’l
—, encara que deixa una certa
debilitat que inclina a cometre nous
pecats personals. El pecat personal,
per tant, es comet, mentre que el
pecat original es contreu.

c) Els pecats externs són els que es
cometen per una acció que es pot
observar des de l’exterior (l’homicidi,
el robatori, la difamació, etc.). Els
pecats interns, en canvi, romanen a
l’interior de l’home, és a dir, a la seva
voluntat, sense manifestar-se en



actes externs (la ira, l’enveja,
l’avarícia no exterioritzades, etc.).
Qualsevol pecat, extern o intern,
s’origina en un acte intern de la
voluntat: aquest és l’acte pròpiament
moral. Els actes purament interiors
poden ser pecat i, fins i tot, pecat
greu.

d) Es parla de pecats carnals o 
espirituals segons si tendeixen
desordenadament a un bé sensible (o
a una realitat que es presenta sota
l’aparença de bé, per exemple, la
luxúria) o a un d’espiritual (la
supèrbia). En si mateixos, els
espirituals són més greus. No obstant
això, els pecats carnals són per regla
general més vehements, precisament
perquè l’objecte que atreu (una
realitat sensible) és més immediata.

e) Pecats decomissió i d’omissió:
qualsevol pecat comporta la
realització d’un acte voluntari
desordenat. Si aquest acte es



tradueix en una acció, s’anomena
pecat de comissió; si, per contra,
l’acte voluntari es tradueix en
l’omissió d’alguna cosa deguda,
s’anomena d’omissió.

3. La proliferació del pecat

«El pecat crea un entrenament al
pecat, engendra el vici amb la
repetició d’actes idèntics. En resulten
inclinacions perverses que
enfosqueixen la consciència i
corrompen l’apreciació concreta del
bé i del mal. Així el pecat tendeix a
reproduir-se i a reforçar-se, però no
pot destruir el sentit moral fins a
l’arrel» (Catecisme 1865).

Anomenem capitals als pecats
personals que indueixen
especialment a fer-ne d’altres, ja que
són el cap dels altres pecats. Són la
supèrbia —principi de qualsevol
pecat ex parte aversionis (cf. Sir
10,12-13)—, l’avarícia —principi ex
parte conversionis—, la luxúria, la



ira, la gola, l’enveja i la peresa o
accídia (cf. Catecisme 1866).

La pèrdua del sentit del pecat és fruit
del voluntari enfosquiment de la
consciència que mena l’home —per
la supèrbia— a negar que els pecats
personals siguin pecats i, fins i tot, a
negar que existeixi el pecat.[17]

De vegades no cometem directament
el mal, però d’alguna manera
col·laborem, amb més o menys
responsabilitat i culpa moral, en
l’acció iniqua d’altres persones. «El
pecat és un acte personal. A més,
tenim una responsabilitat en els
pecats que els altres han comès, quan
hi cooperem:

»— participant-hi directament i
voluntàriament;

»— manant-los, aconsellant-los,
lloant-los o aprovats-los;



»— no denunciant-los o no impedint-
los, quan hi ha obligació de fer-ho;

»— protegint els qui cometen el
mal» (Catecisme 1868).

Els pecats personals també
produeixen situacions socials
contràries a la bondat divina que es
coneixen com a estructures de pecat.
[18] De fet, són l’expressió i l’efecte
dels pecats de cada persona (cf. 
Catecisme 1869).[19]

4. Les temptacions

En el context de les causes del pecat,
hem de parlar de la temptació, que és
la incitació al mal. «L’arrel de tots els
pecats és al cor de
l’home» (Catecisme 1873), però el cor
humà pot ser atret per la presència
de béns aparents. L’atracció de la
temptació no pot ser mai tan forta
que obligui a pecar: «Les proves que
heu hagut de suportar no eren
sobrehumanes; Déu és fidel i no



permetrà que sigueu temptats per
damunt de les vostres forces. I,
juntament amb la prova, us donarà
el mitjà de sortir-ne i poder-la
suportar» (1Co 10,13). Si les
temptacions no es busquen i
s’aprofiten com a ocasió d’esforç
moral, poden tenir un significat
positiu per a la vida cristiana.

Les causes de les temptacions es
poden reduir a tres (cf. 1Jn 2,16):

— El «món»: no com a creació de
Déu, perquè en aquest sentit és bo;
sinó que, pel desordre del pecat,
atreu l’home a la conversio ad
creaturas amb un ambient
materialista i pagà.[20]

— El dimoni: que instiga al pecat,
però no té poder per fer-nos pecar.
Les temptacions del diable es
rebutgen amb l’oració.[21]

— La «carn» o concupiscència:
desordre de les forces de l’ànima



com a resultat dels pecats (també
anomenada fomes peccati). Aquesta
temptació es venç amb la
mortificació i la penitència, i amb la
decisió de no dialogar i de ser sincers
en la direcció espiritual, sense
encobrir la temptació amb «raonades
desraons».[22]

Davant la temptació cal lluitar per
evitar el consentiment, ja que suposa
l’adhesió de la voluntat a la 
complaença, encara no deliberada,
consegüent a la representació
involuntària del mal que es presenta
en la suggestió.

Per combatre les temptacions cal ser
molt sincers amb Déu, amb un
mateix i en la direcció espiritual. En
cas contrari, es corre el risc de
provocar la deformació de la
consciència. La sinceritat és un gran
mitjà per evitar els pecats i
aconseguir la veritable humilitat:
Déu Pare surt a trobar aquell qui es



confessa pecador quan revela el que
la supèrbia voldria amagar com a
pecat.

A més a més, s’ha de fugir de les 
ocasions de pecat, és a dir, d’aquelles
circumstàncies que es presenten més
o menys voluntàriament i suposen
una temptació. Sempre cal evitar les
ocasions lliures i, quan es tracta
d’ocasions pròximes (és a dir, si hi ha
perill seriós de caure en la
temptació) i necessàries (que no es
poden treure), s’ha de fer tot el que
sigui possible per allunyar el perill;
altrament dit, cal posar els mitjans
perquè aquestes ocasions passin de 
pròximes a remotes. Tant com sigui
possible, també cal evitar les
ocasions remotes, contínues i lliures,
que corroeixen la vida espiritual i
predisposen al pecat greu.

Pau Agulles Simó

Bibliografia bàsica



Catecisme de l’Església catòlica
1846-1876.

Joan Pau II, exh. ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2-XII-1984, 14-18.

Joan Pau II, enc. Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 65-70.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «La lluita
interior», a És Crist que passa 73-82.

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos,
Palabra, Madrid 2000, cap. XI.

A. Fernández, Teología Moral, vol. I,
Aldecoa, Burgos 19952, p. 747-834.

[1] Sant Agustí, Contra Faustum
manichoeum 22.27: PL 42.418. Cf. 
Catecisme 1849.



[2] Clàssicament s’ha definit el pecat
com una desobediència voluntària a
la llei de Déu: si no fos voluntària, no
seria pecat, ja que no es tractaria ni
tan sols d’un acte humà propi i
autèntic.

[3] Sant Agustí, De civitate Dei 14.28.

[4] Cf. Joan Pau II, exh. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XII-1984, 17.

[5] Loc cit. Cf. Catecisme 1857-1860.

[6] Joan Pau II, exh. ap. Reconciliatio
et paenitentia 17.

[7] Es comet un pecat mortal quan
l’home «sabent-ho i volent-ho, escull,
pel motiu que sigui, alguna cosa
greument desordenada. En efecte, en
aquesta elecció ja està inclòs un
menyspreu del precepte diví, un
rebuig de l’amor de Déu cap a la
humanitat i cap a tota la creació:



l’home s’allunya de Déu i perd la
caritat» (loc. cit.).

[8] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 70.

[9] Tot i la consideració de l’acte en si
mateix, cal assenyalar que el judici
sobre les persones hem de confiar-lo
només a la justícia i la misericòrdia
de Déu (cf. Catecisme 1861).

[10] Només qui tingui un motiu
veritablement greu i no trobi cap
possibilitat de confessar-se pot
celebrar els sagraments i rebre la
sagrada comunió, després de fer un
acte de contrició perfecta, que inclou
el propòsit de confessar-se com més
aviat millor (cf. Catecisme 1452 i
1457).

[11] Cf. sant Josepmaria, Amics de
Déu 243; Solc 139.

[12] Cf. sant Josepmaria, Camí
325-331.



[13] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 65-70.

[14] Cf. ibid. 69.

[15] Cf. Joan Pau II, exh. ap. 
Reconciliatio et paenitentia 17; 
Veritatis splendor 70.

[16] Ibid. 17.

[17] Cf. ibid. 18.

[18] Cf. Joan Pau II, enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, 36 i s.

[19] Cf. Joan Pau II, exh. ap. 
Reconciliatio et paenitentia 16.

[20] Per combatre aquestes
temptacions cal anar contra corrent,
sempre que sigui necessari, amb
fortalesa, en lloc de deixar-se
arrossegar per costums mundans (cf.
sant Josepmaria, Camí 376).

[21] Per exemple, la pregària a sant
Miquel Arcàngel, vencedor de



Satanàs (cf. Ap 12,7 i 20,2). L’Església
sempre ha recomanat també alguns
sagramentals, com l’aigua beneïda,
per combatre les temptacions del
dimoni. «No hi ha res d’on fugin més
els dimonis, per a no retornar-hi, que
de l’aigua beneïda», deia santa
Teresa d’Àvila (citat a sant
Josepmaria, Camí 572).

[22] Cf. sant Josepmaria, Camí 134 i
727.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-
cristiana-30-el-pecat-personal/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-30-el-pecat-personal/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-30-el-pecat-personal/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-30-el-pecat-personal/

	Tema 30. El pecat personal

