opusdei.org

Tema 28. La gracia i
les virtuts

La gracia és la font de ’obra de
la santificacio; sana i eleva la
natura i ens fa capacos d’obrar
com a fills de Déu.

13/12/2010

1. La gracia

Des de tota I’eternitat, «<abans de
crear el mon» (Ef 1,4), Déu ha cridat
I’home a participar de la seva propia
vida trinitaria, que és el fi ultim de
les criatures lliures. Logicament es
tracta d’una iniciativa de Déu, és a



dir, d’'una gracia. «Aquesta vocacio a
la vida eterna és

sobrenatural» (Catecisme 1998).[1]
Per conduir-nos cap a aquest fi altim
sobrenatural, Déu ens concedeix ja
ara un inici d’aquesta participacio,
que sera plena en el cel: és el que
sant Tomas anomena la «incoacid de
la gloria».[2] Aquest do és la gracia
santificant, amb les caracteristiques
seguents:

— «és el do gratuit que Déu ens ha fet
de la seva vida, infosa per I’Esperit
Sant en les nostres animes per
guarir-les del pecat i santificar-

les» (Catecisme 1999);

— «és una participacio de la vida de
Déu» (Catecisme 1997; cf. 2Pe 1,4) que
ens divinitza (cf. Catecisme 1999);

— és, per tant, una vida nova,
sobrenatural, com un naixement nou
pel qual som constituits en fills de
Déu per adopcio, particips de la



filiacio natural del Fill: «fills en el
Fill»;[3]

— ens introdueix aixi en la intimitat
de la vida trinitaria. Com a fills
adoptius, mitjancant I’Esperit Sant
(cf. Rm 8,15; Ga 4,6), que ens fa
conformes al Fill unigenit, podem
anomenar «Pare» a Déu (cf.
Catecisme 1997);

— és «gracia de Crist», perque en la
situaci6 present —és a dir, despreés
del pecat i de la redempci6 obrada
per Jesucrist— la gracia ens arriba
com a participacio de la gracia de
Crist (cf. Catecisme 1997): «De la seva
plenitud tots n’hem rebut gracia rere
gracia» (Jn 1,16). La gracia ens
configura amb Crist (cf. Rm 8,29);
originant-se en Crist, ens arriba en
I’Església i a través de I’Església, el
seu cos, mitjancant la paraula de Déu
1 els sagraments, especialment el
baptisme (cf. Catecisme 1997);



— és «gracia de I’Esperit Sant»,
perque IEsperit Sant la infon en
I’anima,[4] el qual inhabita en
I’anima del cristia com en un temple
(cf. Rm 8,9; 1Co 3,16s; 6,195s),
juntament amb el Pare i el Fill.

La gracia santificant s’anomena
també gracia habitual perque és una
disposicio estable que perfecciona
I’anima per la infusio de les virtuts,
per fer-la capac de viure amb Déu i
d’obrar pel seu amor (cf. Catecisme
2000).[5] Per aixo es pot parlar d’un
«estat de gracia» en el cristia.

La gracia obra dos efectes principals
en ’home: la justificacio i la
santificacio.

2. La justificacio

Com que tothom neix en un estat
pecaminds, «pecat original» (cf. Ef
2,3), la primera obra de la gracia en
nosaltres és la justificacio (cf.
Catecisme 1989). Sanomena



justificacio al pas de I’estat de pecat a
I’estat de gracia (o «de justicia»,
perqueé la gracia ens fa «justos»).[6]
S’esdevé en el baptisme, i cada
vegada que Déu perdona els pecats
mortals i infon la gracia santificant
(ordinariament en el sagrament de la
penitencia).[7] La justificacio «és
I’obra més excel-lent de 'amor de
Déu» (Catecisme 1994, cf. Ef 2,4-5).

3. La santificacio

Déu no nega a ningu la seva gracia,
perque «vol que tots els homes se
salvin» (1Tm 2,4): tothom és cridat a
la santedat (cf. Mt 5,48).[8] La gracia
«és en nosaltres la font de I’'obra de la
santificacio (cf. Jn 4,14;

7,38-39)» (Catecisme 1999); sana i
eleva la nostra natura —malmesa pel
pecat d’origen—, ens fa capacos
d’obrar com a fills de Déu[9] i permet
reproduir en el batejat la imatge de
Crist (cf. Rm 8,29): és a dir, com deia
sant Josepmaria, fa que cadascu sigui



capag de ser alter Christus, un altre
Crist. Aquesta semblanca amb Crist
es manifesta especialment a través
de les virtuts.

La santificacio és el progrés en la
santedat. Consisteix en la unio6 cada
vegada més intima amb Déu (cf.
Catecisme 2014), fins que el cristia
arriba a ser no només un altre Crist
sind ipse Christus, el mateix Crist:[10]
és a dir, una sola cosa amb Crist, com
a membre seu (cf. 1Co 12,27). Per
créixer en la santedat cal cooperar
lliurement amb la gracia, i aixo
exigeix esforg, lluita, a causa del
desordre que el pecat ha introduit (el
fomes peccati, la inclinacio al pecat).
«No hi ha santedat sense renuncia i
combat espiritual (cf. 2Tm

4)» (Catecisme 2015).[11]

En consequeéncia, per véncer en la
lluita ascetica, abans que res cal
demanar a Déu la gracia mitjancant
la pregaria i la mortificacio



—«l’oracio dels sentits»[12]— i rebre-
la en els sagraments.[13]

La unio amb Crist només sera
definitiva en el cel. Per aix0, ningu
no té garantida anticipadament la
salvacio; cal demanar a Déu la gracia
de la perseveranca final, és a dir, el
do de morir en gracia de Déu (cf.
Catecisme 2016 i1 2849).

4. Les virtuts teologals

En general, la virtut «és una
disposicio habitual i ferma a fer el
bé» (Catecisme 1803).[14] Entre totes
les virtuts, «les virtuts teologals es
refereixen directament a Déu.
Disposen els cristians a viure en
relacié amb la Santissima

Trinitat» (Catecisme 1812). «Son
infoses per Déu en I’anima dels fidels
per fer-los capacos d’actuar com a
fills seus» (Catecisme 1813).[15] Les
virtuts teologals son tres: la fe,
I’esperanca i la caritat (cf. 1Co 13,13).



La fe «és la virtut teologal per la qual
creiem en Déu i en tot allo que ell ens
ha dit i revelat, i que la santa Església
ens proposa creure» (Catecisme
1814). Per la fe «’home s’ofereix
lliurement tot sencer a Déu»,[16] i
s’esforca per conéixer i fer la
voluntat de Déu: «Viura el qui és just
per la fe» (Rm 1,17).[17]

«El deixeble de Crist no solament ha
de guardar la fe i viure’n, sin6 que
també I’ha de professar, n’ha de
donar testimoniatge amb certesa i ha
de difondre-la» (Catecisme 1816; cf.
Mt 10,32-33).

L’esperancga «és la virtut teologal per
la qual desitgem el Regne del celila
vida eterna com la nostra felicitat, bo
i posant la confianga en les promeses
del Crist i recolzant-nos, no pas en les
nostres forces, sino en l'auxili de la
gracia de I’Esperit Sant» (Catecisme
1817).[18]



La caritat «és la virtut teologal amb
que estimem Déu per ell mateix
sobre totes les coses, 1 el nostre
proisme com a nosaltres mateixos
per 'amor de Déu» (Catecisme 1822).
Aquest és el manament nou de
Jesucrist: «que us estimeu els uns als
altres tal com jo us he estimat» (Jn
15,12).[19]

5. Les virtuts humanes

«Les virtuts humanes sén actituds
fermes, disposicions estables,
perfeccions habituals de
I’enteniment i de la voluntat que
regulen els nostres actes, ordenen les
nostres passions i guien la nostra
conducta segons la rad i la fe. Donen
facilitat, domini i goig per dur una
vida moralment bona. [...] Les virtuts
morals s6n humanament
adquiribles. Son els fruits i les llavors
d’actes moralment bons» (Catecisme
1804).[20]



Entre les virtuts humanes n’hi ha
quatre d’anomenades cardinals,
perque totes les altres s’agrupen al
seu voltant. Son la prudéncia, la
justicia, la fortalesa i la tempranca
(cf. Catecisme 1805).

— La prudéncia «és la virtut que
disposa la rao practica a discernir en
tota circumstancia el nostre veritable
bé i a escollir els mitjans justos per
aconseguir-lo» (Catecisme 1806). Es la
«regla recta de I’accido»,[21] i és
fonamental perqué la resta de virtuts
actuin correctament.

— La justicia «és la virtut moral que
consisteix en la voluntat ferma i
constant de donar al proisme allo
que li és degut» (Catecisme 1807).[22]

— La fortalesa «és la virtut moral que
assegura en les dificultats la fermesa
ila constancia a cercar el bé. Aferma
la resolucio de fer resisténcia a les
temptacions i de superar els
obstacles en la vida moral. La virtut



de la fortalesa fa capac de véncer la
por, fins i tot de la mort, d’afrontar la
prova iles persecucions. Disposa a
anar fins a la renuncia i el sacrifici
de la vida per defensar una causa
justa» (Catecisme 1808).[23]

— La tempranca «és la virtut moral
que modera I’atractiu dels plaers i
procura I’equilibri en I’as dels béns
creats. Assegura el domini de la
voluntat sobre els

instints» (Catecisme 1809). La
persona temperada orienta cap al bé
els apetits sensibles i no es deixa
arrossegar per les passions (cf. Sir
18,30). El Nou Testament I’anomena
«moderacio» o «sobrietat» (cf.
Catecisme 1809).

Pel que fa a les virtuts morals,
s’afirma que in medio virtus. Aixo vol
dir que la virtut moral consisteix en
un equilibri entre un defecte i un
excés.[24] Pero in medio virtus no és
una crida a la mediocritat. La virtut



no és el terme mitja entre dos o mes
vicis, sing la rectitud de la voluntat
que —com un cim— s’oposa a tots els
abismes que son els vicis.[25] A més,
les virtuts teologals no tenen limit:
mai no es pot creure bastant en Déu,
ni esperar prou en ell, ni estimar-lo
prou: Fac me tibi semper magis
credere, in te spem habere, te diligere,
«feu que jo en vos sempre tingui fe
major, més ferma esperanca, mes
ardent amor» (himne Adoro te
devote).

6. Les virtuts i la gracia. Les virtuts
cristianes

Les ferides que el pecat original ha
deixat en la natura humana
dificulten ’adquisicio i I’exercici de
les virtuts humanes (cf. Catecisme
1811).[26] Per adquirir-les i
practicar-les, el cristia compta amb la
gracia de Déu, que sana la natura
humana.



Pero los virtuts humanes soles no
menen ’home a la salvacid. La
finalitat principal de la gracia és la
d’elevar la natura humana a
participar de la natura divina i fer
que les obres de ’home siguin
meritories i agradables a Déu.
Alhora, la gracia eleva aquestes
virtuts al pla sobrenatural (cf.
Catecisme 1810) i porta la persona
humana a actuar segons la recta rao
il-luminada per la fe: en una paraula,
a imitar Crist. D’aquesta manera, les
virtuts humanes arriben a ser virtuts
cristianes.[27]

7. Els dons i els fruits de I’Esperit
Sant

«La vida moral dels cristians se sosté
amb els dons de I’Esperit Sant.
Aquests dons son disposicions
permanents que fan ’home docil als
impulsos de ’Esperit

Sant» (Catecisme 1830).[28] Els dons



de ’Esperit Sant son set (cf.
Catecisme 1831):

1r, do de saviesa: per comprendre i
jutjar amb encert sobre els designis
divins;

2n, do d’enteniment: per penetrar en
la veritat sobre Déu;

3r, do de consell: per jutjar i
secundar els designis divins en les
accions singulars;

4t, do de fortalesa: per escometre les
dificultats en la vida cristiana;

5€, do de ciencia: per conéixer
I’'ordenaci6 de les coses creades a
Déu;

6e, do de pietat: per comportar-nos
com a fills de Déu i com a germans
dels nostres germans els homes, bo i
sent altres Cristos;

7e, do de temor de Déu: per rebutjar
tot el que pugui ofendre Déu, com un



fill rebutja, per amor, el que pot
ofendre el seu pare.

Els fruits de I’Esperit Sant «son
perfeccions que I’Esperit Sant forma
en nosaltres, com a primicies de la
gloria eterna» (Catecisme 1832). Son
actes que l’accio de ’Esperit Sant
produeix habitualment en ’anima.
La tradicio de I’Església n’enumera
dotze: «caritat, goig, pau, paciéncia,
longanimitat, bondat, benignitat,
mansuetud, fidelitat, modeéstia,
continencia, castedat» (Ga 5,22-23
Vulgata).

8. Influéncia de les passions en la
vida moral

Per la uni6 substancial de I’anima i el
cos, la nostra vida espiritual —el
coneixement intel-lectualila
voluntat lliure— es troba sota la
influencia (per a bé o per a mal) de la
sensibilitat. Aquest influx es
manifesta en les passions, que son
«les emocions o els moviments de la



sensibilitat, que inclinen a actuar o a
no actuar davant d’allo que sentim o
imaginem com una cosa bona o
dolenta» (Catecisme 1763). Les
passions son moviments de I’apetit
sensible (irascible i concupiscible). Es
poden anomenar també, en un sentit
ampli, «sentiments» 0 «emocions».
[29]

Son passions, per exemple, ’amor, la
ira, la por, etc. «La passio més
fonamental és ’'amor provocat per
I’atraccio del bé. L’amor causa el
desig del bé absent i ’esperanca
d’obtenir-lo. Aquest moviment
desemboca en el plaer i la joia del bé
posseit. ’aprehensio del mal causa
I’odi, l’aversio i el temor del mal que
pot sobrevenir. Aquest moviment
desemboca en la tristesa del mal
present o en la ira que se 1i

oposa» (Catecisme 1765).

Les passions influeixen molt en la
vida moral. «En si mateixes, les



passions no son ni bones ni
dolentes» (Catecisme 1767). «SOn
moralment bones quan
contribueixen a una accio bona, i
dolentes en el cas

contrari» (Catecisme 1768).[30]
Pertany a la perfeccio humana que
les passions siguin regulades per la
rad i dominades per la voluntat.[31]
Després del pecat original, les
passions no es troben sotmeses del
tot a I'imperi de la rad, i sovint
porten a fer el que no és bo.[32] Per
encarrilar-les habitualment cap al bé
es necessita I’ajuda de la gracia, que
sana les ferides del pecat, i la lluita
ascetica.

La voluntat, si és bona, utilitza les
passions ordenant-les al bé.[33] En
canvi, la mala voluntat, que segueix
I’egoisme, sucumbeix a les passions
desordenades o les fa servir per al
mal (cf. Catecisme 1768).

Paul O’Callaghan



Bibliografia basica

Catecisme de UEsglésia catolica
1762-1770, 1803-1832 1 1987-2005.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Virtuts
humanes», a Amics de Déu 73-92.

[1] Aquesta vocacid «depén totalment
de la iniciativa gratuita de Déu:
unicament Déu pot revelar-se i
donar-se ell mateix. Ultrapassa les
capacitats de la intel-ligencia i les
forces de la voluntat humana, com de
tota criatura (cf. 1Co

2,7-9)» (Catecisme 1998).

[2] Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 2-2.24.3.2.



[3] Concili I del Vatica, const.
Gaudium et spes 22. Cf. Rm 8,14-17;
Ga 4,5-6; 1Jn 3,1.

[4] Qualsevol do creat procedeix del
Do increat, que és ’Esperit Sant. «I
I’esperanca no enganya, perque Déu,
donant-nos ’Esperit Sant, ha vessat
el seu amor en els nostres cors» (Rm
5,5; cf. Ga 4,6).

[5] Cal distingir entre la gracia
habitual i les gracies actuals, «que
designen les intervencions divines, ja
sigui en ’origen de la conversio, ja
sigui en el curs de I’obra de la
santificacio» (loc. cit.).

[6] «La justificacio comporta el perdo
dels pecats, la santificacio i la
renovacio de 'home

interior» (Concili de Trento: DS 1528).

[7] En els adults, aquest pas és fruit
de la mocid de Déu (gracia actual) 1
de la llibertat de ’home. «Sota la
mocio de la gracia, I’'home es gira cap



a Déu i es deslliga del pecat; aixi acull
el perdo ila justicia de dalt [la gracia
santificant]» (Catecisme 1989).

[8] El Senyor ha volgut recordar
aquesta veritat, amb especial forca i
novetat, per mitja dels ensenyaments
de sant Josepmaria, des del 2
d’octubre del 1928. I’Església I’ha
proclamada en el Concili IT del Vatica
(1962-65): «Tots els fidels, de
qualsevol estat o condicio, son
cridats a la plenitud de la vida
cristiana i a la perfeccio de la
caritat» (Concili IT del Vatica, const.
Lumen gentium 40).

[9] Cf. sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 3.2.12c.

[10] Cf. sant Josepmaria, Es Crist que
passa 104.

[11] Pero la gracia «no s’oposa gens a
la nostra llibertat, quan aquesta
correspon al sentit de la veritat i del
bé que Déu ha posat al cor de



I’home» (Catecisme 1742). Al contrari,
«la gracia respon a les aspiracions
profundes de la llibertat humana, i la
crida a col-laborar-hi per a la
perfeccio» (Catecisme 2022).

En l’estat actual de la natura
humana, ferida pel pecat, la gracia és
necessaria per viure sempre d’acord
amb la llei moral natural.

[12] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa 9.

[13] Per assolir la gracia de Déu
comptem amb la intercessio de la
nostra Mare Maria santissima,
mitjancera de totes les gracies, 1
també amb la de sant Josep, els
angels i els sants.

[14] Per contra, els vicis son habits
morals que les obres dolentes
engendren, i inclinen a repetir-lesia
empitjorar.



[15] De manera analoga a com
I’anima humana obra a través de les
seves potéencies (’enteniment i la
voluntat), el cristia en gracia de Déu
obra a través de les virtuts teologals,
que son com les poténcies de la
«natura nova» elevada per la gracia.

[16] Concili II del Vatica, const. Dei
Verbum 5.

[17] La fe es manifesta en les obres:
la fe viva «actua per I'amor» (Ga 5,6),
mentre que «la fe sense les obres és
morta» (Jm 2,26), encara que el do de
la fe roman en qui no ha pecat
directament contra aquesta virtut (cf.
Concili de Trento: DS 1545).

[18] Cf. He 10,23; Tt 3,6-7. «La virtut
de ’esperanca respon a ’aspiracio a
la felicitat posada per Déu en el cor
de cada home» (Catecisme 1818): el
purifica i ’eleva, protegeix del
descoratjament, eixampla el cor amb
I’espera de la benauranca eterna,



preserva de ’egoisme i condueix a
I’alegria (cf. loc. cit.).

Hem d’esperar la gloria del cel que
Déu ha promes als qui I’estimen (cf.
Rm 8,28-30) i fan la seva voluntat (cf.
Mt 7,21), segurs que amb la gracia de
Déu podem perseverar ferms «fins a
la fi» (Mt 10,22) (cf. Catecisme 1821).

[19] La caritat és superior a totes les
virtuts (cf. 1Co 13,13). «Si[...] no
estimeés, no seria res [...], de res no
em serviria» (1Co 13,1-3).

«’exercici de totes les virtuts és
animat i inspirat per la

caritat» (Catecisme 1827). Es laforma
de totes les virtuts: les «informa» o
«vivifica», perque les orienta cap a
I’amor de Déu. Sense la caritat, les
altres virtuts son mortes.

La caritat purifica la nostra facultat
humana d’estimar i I’eleva a la
perfeccio sobrenatural de I’amor divi
(cf. Catecisme 1827). Hi ha un ordre



en la caritat. La caritat es manifesta
també en la correccié fraterna (cf.
Catecisme 1829).

[20] Com s’explicara en I’apartat
seglient, el cristia desenvolupa
aquestes virtuts amb I’ajuda de la
gracia de Déu, que, en guarir la
natura, dona forca per practicar-les i
les ordena cap a un fi més alt.

[21] Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 2-2.47.2c. Mena a jutjar
rectament sobre la manera d’obrar:
no retreu de I’accid. «No es confon ni
amb la timidesa o la por, ni amb la
duplicitat o la dissimulacié. Hom
I’anomena auriga virtutum: condueix
les altres virtuts indicant-ne la regla i
la mesura. [...] Gracies a aquesta
virtut, apliquem sense error els
principis morals als casos particulars
i superem els dubtes sobre el bé que
cal practicar i el mal que cal

evitar» (Catecisme 1806).



[22] ’home no pot donar a Déu el
que li deu o el que és just en sentit
estricte. Per aixo, la justicia envers
Déu es diu més propiament «virtut
de la religio», «ja que Déu en té prou
que complim en la mesura de les
nostres possibilitats» (sant Tomas
d’Aquino, Summa Theologiae
2-2.57.1.3).

[23] «<En el m6n passareu
tribulacions, pero tingueu confianca:
jo he vencut el moén» (Jn 16,33).

[24] Per exemple, la laboriositat
consisteix a treballar tot el que cal, és
un equilibri entre un menys i un
més. S’oposa a la laboriositat
treballar menys del que cal, perdre el
temps, etc. I també s’hi oposa
treballar sense mesura, sense
respectar totes les altres coses que
també s’han de fer (els deures de
pietat, de ’atencio a la familia, del
repos just i necessari, de la caritat,
etc.).



[25] El principi in medio virtus és
valid només per a les virtuts morals,
les quals tenen per objecte els
mitjans per assolir el fi, i en els
mitjans hi ha sempre una mesura. En
tot cas, sempre es pot continuar
creixent en totes les virtuts de
manera indefinida: sempre es pot ser
més prudent, més just, més fort, mes
temperat. Altrament, deixar de
créixer voldria dir que no s’ha obrat
conforme a la regla de la virtut, cosa
que implicaria caure en el vici
oposat.

En canvi, aquest principi no és valid
en el cas de les virtuts teologals, que
hem estudiat en ’apartat anterior.
Aquestes virtuts (la fe, ’esperanca i
la caritat) tenen directament Déu
com a objecte. Per aix0, no hi cap un
excés: no és possible «creure massa»
0 «esperar massa en Déu» o «estimar-
lo en excés».



[26] La natura humana esta ferida
pel pecat. Per aix0 presenta
inclinacions que no son naturals,
sind consequeéncia del pecat. De la
mateixa manera que no €és natural
coixejar, sind consequéncia d’'una
malaltia —i no seria natural encara
que tothom coixegés—, tampoc no
son naturals les ferides que el pecat
original i els pecats personals han
deixat en I’anima: la tendencia a la
superbia, a la mandra, a la
sensualitat, etc. Amb I’ajuda de la
gracia i amb I’esfor¢ personal
aquestes ferides es poden anar
guarint, de manera que ’home sigui i
es comporti com correspon a la seva
natura i la seva condici6 de fill de
Déu.

Aquesta salut s’aconsegueix per mitja
de les virtuts. De manera semblant,
la malaltia s’agreuja pels vicis.

[27] En aquest sentit, hi ha una
prudéncia que és virtut humana i



una prudencia sobrenatural que és
virtut infosa per Déu en I’anima,
juntament amb la gracia. Perque la
virtut sobrenatural pugui produir
fruit —actes bons— necessita la
corresponent virtut humana (aixo
mateix s’esdevé amb les altres virtuts
cardinals: la virtut sobrenatural de la
justicia requereix la virtut humana
de la justicia, i el mateix s’esdevé
amb la fortalesa i la tempranca).
Altrament dit, la perfeccio cristiana
—1la santedat— exigeix i implica la
perfecciéo humana.

[28] Es pot afegir, per ajudar a
comprendre la funcio dels dons de
I’Esperit Sant en la vida moral, la
seglient explicacio classica: aixi com
la natura humana té unes poténcies
(la intel-ligencia i la voluntat) que li
permeten realitzar les operacions
d’entendre i voler, aixi la natura
elevada per la gracia té unes
poténcies que li permeten realitzar
actes sobrenaturals. Aquestes



poténcies son les virtuts teologals (la
fe, ’esperanca i la caritat). Son com
els rems d’una barca, que permeten
avancar en direccio al fi
sobrenatural. No obstant aix0, aquest
fi ens supera de tal manera que no
n’hi ha prou amb les virtuts teologals
per arribar a assolir-lo. Déu
concedeix, juntament amb la gracia,
els dons de I’Esperit Sant, que s6n
noves perfeccions de ’anima que
permeten que sigui moguda pel
mateix Esperit Sant. Son com la vela
d’'una barca, que permet avancar
amb la bufada del vent. Els dons ens
perfeccionen amb vista a fer-nos més
docils a I’accio de ’Esperit Sant, que
es converteix aixi en el motor de les
nostres obres.

[29] Cal tenir en compte que també
es parla de «sentiments» o
«emocions» suprasensibles o
espirituals, que no s6n propiament
«passions» perque no impliquen
moviments de I’apetit sensible.



[30] Per exemple, hi ha una ira bona,
que s’indigna davant el mal, i també
hi ha una ira dolenta, descontrolada
0 que impulsa cap al mal (com
s’esdevé en la venjanca); hi ha una
por bona i hi ha una por dolenta, que
paralitza per fer el bé, etc.

[31] Cf. sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2.24.1-3.

[32] De vegades poden dominar de
tal manera la persona que la
responsabilitat moral es redueix al
minim. Altres vegades poden
augmentar la gravetat moral de
I’accio dolenta.

[33] «La perfeccié moral és que
I’home no sigui mogut al bé
unicament per la seva voluntat, sind
també pel seu apetit sensible segons
aquesta paraula del salm: “Ple de
goig 1 amb tot el cor, aclamo el Déu
que m’és vida” (S1 84,3)» (Catecisme
1770). «Les passions son dolentes si



P’amor és dolent, bones si és bo» (sant
Agusti, De civitate Dei 14.7).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-
cristiana-28-la-gracia-i-les-virtuts/
(09/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-28-la-gracia-i-les-virtuts/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-28-la-gracia-i-les-virtuts/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-28-la-gracia-i-les-virtuts/

	Tema 28. La gràcia i les virtuts

