
opusdei.org

Tema 4. La natura i
les obres de Déu

Davant la paraula de Déu que
es revela només cap l’adoració i
l’agraïment. L’home cau de
genolls davant un Déu que tot i
ser transcendent es fa interior
intimo meo.

10/01/2011

1. Qui és Déu?

Al llarg de la història, totes les
cultures s’han plantejat aquesta
pregunta; tant és així que els primers
senyals de civilització es troben



generalment en l’àmbit religiós i
cultual. Creure en Déu és la qüestió
principal per a l’home de tots els
temps[1]. La diferència essencial és
en quin Déu es creu. De fet, en
algunes religions paganes l’home
adorava les forces de la natura com a
manifestacions concretes del que és
sagrat i comptava amb una pluralitat
de déus ordenada jeràrquicament. A
la Grècia antiga, per exemple, la
divinitat suprema entre un panteó de
déus també era regida per una
necessitat absoluta, que comprenia el
món i els déus mateixos[2]. Per a
bastants estudiosos de la història de
les religions, molts pobles han
experimentat una pèrdua
progressiva des d’una revelació
primigènia del Déu únic; però, en tot
cas, fins i tot en els costums dels
cultes més degradats es poden trobar
llampecs o indicis de la religiositat
autèntica: l’adoració, el sacrifici, el
sacerdoci, l’oferiment, l’oració,
l’acció de gràcies, etc.



La raó, tant a Grècia com a altres
llocs, ha tractat de purificar la religió,
mostrant que la divinitat suprema
havia d’identificar-se amb el bé, la
bellesa i l’ésser mateix, com a font de
tota bondat, de tota bellesa i de tot el
que existeix. Però això suggereix
altres problemes, concretament
l’allunyament de Déu per part del
fidel: la divinitat suprema quedava
aïllada en una autarquia perfecta, ja
que la mateixa possibilitat d’establir
relacions amb la divinitat era vista
com un senyal de flaquesa. A més a
més, tampoc no queda solucionada la
presència del mal, que apareix
d’alguna manera com a necessària,
perquè el principi suprem està unit
per una cadena d’éssers intermedis
sense solució de continuïtat al món.

La revelació judeocristiana va
canviar radicalment aquesta
concepció: l’Escriptura presenta Déu
com al creador de tot el que existeix i
l’origen de les forces naturals.



L’existència divina precedeix
absolutament l’existència del món,
que és radicalment dependent de
Déu. Aquí està continguda la idea de 
transcendència: entre Déu i el món la
distància és infinita i no hi ha una
connexió necessària entre tots dos.
L’home i tot el que s’ha creat podrien
no ser, i en el que són depenen
sempre d’un altre, mentre que Déu és
i és per si mateix. Aquesta distància
infinita, aquesta petitesa absoluta de
l’home davant Déu mostra que Déu
estima tot el que existeix amb la seva
voluntat i la seva llibertat: tot el que
existeix és bo i fruit de l’amor (cf. Gn
1). El poder de Déu no és limitat ni en
l’espai ni en el temps i, per això,
l’acció creadora és el do absolut: és
amor. Déu té un poder tan gran que
vol mantenir la seva relació amb les
criatures; i fins i tot salvar-les si, a
causa de la seva llibertat,
s’allunyessin del Creador. Per tant,
cal relacionar l’origen del mal amb
l’eventual ús equivocat que l’home fa



de la llibertat — cosa que de fet va
ocórrer, com narra el Gènesi: vid. Gn
3— i no amb quelcom intrínsec a la
matèria.

Al mateix temps, cal reconèixer que,
segons el que s’acaba d’assenyalar,
Déu és una persona que actua amb
llibertat i amor. Les religions i la
filosofia es preguntaven què és Déu;
en canvi, per la revelació, l’home és
empès a preguntar-se qui és Déu (cf. 
Compendi 37); un Déu que surt a
l’encontre de l’home i que el cerca
per parlar-li com un amic (cf. Ex
33,11). Tant és així que Déu revela a
Moisès el seu nom —«Jo sóc el qui
sóc» (Ex 3,14)—, com a prova de
fidelitat a l’aliança, i l’acompanyarà
al desert, símbol de les temptacions
de la vida. És un nom misteriós[3],
amb el qual «Déu fa conèixer les
riqueses contingudes en el seu
misteri inefable: només ell és, des de
sempre i per sempre, Aquell que
transcendeix el món i la història. És



ell qui ha fet el cel i la terra. És el Déu
fidel, sempre a prop del seu poble
per a salvar-lo. És el sant per
excel·lència, “ric en misericòrdia” (Ef
2,4), sempre disposat a perdonar. És
l’Ésser espiritual, transcendent,
omnipotent, etern, personal i
perfecte. És veritat i
amor» (Compendi 40).

Així doncs, la revelació es presenta
com una novetat absoluta, un do que
l’home rep des del cel i que ha
d’acceptar amb un reconeixement
agraït i un compliment meticulós.
Per tant, no es pot reduir la revelació
a meres expectatives humanes, va
molt més enllà: davant la paraula de
Déu que es revela només cap
l’adoració i l’agraïment. L’home cau
de genolls davant la sorpresa d’un
Déu que tot i ser transcendent es fa 
interior intimo meo[4], més pròxim a
mi que jo mateix, i que cerca l’home
en totes les situacions de l’existència:
«El creador del cel i de la terra, el



Déu únic que és font de tot ésser,
aquest únic logos creador, aquesta
raó creadora, estima personalment
l’home; més encara, l’estima
apassionadament i vol també ser
estimat. Per això, aquesta raó
creadora, que al mateix temps
estima, dóna vida a una història
d’amor [...], amor [que] es manifesta
ple d’una fidelitat i una misericòrdia
inesgotables. És un amor que
perdona més enllà de tot límit»[5].

2. Com és Déu?

El Déu de la Sagrada Escriptura no és
una projecció de l’home, perquè
només es pot descobrir la seva
transcendència absoluta des de fora
del món i, per això, com a fruit d’una
revelació; és a dir, no hi ha
pròpiament una revelació
intramundana. O, altrament dit, la
natura com a lloc de la revelació de
Déu[6] remet sempre a un Déu
transcendent. Sense aquesta



perspectiva, l’home no hauria pogut
arribar a aquestes veritats. Déu és al
mateix temps exigent[7] i amant,
molt més del que l’home s’atreviria a
esperar. De fet, podem imaginar
fàcilment un Déu omnipotent, però
ens costa reconèixer que aquesta
omnipotència ens pugui estimar[8].
Entre la concepció humana i la
imatge de Déu revelada hi ha, al
mateix temps, continuïtat i
discontinuïtat, perquè Déu és el bé, la
bellesa, l’ésser, com deia la filosofia;
però alhora aquest Déu m’estima a
mi, que no sóc res en comparació
amb ell. El qui és etern cerca el qui és
temporal i això canvia radicalment
les nostres expectatives i la nostra
perspectiva de Déu.

En primer lloc Déu és u; però no en
sentit matemàtic, com un punt, sinó
que és u en el sentit absolut d’aquest
bé, aquesta bellesa i aquest ésser de
qui tot procedeix. Es pot dir que és u
perquè no hi ha un altre déu i perquè



no té parts; però alhora cal dir que és
u perquè és font de tota unitat. De
fet, sense Déu tot es descompon i
torna al no-ésser: la seva unitat és la
unitat d’un amor que també és vida i
dóna la vida. Així doncs, aquesta
unitat és infinitament més que una
simple negació de la multiplicitat.

La unitat porta a reconèixer Déu com
l’únic veritable. Encara més, ell és la
veritat, la mesura i la font de tot el
que és veritable (cf. Compendi 41), i
això perquè Déu és justament l’ésser.
De vegades es té por a aquesta
identificació, perquè sembla que
dient que la veritat és una es fa
impossible qualsevol diàleg. Per això,
és tan necessari considerar que Déu
no és veritable en el sentit humà del
terme, que és sempre parcial.

Sinó que en ell la veritat s’identifica
amb l’ésser, amb el bé i amb la
bellesa. No es tracta d’una veritat
merament lògica i formal, sinó d’una



veritat que s’identifica amb l’amor
que és comunicació, en sentit ple:
efusió creativa, exclusiva i universal
alhora, vida íntima divina
compartida i participada per l’home.
No parlem de la veritat de les
fórmules o de les idees, que sempre
són insuficients, sinó de la veritat de
la realitat, que en el cas de Déu
coincideix amb l’amor. A més a més,
dir que Déu és la veritat vol dir que
la veritat és l’amor. Això no fa cap
por i no limita la llibertat. De manera
que la immutabilitat de Déu i la seva
unicitat coincideixen amb la seva
veritat, en la mesura que és la veritat
d’un amor que no pot passar.

Així es comprèn que, per entendre el
sentit pròpiament cristià dels
atributs divins, cal unir l’afirmació
de l’omnipotència amb la de bondat i
misericòrdia. Només quan entenem
que Déu és omnipotent i etern,
podem obrir-nos a la veritat
aclaparadora que aquest mateix Déu



és amor, voluntat de bé, font de tota
bellesa i de tot do[9]. Per això, la
reflexió filosòfica ofereix unes dades
essencials, encara que d’alguna
manera són insuficients. Seguint
aquest recorregut, des de les
característiques que es perceben com
a primeres fins a les que es poden
comprendre només mitjançant la
trobada personal amb el Déu que es
revela, s’arriba a entreveure com
aquests atributs són expressats amb
termes diferents només en el nostre
llenguatge, mentre que en la realitat
de Déu coincideixen i s’identifiquen.
L‘U és el veritable, i el veritable
s’identifica amb el bé i amb l’amor.
Amb una altra imatge, es pot dir que
la nostra raó limitada actua una mica
com un prisma que descompon la
llum en els diversos colors, cadascun
dels quals és un atribut de Déu; però
que en Déu coincideixen amb el seu
propi ésser, que és vida i font de tota
vida.



3. Com coneixem Déu?

Pel que s’ha dit, podem conèixer com
és Déu a partir de les seves obres:
només latrobada amb el Déu que
crea i que salva l’home pot revelar-
nos que l’Únic és alhora l’amor i
l’origen de tot bé. Així Déu és
reconegut no sols com a intel·lecte —
logos segons els grecs— que atorga
racionalitat al món (fins al punt que
alguns l’han confós amb el món, com
passava en la filosofia grega i com
torna a passar en algunes filosofies
modernes), sinó que també és
reconegut com a voluntat personal
que crea i que estima. Es tracta, així,
d’un Déu viu; més encara, d’un Déu
que és la vida mateixa. Així, com a
ésser viu dotat de voluntat, vida i
llibertat, en la seva infinita perfecció,
Déu roman sempre incomprensible,
o sigui, irreductible a conceptes
humans.



A partir de tot el que existeix, del
moviment, de les perfeccions, etc. es
pot arribar a demostrar l’existència
d’un ésser suprem que és font
d’aquest moviment, de les
perfeccions, etc. Però, per conèixer el
Déu personal que és amor, cal
cercar-lo en la seva actuació en
l’historia a favor dels homes i, per
això, fa falta la revelació. Mirant
l’acció salvífica de Déu es descobreix
el seu ésser, de la mateixa manera
que a poc a poc es coneix una
persona a través del tracte que s’hi
té.

En aquest sentit, conèixer Déu
consisteix sempre i només a
reconèixer-lo, perquè és infinitament
més gran que nosaltres. Tot
coneixement sobre Déu procedeix
d’ell mateix i és un do seu, fruit del
seu oferiment, de la seva iniciativa.
L’actitud per acostar-se a aquest
coneixement ha de ser, llavors, de
profunda humilitat. Cap



intel·ligència finita pot comprendre
aquell qui és infinit, cap potència pot
subjectar l’Omnipotent. Només
podem conèixer-lo pel que Déu ens
dóna, és a dir, per la participació que
tenim en els seus béns, fonamentada
en els seus actes d’amor amb
cadascú.

Per això, sempre coneixem Déu de
forma analògica: mentre afirmem
quelcom d’ell, alhora hem de negar
que tingui aquesta perfecció segons
les limitacions que veiem en el que
crea. La tradició parla d’una triple
via: d’afirmació, de negació i
d’eminència. L’últim moviment de la
raó consisteix a afirmar la perfecció
de Déu més enllà del que l’home en
pot pensar: Déu és l’origen de totes
les realitzacions d’aquesta perfecció
que es veuen en el món. Per
exemple, és fàcil reconèixer que Déu
és gran; però és més difícil adonar-se
que és també petit, perquè en la
creació el que és gran i el que és petit



es contradiuen. Tanmateix, si
pensem que ser petit pot ser una
perfecció, com es veu en el fenomen
de la nanotecnologia, llavors Déu ha
de ser també la font d’aquesta
perfecció i, en ell, aquesta perfecció
ha d’identificar-se amb la grandesa.
Per això, hem de negar que és petit (o
gran) en el sentit limitat que s’hi
dóna en el món creat, per purificar
aquesta atribució passant a
l’eminència. Un aspecte especialment
rellevant és la virtut de la humilitat,
que els grecs no consideraven virtut.
Com que és una perfecció, la virtut
de la humilitat no sols és posseïda
per Déu, sinó que Déu s’hi identifica.
Arribem així a la sorprenent
conclusió que Déu és la humilitat; de
tal manera que només se’l pot
conèixer en una actitud d’humilitat,
que no és una altra cosa que la
participació en el do de si mateix.

Tot això implica que es pot conèixer
el Déu cristià mitjançant els



sagraments i a través de l’oració en
l’Església, que fa present l’acció
salvífica de Déu en favor dels homes
de tots els temps.

Giulio Maspero

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
199-231; 268-274.

Catecisme de l’Església catòlica.
Compendi 36-43; 50.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia
«Humilitat», a Amics de Déu 104-109.

J. Ratzinger, El Dios de los cristianos.
Meditaciones, Ed. Sígueme,
Salamanca 2005.



[1] L’ateisme és un fenomen modern
que té arrels religioses, en la mesura
que nega la veritat absoluta de Déu
recolzant-se en una veritat que és
igualment absoluta, és a dir, la
negació de la seva existència.
Precisament per això, l’ateisme és un
fenomen secundari respecte de la
religió i pot també entendre’s com
una «fe» de sentit negatiu. El mateix
es pot dir del relativisme
contemporani. Sense la revelació
aquests fenòmens de negació
absoluta serien inconcebibles.

[2] Els déus estaven subjectes al fat,
que sovint ho dirigia tot amb una
necessitat sense sentit: d’aquí el
sentiment tràgic de l’existència que
caracteritza la literatura i el
pensament grecs.

[3] «A Moisès Déu se li revela com el
Déu vivent, “el Déu d’Abraham, el
Déu d’Isaac, el Déu de Jacob” (Ex 3,6).
Al mateix Moisès Déu li revela el seu



nom misteriós: “Jo Sóc el Qui Sóc
(YHWH)”. El nom inefable de Déu ja
en el temps de l’Antic Testament va
ser substituït per la paraula Senyor.
Així en el Nou Testament, Jesús,
anomenat Senyor, apareix com a
veritable Déu» (Compendi 38). El nom
de Déu admet tres possibles
interpretacions: 1) Déu revela que no
és possible conèixer-lo: així aparta de
l’home la temptació d’aprofitar-se de
la seva amistat amb Déu —com es
feia amb les divinitats paganes
mitjançant les pràctiques màgiques—
i afirma la seva pròpia
transcendència; 2) segons l’expressió
hebraica utilitzada, Déu afirma que
estarà sempre amb Moisès, perquè és
fidel i és al costat de qui confia en ell;
3) segons la traducció grega de la
Bíblia, Déu es manifesta com el
mateix ésser (cf. Compendi 39), en
harmonia amb les intuïcions de la
filosofia.



[4] Cf. sant Agustí, Confessions 3, 6,
11.

[5] Benet XVI, Discurs en la IV
Assemblea Eclesial Nacional Italiana,
19-X-2006.

[6] Cf. Joan Pau II, Enc. Fides et ratio,
14-IX-1998, 19.

[7] Déu demana a l’home —a
Abraham— que surti de la terra
promesa, que deixi les seves
seguretats. Es fia dels petits, demana
coses segons una lògica diferent de la
humana, com en el cas d’Osees. És
clar que no pot ser una projecció de
les aspiracions o dels desitjos
humans.

[8] «Com ens podem adonar d’això,
veure que Déu ens estima, i no
tornar-nos també nosaltres boigs
d’amor? Cal deixar que aquestes
veritats de la nostra fe vagin calant
en l’ànima, fins a canviar tota la
nostra vida. Déu ens estima!:



l’Omnipotent, el Totpoderós, el qui ha
fet el cel i la terra» (sant Josepmaria, 
És Crist que passa 144).

[9] «Déu es revela a Israel com el qui
té un amor més fort que el d’un pare
o d’una mare pels seu fills o d’un
espòs per la seva esposa. Ell en si
mateix “és Amor” (1Jn 4,8.16), que es
dóna completament i gratuïtament i
que “ha estimat tant el món, que ha
donat el seu Fill únic, perquè el món
se salvi per mitjà d’ell” (Jn 3,16-17).
Enviant el seu Fill i l’Esperit Sant,
Déu revela que ell mateix és etern
intercanvi d’amor» (Compendi 42).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-
cristiana-4-la-natura-i-les-obres-de-deu/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-4-la-natura-i-les-obres-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-4-la-natura-i-les-obres-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-4-la-natura-i-les-obres-de-deu/

	Tema 4. La natura i les obres de Déu

