opusdei.org

Tema 2. La revelacio

Déu s’ha revelat com a ésser
personal a través d’una historia
de salvacio. Ha creat i ha educat
un poble perque fos custodi de
la seva paraula i per preparar-
lo per a ’encarnacio de
Jesucrist.

14/01/2011

1. Déu es revela als homes

«Va plaure a Déu, en la seva bondat i
saviesa, de revelar-se ell mateix i de
fer coneixer el misteri de la seva
voluntat (cf. Ef 1,9), per la qual



I’home té accés al Pare en ’Esperit
Sant per mitja de Crist, Verb
encarnat, i participa de la natura
divina (cf. Ef 2,18; 2Pe 1,4). Aixi, amb
aquesta revelacio, el Déu invisible
(cf. Col 1,15; 1Tm 1,17), mogut pel seu
gran amor, s’adreca als homes com a
amics (cf. Ex 33,11; Jn 15, 14-15) i hi
conviu (cf. Ba 3,38), a fi de convidar-
los i d’acollir-los en la seva
companyia»[1] (cf. Catecisme 51).

La creacio és el primer pas de la
revelacié de Déu, mitjancant la qual
ofereix un testimoniatge perenne de
si mateix[2] (cf. Catecisme 288). A
través de les criatures, Déu s’ha
manifestat i es manifesta als homes
de tots els temps i els fa coneixer la
seva bondat i les seves perfeccions.
Entre aquestes perfeccions, I’ésser
huma, imatge i semblanca de Déu, és
la criatura que en un grau més elevat
revela Déu. Tanmateix, Déu ha volgut
revelar-se com a ésser personal a
través d’una historia de salvacio. Ha



creat i ha educat un poble perqueé fos
custodi de la seva paraula adrecada
als homes i per preparar-lo per a
I’encarnacio del seu Verb, Jesucrist[3]
(cf. Catecisme 54-64). En Crist, Déu
revela el misteri de la vida trinitaria:
el projecte del Pare de recapitular en
el Fill totes les coses i d’escollir i
adoptar tots els homes com a fills en
el seu Fill (cf. Ef1,3- 10; Col 1,13-20),
i de reunir-los per participar de
I’eterna vida divina per mitja de
I’Esperit Sant. Déu es revela i
compleix el pla de salvacio
mitjancant les missions del Fill i de
I’Esperit Sant en la historia[4].

Son continguts de la revelacio tant
les veritats naturals —que I’ésser
huma també podria coneixer només
amb la ra6— com les veritats que
excedeixen la ra6 humana i que
poden ser conegudes solament per la
bondat lliure i gratuita amb que Déu
es revela. Les veritats abstractes
sobre el mén i '’home no son



I’objecte principal de la revelacid
divina: té, com a nucli substancial,
I’oferiment per part de Déu del
misteri de la seva vida personal ila
invitacio a participar-hi.

La revelacio divina es realitza amb
paraules i obres; és de manera
inseparable misteri i esdeveniment.
Manifesta alhora una dimensio
objectiva (la paraula que revela
veritat i ensenyaments) i una altra de
subjectiva (la paraula personal que
ofereix testimoniatge de si i convida
al dialeg). Aquesta revelacio, per
tant, es compren i es transmet com a
veritat i com a vida[5] (cf. Catecisme
52-53).

A més de les obres i els signes
externs amb els quals es revela, Déu
concedeix I'impuls interior de la seva
gracia perqueé els homes puguin
adherir-se amb el cor a les veritats
revelades (cf. Mt 16,17; Jn 6,44).
Aquesta Intima revelacid de Déu en



els cors dels fidels no s’ha de
confondre amb les anomenades
revelacions privades, les quals,
encara que son acollides per la
tradicio de santedat de ’Església, no
transmeten cap contingut nou i
original, sind que recorden als homes
I"inica revelacio de Déu realitzada
en Jesucrist i els exhorten a posar-la
en practica (cf. Catecisme 67).

2. La Sagrada Escriptura,
testimoniatge de la revelacio

Al llarg dels segles i sota la inspiracio
i el mandat de Déu, el poble d’Israel
ha deixat escrit el testimoniatge de la
revelacio de Déu en els propis
esdeveniments historics i I’ha
relacionada directament amb la
revelacid del Déu unic i veritable
transmesa als primers pares. A
traveés de la Sagrada Escriptura, les
paraules de Déu es manifesten amb
paraules humanes fins a assumir, en
el Verb encarnat, la mateixa natura



humana. A més de les Escriptures
d’Israel, acollides per I’Església i
conegudes com a Antic o Primer
Testament, els apostols i els primers
deixebles van posar també per escrit
el testimoniatge de la revelacio de
Déu tal com es va realitzar
plenament en el seu Verb. Van ser
testimonis de la vida terrenal de
Crist, de manera particular del
misteri pasqual de la seva mort i
resurreccio, i van compondre els
llibres del Nou Testament.

El Déu de qui les Escriptures d’Israel
ret testimoniatge és el Déu unic i
veritable, creador del cel i de la terra.
Aquesta veritat és evident, en
particular, en els llibres sapiencials,
el contingut dels quals supera els
confins del poble d’Israel i suscita
I'interes per I’experiéncia comuna
del génere huma davant els grans
temes de I’existéncia: des del sentit
del cosmos fins al sentit de la vida de
I’home (Saviesa); des dels



interrogants sobre la mort i el que en
ve després fins al significat de
Pactivitat humana sobre la terra
(Cohelet); des de les relacions
familiars i socials fins a la virtut que
ha de regular-les per viure segons els
plans de Déu creador i arribar, aixi, a
la plenitud de la mateixa humanitat
(Proverbis, Siracida, etc.).

Déu és l’autor de la Sagrada
Escriptura, que els autors sagrats
(hagiografs) —també autors del text
— han redactat amb la inspiracio de
I’Esperit Sant. Per compondre’ls, Déu
«va escollir homes, que va utilitzar
fent servir les seves propies facultats
i forces, a fi que —actuant en ells i
per mitja d’ells— escrivissin com a
autors autentics tot allo i nomeés allo
que ell volgués»[6] (cf. Catecisme,
106). Tot el que els escriptors sagrats
afirmen es pot considerar afirmat
per Esperit Sant: «S’ha de professar
que els llibres de ’Escriptura
ensenyen de forma solida, fidel i



sense error la veritat que Déu va
voler consignar en les lletres
sagrades»[7].

Per comprendre correctament la
Sagrada Escriptura cal tenir present
els sentits de la Biblia —literal i
espiritual; aquest ultim recognoscible
també en al-legoric, moral i anagogic
— i els diversos géneres literaris en
que s’han redactat els diferents
llibres o parts dels llibres (cf.
Catecisme 110, 115-117). En
particular, la Sagrada Escriptura ha
de ser llegida en I’Església, o sigui, a
la llum de la tradicio viva i de
I’analogia de la fe (cf. Catecisme 111-
114): cal llegir i comprendre
I’Escriptura en el mateix Esperit en
queé ha estat escrita.

Els diversos estudiosos que
s’esforcen per interpretar i
aprofundir el contingut de
I’Escriptura proposen uns resultats a
partir de la seva personal autoritat



cientifica. Correspon al magisteri de
I’Església la funcio de formular-ne
una interpretacio autentica,
vinculant per als fidels, basada sobre
l’autoritat de ’Esperit que assisteix el
ministeri docent del pontifex roma i
dels bisbes que hi estan en comunio.
Gracies a aquesta assistencia divina,
ja des dels primers segles I’Església
va reconeixer quins llibres contenien
el testimoniatge de la revelacio en
I’Antic Testament i en el Nou
Testament i va compondre el canon
de la Sagrada Escriptura (cf.
Catecisme 120-127).

Es necessaria una recta interpretacio
de la Sagrada Escriptura —tot
reconeixent els diferents sentits i
géneres literaris que hi son presents
— quan els autors sagrats descriuen
aspectes del mon que pertanyen
també a ’ambit de les ciéncies
naturals: la formacio dels elements
del cosmos, ’aparicio de les diverses
formes de vida sobre la terra,



I’origen del génere huma, els
fenomens naturals en general. S’ha
d’evitar ’error del fonamentalisme,
que no s’aparta del sentit literal i del
génere historic quan seria licit fer-
ho. També s’ha d’evitar I’error de qui
considera les narracions bibliques
com formes purament mitologiques,
que no transmeten cap veritat sobre
la historia dels esdeveniments ni la
radical dependéncia que tenen de la
voluntat de Déu[8].

3. Larevelacio com a historia de la
salvacio culminada en Crist

Com a dialeg entre Déu i els homes, a
través del qual els convida a
participar de la seva vida personal, la
revelacio es manifesta des de I'inici
amb un caracter d’alianca que
origina una historia de la salvacio.
«Volent obrir el cami de la salvacié
sobrenatural, des del comengament
Déu mateix es va manifestar als
primers pares. Després que



caiguessin, els va alcar a ’esperanca
de la salvaci6 amb la promesa de
redimir-los (cf. Gn 3,15) i va tenir una
cura incessant de la humanitat, a fi
de donar la vida eterna a tots els qui
cerquen la salvacio per la constancia
en les bones obres (cf. Rm 2,6-7). En
el passat va cridar Abraham per fer-
lo pare d’un gran poble, que despreés
va instruir per mitja dels
patriarques, de Moises i dels profetes
perque el reconeguessin Déu unic,
viu 1 veritable, Pare provident i jutge
just, i perque esperessin el Salvador
promes: d’aquesta forma, al llarg
dels segles va anar preparant el cami
de ’evangeli»[9].

Déu inicia I’alianca en crear els
nostres primers pares i en elevar-los
a la vida de la gracia —la qual els
permetia de participar de la intimitat
divina— i després la prefigura en el
pacte cosmic amb Noe. Aquesta
alianca de Déu amb I’home es revela
de manera explicita amb Abraham i



després, de manera particular, amb
Moises, a qui Déu lliura les taules de
I’alianca. Tant la nombrosa
descendencia promesa a Abraham,
en que serien beneides totes les
nacions de la terra, com la llei
lliurada a Moises, amb els sacrificis i
el sacerdoci que acompanyen el culte
divi, son preparacions i figura de
I’alianca nova i eterna segellada en
Jesucrist, Fill de Déu, realitzada i
revelada en la seva encarnacio i en el
seu sacrifici pasqual. ’alianca en
Crist ens redimeix del pecat dels
primers pares, que van trencar en
desobeir el primer oferiment
d’alianca de Déu creador.

La historia de la salvacio es
manifesta com una grandiosa
pedagogia divina que apunta cap a
Crist. Els profetes, la funcio dels
quals era recordar l’alianca i les
exigéncies morals que contenia,
parlen especialment del Messies
promes. Anuncien ’economia d’una



aliancga nova, espiritual i eterna,
escrita en els cors: sera Crist qui la
revelara amb les benaurances i els
ensenyaments de ’evangeli i qui
promulgara el manament de la
caritat, realitzacio i compliment de
tota la llei.

Jesucrist és simultaniament
mediador i plenitud de la revelacio.
Es el revelador, la revelacio i el
contingut de la revelacid, com a Verb
de Déu encarnat: «Després que en un
altre temps Déu havia parlat als
pares molt sovint i de moltes
maneres per mitja dels profetes,
aquests darrers dies ens ha parlat a
nosaltres per mitja del Fill, que ha
constituit hereu de totes les coses, pel
qual va fer també el mon» (He 1,1-2).
Déu, en el seu Verb, ho ha dit toti de
manera concloent: «[’economia
cristiana, per tant, com a alianca
nova i definitiva, no passara maiino
s’ha d’esperar cap nova revelacio
publica abans de la gloriosa



manifestacio del Nostre Senyor
Jesucrist (cf. 1Tm 6,14 1 Tt 2,13)»[10]
(cf. Catecisme 65-66). De manera
particular, la realitzacio i la plenitud
de la revelacio divina es manifesten
en el misteri pasqual de Jesucrist, és
a dir, en la seva passig, mort i
resurreccio, com a paraula definitiva
en la qual Déu ha manifestat la
totalitat del seu amor de
condescendencia i ha renovat el
mon. Només en Jesucrist, Déu revela
I’home al mateix homeili fa
comprendre quina és la dignitat ila
vocacio altissima que té[11].

La fe, com a virtut, és la resposta de
I’home a la revelaci6 divina, una
adhesio personal a Déu en Crist,
motivada per les paraules i per les
obres que Crist realitza. La
credibilitat de la revelacio es recolza
sobretot en la credibilitat de la
persona de Jesucrist, en tota la seva
vida. La posicio de mediador,
plenitud i fonament de la credibilitat



de la revelacid, diferencia la persona
de Jesucrist de qualsevol altre
fundador d’una religio, que no
sol-licita als seguidors que tinguin fe
en ell ni pretén ser la plenitud i
realitzacio del que Déu vol revelar,
sind que intenta ser solament un
mediador perque els homes
coneguin tal revelacio.

4. La transmissio de la revelacio
divina

La revelacio divina esta continguda
en les Sagrades Escripturesien la
tradicio, que constitueixen un unic
diposit en queé es custodia la paraula
de Déu[12]. Son interdependents
entre si: la tradicio transmet i
interpreta I’Escriptura i, alhora,
I’Escriptura verifica i convalida tot el
que es viu en la tradicio[13] (cf.
Catecisme 80— 82).

La tradicio, fundada sobre la
predicacio apostolica, testimonia i
transmet de manera viva i dinamica



tot el que I’Escriptura ha recollit a
través d’un text fixat. «Aquesta
tradicio, que deriva dels apostols,
progressa en ’Església sota
I’assisténcia de ’Esperit Sant: perqué
augmenta en la comprensio de les
realitats i de les paraules transmeses,
ja sigui per la contemplacio i I’estudi
dels creients, que les mediten en el
seu cor (cf. Lc 2,19.51), ja sigui per la
percepciod intima que experimenten
de les coses espirituals, ja sigui per
I’anunci d’aquells qui amb la
successio episcopal van rebre el
carisma cert de la veritat»[14].

Els ensenyaments del magisteri de
I’Església, els dels Pares de I’Església,
I’oracio de la liturgia, ’esperit comu
dels fidels que viuen en gracia de
Déu, i també les realitats quotidianes
com I’educacio en la fe que els pares
transmeten als fills o I’apostolat
cristia, contribueixen a la
transmissio de la revelacio divina. De
fet, el que va ser rebut pels apostols i



transmes als seus successors, els
bisbes, compreén «tot el necessari
perqueé el poble de Déu visqui
santament i augmenti la fe.
D’aquesta manera, ’Església —en la
doctrina, en la vida i en el culte—
perpetua i transmet a totes les
generacions tot el que és, tot el que
creu»[15]. La gran tradicid apostolica
ha de distingir-se de les diverses
tradicions —teologiques, liturgiques,
disciplinars, etc.—, el valor de les
quals pot ser limitat i fins i tot
provisional (cf. Catecisme 83).

La realitat conjunta de la revelacio
divina, com a veritat i com a vida,
implica que I’objecte de la
transmissio no sigui només un
ensenyament, siné també un estil de
vida: la doctrina i I’exemple s6n
inseparables. El que es transmet és,
efectivament, una experiencia viva,
la de la trobada amb Crist ressuscitat
1 el que aquest esdeveniment ha
significat 1 continua significant per a



la vida de cadascu. Per aquest motiu,
en parlar de la transmissio de la
revelacio, ’Església parla de fides et
mores, fe i costums, doctrina i
conducta.

5. El magisteri de I’Església,
custodi i intérpret autoritzat de la
revelacio

«’encarrec d’interpretar
autenticament la paraula de Déu
escrita o transmesa ha estat confiat
exclusivament al magisteri viu de
I’Església, ’'autoritat del qual
s’exercita en nom de Jesucrist»[16],
és a dir, als bisbes en comuni6 amb
el successor de Pere, el bisbe de
Roma. Aquest ofici del magisteri de
I’Església és un servei a la paraula
divina i té com a fi la salvacio de les
animes. Per tant, «aquest magisteri
no és superior a la paraula de Déu,
sind que la serveix ensenyant nomeés
el que li ha estat confiat per mandat
divi i, amb I’assisténcia de ’Esperit



Sant, ’escolta amb pietat, la guarda
amb exactitud i ’exposa amb
fidelitat. D’aquest unic diposit de la
fe treu tot el que proposa com a
veritat revelada per Déu que s’ha de
creure»[17]. Els ensenyaments del
magisteri de ’Església representen el
«lloc» més important on esta
continguda la tradicio apostolica: el
magisteri és com la dimensio
sacramental d’aquesta tradicio.

La Sagrada Escriptura, la sagrada
tradicio i el magisteri de I’Església
formen, per tant, una certa unitat, de
manera que cap d’aquestes realitats
pot subsistir sense les altres[18]. El
fonament d’aquesta unitat és
I’Esperit Sant, autor de I’Escriptura,
protagonista de la tradicio viva de
I’Església, guia del magisteri, al qual
assisteix amb els seus carismes.
Originariament, les esglésies de la
Reforma protestant van voler seguir
la Sola Scriptura i van deixar-ne la
interpretacio a cadascun dels fidels:



tal posicidé ha donat lloc a la gran
dispersio de les confessions
protestants i s’ha revelat poc
sostenible, ja que tot text necessita
un context, concretament una
tradicio, en el si de la qual hagi
nascut, es llegeixi i s’interpreti. El
fonamentalisme separa també
I’Escriptura de la tradicio i del
magisteri: cerca erroniament de
mantenir-ne la unitat d’interpretacio
ancorant-se de manera exclusiva en
el sentit literal que té (cf. Catecisme
108).

En ensenyar el contingut del diposit
revelat, I’Església és subjecte d’'una
infal-libilitat in docendo, ja que és
indefectible segons les promeses de
Jesucrist: és a dir, que es realitzara
amb tota seguretat la missio de
salvacio que té confiada (cf. Mt 16,18;
Mt 28,18-20; Jn 14,17.26). Aquest
magisteri infal-lible s’exercita en les
circumstancies segiients: a) quan els
bisbes es reuneixen en concili



ecumenic en unio amb el successor
de Pere, cap del col-legi apostolic; b)
quan el pontifex roma promulga
alguna veritat ex cathedra o, fent
servir un tenor en les expressions i
un genere de document que fan
referencia explicita al seu mandat
petri universal, promulga un
ensenyament especific que considera
necessari per al bé del poble de Déu;
¢) quan els bisbes de I’Església, en
unié amb el successor de Pere, son
unanimes a professar la mateixa
doctrina o ensenyament, encara que
no es trobin reunits en el mateix lloc.
Si bé la predicacid d’un bisbe que
proposa ailladament un
ensenyament especific no té el
carisma de la infal-libilitat, els fidels
estan igualment obligats a obeir-lo
respectuosament, com també han
d’observar els ensenyaments
provinents del col-legi episcopal o del
pontifex roma, encara que no siguin
formulats de manera definitiva i
irreformable[19].



6. La immutabilitat del diposit de
la revelacio

L’ensenyament dogmatic de ’Església
(dogma vol dir ‘doctrina,
ensenyament’) és present des dels
primers segles. Els principals
continguts de la predicaci6 apostolica
es van recollir per escrit i van
originar les professions de fe
exigides a tots aquells que rebien el
baptisme. Aix0 va contribuir a
definir la identitat de la fe cristiana.
El nombre dels dogmes creix amb el
recorregut historic de I’Església: no
perqueé en canvii o n’augmenti la
doctrina, allo en queé cal creure, sino
perque hi ha sovint la necessitat
d’aclarir algun error o d’ajudar la fe
del poble de Déu amb oportuns
aprofundiments definint aspectes de
manera clara i precisa. Quan el
magisteri de ’Església proposa un
dogma nou no crea res de nou, sino
que només explicita tot el que ja esta
contingut en el diposit revelat. «EIl



Magisteri de ’Església exerceix
plenament ’autoritat rebuda del
Crist quan defineix els dogmes, és a
dir, quan proposa —d’una manera
que obliga el poble cristia a una
adhesio irrevocable de fe— veritats
contingudes en la revelaci6 divina o
també quan proposa de manera
definitiva veritats que hi tenen un
lligam necessari» (Catecisme 88).

L’ensenyament dogmatic de ’Església
—com, per exemple, els articles del
credo— és immutable, ja que
manifesta el contingut d’'una
revelacio rebuda de Déu i no feta
pels homes. No obstant aixo, els
dogmes van admetre i admeten un
desenvolupament homogeni: ja sigui
perqueé el coneixement de la fe
s’aprofundeix amb el temps, ja sigui
perque en cultures i époques
diverses sorgeixen problemes nous,
als quals el magisteri de ’Església ha
d’aportar respostes que estiguin
d’acord amb la paraula de Déu



explicitant tot el que hi esta
contingut implicitament[20].

La fidelitat i el progrés, la veritat i la
historia no son realitats en conflicte
pel que fa a la revelacio[21]: Jesucrist
és la veritat increada i és també el
centre i el compliment de la historia.
L’Esperit Sant, autor del diposit de la
revelacio, en garanteix la fidelitat i és
també qui ens fa aprofundir en el
sentit que té al llarg de la historia,
per tal de conduir els homes «a la
veritat completa» (cf. Jn 16,13).
«Encara que la Revelacid hagi acabat,
no ha estat pas explicitada del tot; la
fe cristiana n’haura d’anar assolint
gradualment I’abast enlla dels
segles» (Catecisme 66).

Els factors de desenvolupament del
dogma son els mateixos que fan
progressar la tradicid viva de
I’Església: la predicaci6 dels bisbes,
I’estudi dels fidels, ’oracio i
meditacio de la paraula de Déu,



I’experiéncia de les coses espirituals,
I’exemple dels sants. Sovint el
magisteri recull i ensenya de manera
autoritzada coses que abans han
estat estudiades pels teolegs,
cregudes pels fidels, predicades i
viscudes pels sants.

Giuseppe Tanzella-Nitti
Bibliografia basica

Catecisme de IEsglésia catolica 50—
133.

Concili IT del Vatica, Const. Dei
Verbum 1-20.

Joan Pau II, Enc.

[1] Concili II de Vatica, Const. Dei
Verbum 2.



[2] Cf. Concili II del Vatica, Const. Dei
Verbum 3; Joan Pau II, Enc. Fides et
ratio, 14-1X-1988, 19.

[3] Cf. Concili I del Vatica, Const. Dei
Filius, 24-1V-1870, DH 3004.

[4] Cf. Concili II del Vatica, Const.
Lumen gentium 2-4; Decr. Ad gents 2—
4.

[5] Cf. Concili II del Vatica, Const. Dei
Verbum 2.

[6] Concili IT del Vatica, Const. Dei
Verbum 11.

[7] Ibid.

[8] Es poden trobar elements
interessants per interpretar
correctament la relacio de la Sagrada
Escriptura amb les ciencies en Lleo
XIII, Enc. Providentissimus Deus, 18-
XI1893; Benet XV, Enc. Spiritus
Paraclitus, 15-1X-1920, i Pius XII, Enc.
Humani generis, 12-VII-1950.



[9] Concili IT del Vatica, Const. Dei
Verbum 3.

[10] Concili II del Vatica, Const. Dei
Verbum 4.

[11] Cf. Concili IT del Vatica, Const.
Gaudium et spes 22.

[12] «Permeteu-me aquesta
insisténcia porfidiosa, pero les
veritats de fe i de moral no es
determinen pas per la majoria de
vots: componen el diposit —
depositum fidei— lliurat per Crist a
tots els fidels i confiat, per exposar-lo
1 ensenyar-lo amb autoritat, al
Magisteri de ’Església», sant
Josepmaria, homilia «El fi
sobrenatural de ’Església», a Estimar
PEsglésia 15.

[13] Cf. Concili II del Vatica, Const.
Dei Verbum 9.

[14] Concili II del Vatica, Const. Dei
Verbum 8.



[15] Ibid. Cf. concili de Trento, Decr.
Sacrosancta, 8-1V-1546, DH 1501.

[16] Concili II del Vatica, Const. Dei
Verbum 10.

[17] Ibid.
[18] Cf. ibid.

[19] Cf. Concili IT del Vatica, Const.
Lumen gentium 25; Concili I del
Vatica, Const. Pastor aeternus, 18-
VII-1870, DH 3074.

[20] «Es convenient, per tant, que a
través de tots els temps i de totes les
edats creixi i progressi la
intel-ligéncia, la ciéncia i la saviesa
de cadascuna de les persones i del
conjunt dels homes, tant per part de
I’Església sencera com per part de
cadascun dels qui la integren. Pero
aquest creixement ha de seguir la
natura que n’és propia, és a dir, ha
d’estar d’acord amb les linies del
dogma i ha de seguir el dinamisme



d’una doctrina unica i identica», sant
Viceng de Lerins, Commonitorium 23.

[21] Cf. Joan Pau II, Enc. Fides et ratio
11-12, 87.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-
cristiana-2-la-revelacio/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-2-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-2-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-2-la-revelacio/

	Tema 2. La revelació

