opusdei.org

Tema 18. El baptisme
11la confirmacio

El baptisme atorga al cristia la
justificacio. Amb la confirmacio
es completa el patrimoni
baptismal amb els dons
sobrenaturals de la maduresa
cristiana.

24/12/2010

Baptisme
1. Fonaments biblics i institucio

Entre les nombroses prefiguracions
veterotestamentaries del baptisme,



destaquen el diluvi universal, el pas
de la mar Roja i la circumcisio, per
trobar-se explicitament esmentades
en el Nou Testament al-ludint aquest
sagrament (cf. 1Pe 3,20-21; 1Co 10,1;
Col 2,11-12). Amb el Baptista el ritu
de l’aigua, fins i tot sense eficacia
salvadora, s'uneix a la preparacio
doctrinal, a la conversid i al desig de
la gracia, pilars del futur
catecumenat.

Jesus és batejat a les aigiies del Jorda
a I'inici del seu ministeri public (cf.
Mt 3,13-17), no per necessitat, sino
per solidaritat redemptora. En
aquesta ocasio, queda definitivament
indicada I’aigua com I’element
material del signe sacramental. A
mes a mées, el cel s’obre, en davalla
I’Esperit en forma de colom i la veu
de Déu Pare confirma la filiacio
divina de Crist: esdeveniments que
revelen en el cap de la futura
Església el que es realitzara després



sacramentalment en els seus
membres.

Més endavant s’esdeve la trobada
amb Nicodem, durant la qual Jesus
afirma el vincle pneumatologic que
existeix entre l’aigua baptismal i la
salvacio, fet que indica la necessitat
del baptisme: «Qui no neix de I’aigua
i de PEsperit no pot entrar al Regne
del cel» (Jn 3,5).

El misteri pasqual confereix valor
salvific al baptisme; Jesus, en efecte,
«ja havia parlat de la seva passié que
sofriria a Jerusalem com d’un
“Baptisme” en el qual havia de ser
batejat (Mc 10,38; cf. Lc 12,50). La
Sangil’aigua que brollaren del costat
traspassat de Jesus crucificat (Jn
19,34) son tipus del Baptisme i de
I’Eucaristia, sagraments de la vida
nova (cf. 1Jn 5,6-8)» (Catecisme 1225).

Abans de pujar al cel, el Senyor dona
una missio als apostols: «Aneu,
doncs, convertiu tots els pobles



batejant-los en el nom del Pare i del
Fill i de I’Esperit Sant, ensenyant-los
a observar tot allo que us he

manat» (Mt 28,19-20). Aquest mandat
és fidelment seguit a partir de la
Pentecosta i assenyala I’objectiu
primari de ’evangelitzacio, que
continua sent actual.

Comentant aquests textos, sant
Tomas d’Aquino diu que la institucio
del baptisme va ser multiple: en el
baptisme de Crist, pel que fa a la
materia; a Jn 3,5 se n’afirma la
necessitat; quan Jesus envia els
deixebles a predicar i batejar
comenca a usar-se; de la passio en
prové leficacia; a Mt 28, 19 se
n’imposa la difusio[1].

2. La justificacio i els efectes del
baptisme

A Rm 6,3-4 llegim el segiient: «¢O bé
ignoreu que tots els qui hem estat
batejats en el Crist Jesus hem estat
batejats en la seva mort? Hem estat,



doncs, sepultats amb ell pel baptisme
en la mort per tal que, aixi com el
Crist va ressuscitar d’entre els morts
per la gloria del Pare, aixi també
nosaltres portem una vida nova». E1
baptisme, que reprodueix en el fidel
el pas de Jesucrist per la terraila
seva accio salvadora, atorga al cristia
la justificacio. Col 2,12 apunta aixo
mateix: «Sepultats juntament amb ell
en el baptisme, amb ell també
ressuscitareu per la fe en el poder del
Déu que el va ressuscitar d’entre els
morts». S’afegeix ara la incidéncia de
la fe, amb la qual, al costat del ritu de
I’aigua, ens «revestim del Crist», com
ho confirma Ga 3,26-27: «Tots,
efectivament, sou fills de Déu per la
fe en el Crist Jesus, ja que tots els qui
heu estat batejats en el Crist heu
estat revestits del Crist.»

Aquesta realitat de justificacio pel
baptisme es tradueix en efectes
concrets en ’anima del cristia, que la
teologia presenta com a efectes



sanants i elevants. Els primers es
refereixen al perdo dels pecats, com
remarca la predicacio petrina: «Pere
els respongué: “Penediu-vos i feu-vos
batejar cada un de vosaltres en el
nom de Jesucrist, el Crist, perqueé us
siguin perdonats els pecats, i rebreu
el do de ’Esperit Sant”» (Ac 2,38).
Aix0 inclou el pecat original i, en els
adults, tots els pecats personals. Es
remet també la totalitat de la pena
temporal i eterna. No obstant aixo,
romanen en el batejat «algunes
consequeéncies temporals del pecat
[...], com els sofriments, la malaltia,
la mort, o les fragilitats inherents a la
vida com les febleses de caracter,
etc., 1 també una inclinacio al pecat
que la Tradicié anomena la
concupiscencia, o, metaforicament,
“l’esca del pecat” (fomes

peccati)» (Catecisme 1264).

[’aspecte elevant consisteix en
I’efusid de I’Esperit Sant. En efecte,
«tots nosaltres hem estat batejats en



un sol Esperit» (1Co 12,13). Perque es
tracta del mateix «Esperit del

Crist» (Rm 8,9), rebem «un esperit de
filiacié» (Rm 8,15), com a fills en el
Fill. Déu confereix al batejat la gracia
santificant, les virtuts teologals i
morals i els dons de ’Esperit Sant.

Juntament amb aquesta realitat de
gracia «el Baptisme segella el cristia
amb una marca espiritual
inesborrable (character) de la seva
pertinenca al Crist. Aquesta marca
no és esborrada per cap pecat, per bé
que el pecat impedeix que el
Baptisme produeixi fruits de
salvacio» (Catecisme 1272).

Ja que vam ser batejats en un sol
Esperit «per formar un sol cos» (1Co
12,13), la incorporaci6 a Crist és
alhora incorporacio a ’Església, i hi
quedem vinculats amb tots els
cristians, també amb aquells que no
estan en comunio plena amb
I’Església catolica.



Cal recordar, finalment, que els
batejats son «un llinatge escollit, un
sacerdoci reial, una nacio santa, un
poble adquirit per anunciar les
meravelles d’aquell qui us ha cridat
de les tenebres a la seva llum
admirable» (1Pe 2,9): per tant,
participen del sacerdoci comu dels
fidels i «“tenen el deure de professar
davant els homes la fe que van rebre
de Déu per mitja de

I’Església” (Lumen gentium 11) i de
participar en 'activitat apostolica i
missionera del Poble de Déu (cf.
Lumen gentium 17; Ad gentes 7,

23)» (Catecisme 1270).

3. Necessitat

La catequesi neotestamentaria
afirma categoricament de Crist que
«no hi ha cap altre nom sota el cel,
donat als homes, en el qual hagim de
salvar-nos» (Ac 4,12). I ja que ser
«batejats en el Crist» equival a ser
«revestits del Crist» (Ga 3,27), s’Than



d’entendre amb tota la forca aquelles
paraules de Jesus segons les quals «el
qui creura i sera batejat, se salvara;
pero el qui no creura es
condemnara» (Mc 16,16). D’aqui
deriva la fe de I’Església sobre la
necessitat del baptisme per salvar-se.

Cal entendre aquesta ultima
afirmaci6 segons ’acurada
formulacio del magisteri: «E1
Baptisme és necessari per a la
salvacio per a aquells als quals
I’Evangeli ha estat anunciat i que han
tingut la possibilitat de demanar
aquest sagrament (cf. Mc 16,16).
[’Església no coneix un altre mitja
que el Baptisme per tal d’assegurar
I’entrada en la benauranca eterna;
per aixo es guarda prou de negligir la
missié que ha rebut del Senyor de fer
“renéixer de l’aigua i de I’Esperit”
tots aquells que poden ser batejats.
Déu ha vinculat la salvacio al
sagrament del Baptisme, pero EIll



mateix no esta lligat als seus
sagraments» (Catecisme 1257).

En efecte, hi ha situacions especials
en les quals els fruits principals del
baptisme es poden adquirir sense la
mediacié sacramental. Pero,
justament, com que no hi ha signe
sacramental no hi ha certesa de la
gracia conferida. El que la tradicio
eclesial ha anomenat baptisme de
sang i baptisme de desig no son
«actes rebuts», sind un conjunt de
circumstancies que concorren en un
subjecte 1 hi determinen les
condicions perque pugui parlar-se de
salvacid. S’entén aixi «la ferma
conviccid que aquells que sofreixen
la mort per ra¢ de la fe, sense haver
rebut el Baptisme, son batejats per la
seva propia mort, pel Crist i amb el
Crist» (Catecisme 1258). De manera
analoga, I’Església afirma que
«qualsevol persona que, ignorant
I’Evangeli del Crist i la seva Església,
cerca la veritat i compleix la voluntat



de Déu tal com la coneix, pot salvar-
se. Podem suposar que aquestes
persones haurien desitjat
explicitament el Baptisme si
n’haguessin conegut la

necessitat» (Catecisme 1260).

Les situacions del baptisme de sang i
de desig no inclouen la dels infants
morts sense batejar. «L’Església no
pot fer altra cosa que encomanar-los
a la misericordia de Déu, tal com ho
fa en el ritu de les exequies per a
ells»; pero és justament la fe en la
misericordia de Déu, que vol que tots
els homes se salvin (cf. 1Tm 2,4), el
que ens permet confiar que hi hagi
un cami de salvacio per als infants
que moren sense el baptisme (cf.
Catecisme 1261).

4. La celebracio litargica

Els «ritus d’acollida» intenten
discernir degudament la voluntat
dels candidats, o dels seus pares, de
rebre el sagrament i d’assumir-ne les



consequeéncies. Els segueixen les
lectures bibliques, que il-lustren el
misteri baptismal i sébn comentades
en ’homilia. Després s’invoca la
intercessio dels sants, en la comunio6
dels quals s’integrara el candidat;
amb l’oracio de ’exorcisme i la uncio
dels catecumens amb ’oli se significa
la proteccio divina contra les insidies
del maligne. A continuacio es
beneeix I’aigua amb féormules d’un
elevat contingut catequetic, que
donen forma liturgica al nexe entre
I’aigua i I’Esperit. La fe i la conversio
es fan presents mitjancant la
professio trinitaria i la rentncia a
Satanasi al pecat.

S’entra ara en la fase sacramental del
ritu, «<amb el bany d’aigua,
acompanyat de la paraula» (Ef 5,26).
L’ablucid, ja sigui per infusio o per
immersio, s’ha de realitzar de
manera que ’aigua corri pel cap, la
qual cosa significa el veritable rentat
de ’anima. La materia valida del



sagrament és I’aigua, considerada
com a tal segons el judici comu dels
homes. Mentre el ministre vessa tres
vegades l’aigua sobre el cap del
candidat, o la hi submergeix,
pronuncia les paraules seguents: «N.,
jo et batejo en el nom del Pare, i del
Fill i de I’Esperit Sant.»

Els ritus postbaptismals (o
explicatius) il-lustren el misteri que
s’ha realitzat. S'ungeix el cap del
candidat (si immediatament no
s’imparteix la confirmacio), per
significar que participa en el
sacerdoci comu i evocar la crismacio
futura. Es lliura una vestidura blanca
com a exhortacio a conservar la
innocencia baptismal i com a simbol
de la nova vida conferida. La candela
encesa en el ciri pasqual simbolitza
la llum de Crist, lliurada per viure
com a fills de la llum. El ritu de
I’effeta, fet a les orelles i a la boca del
candidat, vol significar ’actitud
d’escolta i de proclamacio de la



paraula de Déu. Finalment, la
recitacio del parenostre davant
I’altar —en els adults, dins la litargia
eucaristica— posa de manifest la
nova condicio de fill de Déu.

5. El ministre i el subjecte

El ministre ordinari del baptisme és
el bisbe i el prevere i, a I’Església
llatina, també el diaca. En cas de
necessitat, pot batejar qualsevol
home o dona, fins i tot no cristia,
sempre que quan ho faci tingui la
intenci6 de realitzar el que I’Església
creu.

El baptisme s’adreca a tots els homes
i dones que encara no I’hagin rebut.
Les qualitats necessaries del candidat
depenen de la condicié d’infant o
d’adult. Els primers, que no han
arribat encara a I’us de raé, han de
rebre el sagrament durant els
primers dies de vida, tot just quan ho
permeti la seva salut i la de la mare:
procedir d’'una altra manera €és, amb



expressio forta de sant Josepmaria,
«un greu atemptat contra la justicia i
contra la caritat»[2]. En efecte, com a
porta a la vida de la gracia, el
baptisme és un esdeveniment
absolutament gratuit, per a la
validesa del qual es suficient que no
sigui rebutjat; d’altra banda, la fe del
candidat, que és necessariament fe
eclesial, es fa present en la fe de
I’Església. No obstant aixo, hi ha
determinats limits a la praxi del
baptisme dels infants: és il-licita si hi
manca el consens dels pares o no hi
ha prou garantia de I’educacio futura
en la fe catolica. Tenint en compte
aixo ultim es designen els padrins,
elegits entre persones de vida
exemplar.

Els candidats adults es preparen a
través del catecumenat, estructurat
segons les diverses praxis locals, amb
vista a rebre també la confirmacio i
la primera comunio en la mateixa
cerimonia. Durant aquest periode es



busca excitar el desig de la gracia,
cosa que inclou la intenci6 de rebre
el sagrament, que és condicio6 de
validesa. Aix0 va unit a la instruccio
doctrinal, que impartida
progressivament cerca suscitar en el
candidat la virtut sobrenatural de la
fe i la veritable conversio del cor, la
qual cosa pot demanar canvis
radicals en la vida del candidat.

Confirmacio

1. Fonaments biblics 1 historics

Les profecies sobre el Messies havien
anunciat que «l’esperit de Jahve
reposara sobre ell» (Is 11,2) i que
aixo estaria unit a la seva eleccio
com a enviat: «Aqui teniu el meu
Servent, que tant estimo, el meu
elegit, en qui em complac
intimament. He posat sobre ell el
meu esperit, portara lluny el dret a
les nacions» (Is 42,1). El text profetic
és encara més explicit en llavis del



Messies: «L’esperit del Senyor Jahve
és sobre meu, perqué Jahve m’ha
ungit. M’ha enviat a portar la bona
nova als pobres» (Is 61,1).

Quelcom similar s’anuncia també per
a tot el poble de Déu, als membres
del qual Déu adreca aquestes
paraules: «Posaré el meu esperit en
vosaltres i faré que camineu segons
les meves lleis» (Ez 36,27). A ]l 3,2
s’accentua la universalitat d’aquesta
difusig: «fins sobre els esclaus,
homes i dones, aquells dies, abocaré
el meu esperit.»

En el misteri de I’encarnacio es
realitza la profecia messianica (cf. Lc
1,35), confirmada, completada i
publicament manifestada en la uncid
del Jorda (cf. Lc 3,21-22), quan
I’Esperit en forma de colom davalla
sobre Crist i la veu del Pare
actualitza la profecia de I’eleccid. El
mateix Senyor es presenta al
comencament del seu ministeri com



I'ungit de Jahvé en qui es compleixen
les profecies (cf. Lc 4,18-19) i es deixa
guiar per Esperit (cf. Lc 4,1; 4,14;
10,21) fins al mateix moment de la
seva mort (cf. He 9,14).

Abans d’oferir la vida per nosaltres,
Jesus promet que enviara ’Esperit
(cf. Jn 14,16; 15,26; 16,13), com
efectivament s’esdevé en la
Pentecosta (cf. Ac 2,1-4), en
referéncia explicita a la profecia de
Joel (cf. Ac 2,17-18): aixi s’inicia la
missio universal de ’Església.

Els apostols comuniquen als batejats
—mitjanc¢ant la imposicio de les
mans i ’oracié— el mateix Esperit
que van rebre a Jerusalem (cf. Ac
8,14-17; 19,6). Aquesta praxi arriba a
ser tan coneguda en I’Església
primitiva que la carta als Hebreus la
testifica com a part de
I'«ensenyament elemental» i dels
«principis fonamentals» (He 6,1-2).
Aquest quadre biblic es completa



amb la tradici6 paulina i joanica, que
vinculen els conceptes d’«uncio» i
«segell» amb I’Esperit infos sobre els
cristians (cf. 2Co 1,21-22; Ef 1,13; 1]n
2,20.27). Aixo ultim ja va trobar una
expressio liturgica en els documents
més antics: la uncio del candidat amb
oli perfumat.

Aquests mateixos documents
testifiquen la primitiva unitat ritual
dels tres sagraments d’iniciacio,
conferits durant la celebracio
pasqual, presidida pel bisbe a la
catedral. Quan el cristianisme es
difon fora de les ciutats i el baptisme
dels infants passa a ser massiu, ja no
és possible de seguir la praxi
primitiva. Mentre que a I’Occident es
reserva la confirmacio al bisbe, tot
separant-la del baptisme, a I’Orient
es conserva la unitat dels sagraments
d’iniciacio, que el prevere confereix
conjuntament al nounat. A més, a
I’Orient es dona una importancia
creixent a la uncié amb el myron,



que s’estén per diverses parts del cos.
A1’Occident la imposicio de les mans
passa a ser una imposicio general
sobre tots els confirmands, mentre
que cadascu rep la uncio al front.

2. Significacio liturgica i efectes
sacramentals

El bisbe o el patriarca, i només ell,
consagra el crisma —compost d’oli
d’oliva i balsam— durant la missa
crismal. La uncio del confirmand
amb el sant crisma és signe de la
seva consagracio. «Per la
Confirmacio, els cristians, és a dir, els
ungits, participen més en la missio de
Jesucrist i en la plenitud de I’Esperit
Sant de la qual Ell és ple, a fi que tota
la seva vida desprengui “la bona olor
del Crist” (cf. 2Co 2,15). Per aquesta
uncio, el confirmand rep “la marca”,
el segell de ’Esperit Sant» (Catecisme
1294-1295).

Aquesta uncio va liturgicament
precedida, quan es realitza



separadament del baptisme, de la
renovacio de les promeses del
baptisme i la professid de fe dels
confirmands. «Aixi apareix
clarament que la Confirmacio es
col-loca a continuacio del
baptisme» (Catecisme 1298). En la
liturgia romana, ve a continuacio
I’extensio manuum sobre tots els qui
el bisbe confirma, mentre pronuncia
una oracio d’un elevat contingut
epiclétic (és a dir, d’invocacio i
suplica). S’arriba aixi al ritu
especificament sacramental, que es
realitza «mitjancant la uncio del
crisma sobre el front, feta tot
imposant la ma, i mitjancant les
paraules: “Rep el signe del do de
I’Esperit Sant”». A les esglésies
orientals, la uncié es fa «sobre les
parts més significatives del cos [...], 1
cada uncid va acompanyada de la
formula: “Segell del do de ’Esperit
Sant”» (Catecisme 1300). El ritu es
conclou amb el bes de pau, com a



manifestacié de la comunio eclesial
amb el bisbe (cf. Catecisme 1301).

Aixi doncs, la confirmaci6 esta
intrinsecament unida al baptisme,
encara que no s’expressi
necessariament en el mateix ritu.
Amb aquest sagrament, el patrimoni
baptismal del candidat es completa
amb els dons sobrenaturals
caracteristics de la maduresa
cristiana. La confirmacio es
confereix una unica vegada, perque
«imprimeix en ’anima una marca
espiritual inesborrable, el “caracter”,
que és el signe que Jesucrist ha
marcat un cristia amb el segell del
seu Esperit i ’ha revestit amb la
forca que ve de dalt perque sigui el
seu testimoni» (Catecisme 1304). Per
la confirmacio, els cristians reben
amb particular abundancia els dons
de I’Esperit Sant, queden més
estretament vinculats a I’Església, «i
d’aquesta manera son més obligats,
com a auteéntics testimonis de Crist, a



difondre i a defensar la fe, de
paraula i d’obra»[3].

3. El ministre i el subjecte

Com a successors dels apostols,
nomes els bisbes sdn «els ministres
originaris de la confirmacié»[4]. En
el ritu llati, el ministre ordinari és
exclusivament el bisbe; un prevere
pot confirmar validament només en
els casos previstos per la legislacio
general (el baptisme d’adults,
I’acollida en la comunio catolica,
I’equiparacio episcopal, en perill de
mort), o quan en rep la facultat
especifica, o quan hi és associat
momentaniament a aquest efecte pel
bisbe. En les esglésies orientals el
prevere n’és també el ministre
ordinari, el qual ha d’usar sempre el
crisma consagrat pel patriarca o el
bisbe.

Com a sagrament d’iniciacio, la
confirmacio esta destinada a tots els
cristians, no sols a uns quants



d’escollits. En el ritu llati es confereix
una vegada que el candidat ha
arribat a I’us de rao: I’edat concreta
depeén de les praxis locals, les quals
han de respectar el caracter
d’iniciacio. Es requereix la instruccio
prévia, una intencio sincera i I’estat
de gracia.

Philip Goyret
Bibliografia basica

Catecisme de I’Església catolica
1212-1321.

Catecisme de I’Església catolica.
Compendi 251-270.

[1] Cf. sant Tomas, In IV Sent. d.3 q.1
a.5 sol.2.

[2] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa 78.



[3] Concili IT del Vatica, const. Lumen
gentium 11.

[4] Ibid., 26.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-
cristiana-18-el-baptisme-i-la-
confirmacio/ (14/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-18-el-baptisme-i-la-confirmacio/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-18-el-baptisme-i-la-confirmacio/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-18-el-baptisme-i-la-confirmacio/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-18-el-baptisme-i-la-confirmacio/

	Tema 18. El baptisme i la confirmació
	Baptisme
	Confirmació


