
opusdei.org

Tema 17. La litúrgia i
els sagraments en
general

La litúrgia cristiana és
essencialment actio Dei que ens
uneix a Jesús a través de
l’Esperit (cf. exh. ap.
Sacramentum caritatis 37).

25/12/2010

1. El misteri pasqual: misteri viu i
vivificant

Les paraules i les accions de Jesús
durant la vida oculta a Natzaret i el
ministeri públic eren salvífiques i



anticipaven la força del misteri
pasqual. «Quan va arribar la seva
Hora (cf. Jn 13,1; 17,1), visqué l’únic
esdeveniment de la història que no
passa:

Jesús mor, és sepultat, ressuscita
d’entre els morts i és assegut a la
dreta del Pare “una vegada per
sempre” (Rm 6,10; He 7,27; 9,12). És
un esdeveniment real, que succeí en
la nostra història, però és únic: tots
els altres fets de la història
succeeixen un cop, i després passen,
engolits en el passat. El misteri
Pasqual del Crist, en canvi, no pot
quedar-se en el passat únicament, ja
que amb la seva Mort destruí la
mort, i tot el que el Crist és i tot el
que ha fet i sofert per tots els homes
participa de l’eternitat divina i es
projecta així a tots els temps i s’hi fa
present. L’Esdeveniment de la Creu i
de la Resurrecció roman i atreu tot
cap a la Vida» (Catecisme 1085).



Com sabem, «s’esdevé cristià per la
trobada amb un esdeveniment, amb
una persona, que dóna un horitzó
nou a la vida i, amb això, una
orientació decisiva»[1]. D’aquí que
«la font de la nostra fe i de la litúrgia
eucarística és el mateix
esdeveniment: el do que Crist ha fet
de si mateix en el misteri
pasqual»[2].

2. El misteri pasqual en el temps de
l’Església: la litúrgia i els
sagraments

«Crist el Senyor va realitzar aquesta
obra de la redempció humana i de la
glorificació perfecta de Déu [...]
principalment per mitjà del misteri
pasqual de la seva benaventurada
passió, resurrecció de la mort i
ascensió gloriosa»[3]. «És aquest
misteri del Crist allò que l’Església
anuncia i celebra en la seva
litúrgia» (Catecisme 1068).



«Amb raó es considera la litúrgia
com l’exercici del ministeri
sacerdotal de Jesucrist en què,
mitjançant signes sensibles, se
significa i es realitza, segons la
manera pròpia de cada un, la
santificació de l’home i, així, el cos
místic de Crist, és a dir, el cap i els
seus membres, realitza tot el culte
públic»[4]. «Tota la vida litúrgica de
l’Església gravita entorn del Sacrifici
eucarístic i dels
sagraments» (Catecisme 1113).

«“Assegut a la dreta del Pare” i
escampant l’Esperit Sant en el seu
Cos que és l’Església, el Crist ja actua
per mitjà dels sagraments, instituïts
per Ell per tal de comunicar la seva
gràcia» (Catecisme 1084).

2.1. Els sagraments: natura, origen i
nombre

«Els sagraments són signes eficaços
de la gràcia, instituïts pel Crist i
confiats a l’Església, pels quals se’ns



dóna la vida divina. Els ritus visibles
sota els quals se celebren els
sagraments, signifiquen i realitzen
les gràcies pròpies de cada
sagrament» (Catecisme 1131). «Els
sagraments són uns signes sensibles
(paraules i accions), accessibles a la
nostra humanitat actual» (Catecisme
1084).

«Adherits a la doctrina de les Santes
Escriptures, a les tradicions
apostòliques i al sentiment unànime
dels pares», professem que «els
sagraments de la nova llei van ser
tots instituïts pel nostre Senyor
Jesucrist»[5].

«En l’Església, hi ha set sagraments:
el Baptisme, la Confirmació o
Crismació, l’Eucaristia, la Penitència,
la Unció dels malalts, l’Orde, el
Matrimoni» (Catecisme 1113). «Els set
sagraments afecten totes les etapes i
tots els moments importants de la
vida del cristià: donen naixement i



creixement, guarició i missió a la
vida de fe dels cristians. En aquest
punt hi ha una certa semblança entre
les etapes de la vida natural i les
etapes de la vida
espiritual» (Catecisme 1210). Formen
un conjunt ordenat en què
l’eucaristia ocupa el centre, perquè
conté l’autor mateix dels sagraments
(cf. Catecisme 1211).

Els sagraments signifiquen tres
coses: la causa santificant —que és la
mort i la resurrecció de Crist—,
l’efecte santificant o gràcia i el fi de
la santificació —que és la glòria
eterna. «El sagrament és un signe
que rememora el que va succeir, és a
dir, la passió de Crist; és un signe que
demostra l’efecte de la passió de Crist
en nosaltres, és a dir, la gràcia; i és
un signe que anticipa, és a dir, que
preanuncia la glòria venidora»[6].

El signe sacramental, propi de cada
sagrament, està constituït per coses



(elements materials —aigua, oli, pa,
vi— i gestos humans —ablució,
unció, imposició de les mans, etc.),
que s’anomenen matèria, i també per
paraules que pronuncia el ministre
del sagrament, que en són la forma.
En realitat, «una celebració
sacramental és un encontre dels fills
de Déu amb el seu Pare, en el Crist i
l’Esperit Sant, i aquest encontre
s’expressa com un diàleg a través
d’accions i de paraules» (Catecisme
1153).

En la litúrgia dels sagraments hi ha
una part immutable (el que Crist
mateix va establir sobre el signe
sacramental) i unes altres parts que
l’Església pot canviar, pel bé dels
fidels i més veneració dels
sagraments, adaptant-les a les
circumstàncies de lloc i temps[7].
«Cap ritu sacramental no pot ser
modificat o manipulat al gust del
ministre o de la
comunitat» (Catecisme 1125).



2.2. Efectes i necessitat dels
sagraments

Tots els sagraments confereixen la
gràcia santificant als qui no hi posen
obstacle[8]. Aquesta gràcia és «el do
de l’Esperit Sant que ens justifica i
ens santifica» (Catecisme 2003). A
més a més, els sagraments
confereixen la gràcia sacramental,
que és la gràcia «pròpia de cada
sagrament» (Catecisme 1129): un cert
auxili diví per assolir el fi d’aquest
sagrament.

No sols rebem la gràcia santificant,
sinó el mateix Esperit Sant. «Amb els
sagraments de l’Església, el Crist
comunica als membres del seu Cos el
seu Esperit Sant i
santificador» (Catecisme 739)[9]. El
fruit de la vida sacramental
consisteix en el fet que l’Esperit Sant
deïfica els fidels unint-los vitalment a
Crist (cf. Catecisme 1129).



Els tres sagraments del baptisme, la
confirmació i l’orde sacerdotal
confereixen, a més de la gràcia,
l’anomenat caràcter sacramental,
que és un segell espiritual indeleble
imprès en l’ànima[10], pel qual el
cristià participa del sacerdoci de
Crist i forma part de l’Església segons
estats i funcions diversos. El caràcter
sacramental roman per sempre en el
cristià com a disposició positiva per a
la gràcia, com a promesa i garantia
de la protecció divina i com a vocació
al culte diví i al servei de l’Església.
Per tant, aquests tres sagraments no
poden ser reiterats (cf. Catecisme
1121).

Els sagraments que Crist ha confiat a
l’Església són necessaris —almenys
desitjar-los— per a la salvació, per
aconseguir la gràcia santificant, i cap
és superflu, encara que no tots siguin
necessaris per a cada persona[11].

2.3. Eficàcia dels sagraments



Els sagraments «són eficaços perquè
el Crist mateix hi actua: és Ell qui
bateja, és Ell qui actua en els seus
sagraments per tal de comunicar la
gràcia que el sagrament
significa» (Catecisme 1127). L’efecte
sacramental es produeix ex opere
operato (pel fet mateix de realitzar-se
l’acció)[12]. «El sagrament no actua
en virtut de la justícia de l’home que
el dóna o que el rep, sinó pel poder
de Déu»[13]. En conseqüència, «des
del moment que un sagrament és
celebrat en conformitat amb la
intenció de l’Església, el poder del
Crist i del seu Esperit actua en ell i
per ell, independentment de la
santedat personal del
ministre» (Catecisme 1128).

L’home que realitza el sagrament es
posa al servei de Crist i de l’Església.
Per això se l’anomena ministre del
sagrament; i no pot ser-ho
indistintament qualsevol fidel cristià,
sinó que necessita ordinàriament



l’especial configuració amb Crist
Sacerdot que dóna el sagrament de
l’orde[14].

L’eficàcia dels sagraments deriva de
Crist mateix, que hi actua. «No
obstant això, els fruits dels
sagraments depenen també de les
disposicions del qui els
rep» (Catecisme 1128): com més
bones disposicions tingui en la fe, la
conversió del cor i l’adhesió a la
voluntat de Déu, més abundants són
els efectes de la gràcia que rep (cf. 
Catecisme 1098).

«La santa Mare Església va instituir,
a més a més, els sagramentals. Són
signes sagrats amb què, imitant
d’alguna manera els sagraments,
s’expressen efectes, sobretot
espirituals, obtinguts per la
intercessió de l’Església. Pels
sagramentals els homes es disposen a
rebre l’efecte principal dels
sagraments i se santifiquen en les



diverses circumstàncies de la
vida»[15]. «No confereixen la gràcia
de l’Esperit Sant a la manera dels
sagraments, però per la pregària de
l’Església preparen a rebre la gràcia i
disposen a cooperar-hi» (Catecisme
1670). «Entre els sagramentals hi ha,
en primer lloc, les benediccions (de
persones, de la taula, d’objectes, de
llocs)» (Catecisme 1671).

3. La litúrgia

La litúrgia cristiana «és
essencialment actio Dei que ens
uneix a Jesús a través de
l’Esperit»[16], i posseeix una doble
dimensió: l’ascendent i el
descendent[17]. «La litúrgia és
“acció” del “tot el Crist” (Cristus
totus)» (Catecisme 1136). Per això «és
tota la Comunitat, el Cos del Crist unit
al seu Cap, qui celebra» (Catecisme
1140). Al centre de l’assemblea es
troba per tant el mateix Jesucrist (cf.
Mt 18,20), ara ressuscitat i gloriós.



Crist precedeix l’assemblea que
celebra. Ell —que actua
inseparablement unit a l’Esperit Sant
— la convoca, la reuneix i l’ensenya.
Ell, summe i etern sacerdot, és el
protagonista principal de l’acció
ritual que fa present l’esdeveniment
fundador, si bé se serveix dels
ministres per representar —per fer
present, realment i veritablement, en
l’aquí i l’ara de la celebració litúrgica
— el sacrifici redemptor i fer-nos
partícips dels dons de la seva
eucaristia.

Sense oblidar que formant amb Crist-
Cap «com una única persona
mística»[18], l’Església actua en els
sagraments com a «comunitat
sacerdotal», «orgànicament
estructurada»: gràcies al baptisme i
la confirmació, el poble sacerdotal es
fa apte per celebrar la litúrgia. Per
això, «les accions litúrgiques no són
accions privades, sinó celebracions
de l’Església [...]. Pertanyen a tot el



cos de l’Església, hi influeixen i el
manifesten, però afecten cada
membre d’aquest cos de manera
diferent, segons la diversitat d’ordes,
funcions i participació activa»[19].

En cada celebració litúrgica
coparticipa tota l’Església, el cel i la
terra, Déu i els homes (cf. Ap 5). La
litúrgia cristiana, encara que se
celebri només aquí i ara, en un lloc
concret i expressi el sí d’una
comunitat determinada, és per
natura catòlica, prové del tot i
condueix al tot, en unió amb el papa,
amb els bisbes en comunió amb el
romà pontífex, amb els creients de
totes les èpoques i llocs «per tal que
Déu sigui tot en tots» (1Co 15,28). Des
d’aquesta perspectiva és fonamental
el principi que el veritable subjecte
de la litúrgia és l’Església,
concretament la communio
sanctorum de tots els indrets i de
totes les èpoques[20]. Per això, com
més animada d’aquesta consciència



és una celebració, més concretament
s’hi realitza el sentit de la litúrgia.
Una expressió d’aquesta consciència
d’unitat i universalitat de l’Església
és l’ús del llatí i del cant gregorià en
algunes parts de la celebració
litúrgica[21].

A partir d’aquestes consideracions
podem dir que l’assemblea que
celebra és la comunitat dels batejats
que, «pel nou naixement i per la
unció de l’Esperit Sant, queden
consagrats com a casa espiritual i
sacerdoci sant perquè ofereixin, a
través de les obres pròpies del cristià,
sacrificis espirituals»[22]. Aquest
«sacerdoci comú» és el de Crist únic
sacerdot, participat per tots els seus
membres[23]. «D’aquesta manera, en
la celebració dels sagraments, tota
l’assemblea és “liturg”, cadascú
segons la seva funció, però en “la
unitat de l’Esperit” que actua en
tots» (Catecisme 1144). Per això la
participació en les celebracions



litúrgiques, encara que no comprèn
tota la vida sobrenatural dels fidels,
constitueix per a ells, com ho és per a
tota l’Església, el cim al qual tota la
seva activitat tendeix i la font d’on
brolla la seva força[24]. En realitat,
«l’Església es rep i al mateix temps
s’expressa en els set sagraments,
mitjançant els quals la gràcia de Déu
influeix concretament en els fidels
perquè tota la seva vida, redimida
per Crist, es converteixi en un culte
agradable a Déu»[25].

Quan ens referim a l’assemblea com
a subjecte de la celebració volem dir
que cadascú, com a actor, obra com a
membre de l’assemblea, fa tot el que
li correspon i només el que li
correspon. «No tots els membres
tenen la mateixa funció» (Rm 12,4).
Déu crida uns quants en l’Església i
per l’Església a un servei especial a la
comunitat. Aquests servidors són
escollits pel sagrament de l’Orde, pel
qual l’Esperit Sant els fa aptes per



actuar en representació de Crist-Cap
per al servei de tots els membres de
l’Església[26]. Com ha aclarit diverses
vegades Joan Pau II, «in persona
Christi vol dir més que en nom de
Crist o, també, en comptes de Crist. In
persona: és a dir, en la identificació
específica, sacramental amb el
summe i etern sacerdot, que és
l’autor i el subjecte principal del
propi sacrifici, en el qual, en veritat,
no pot ser substituït per ningú»[27].
Podem dir gràficament, com
assenyala el Catecisme, que «el
ministre ordenat és com “la icona”
del Crist Sacerdot» (Catecisme 1142).

«El misteri celebrat en la litúrgia és
un de sol, però les formes de la seva
celebració són diverses. La riquesa
insondable del misteri del Crist és tal
que no hi ha cap tradició litúrgica
que en pugui exhaurir
l’expressió» (Catecisme 1200-1201).
«Les tradicions litúrgiques, o ritus,
actualment vigents en l’Església són



el ritu llatí (principalment el ritu
romà, però també els ritus d’algunes
Esglésies locals com el ritu ambrosià
o d’alguns ordes religiosos) i els ritus
bizantí, alexandrí o copte, siríac,
armeni, maronita i
caldeu» (Catecisme 1203). «L’Església
concedeix el mateix dret i honor a
tots els ritus legítimament reconeguts
i vol que en el futur es conservin i
fomentin»[28].

Juan José Silvestre

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 i
1667-1671.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia
«L’Eucaristia, misteri de fe i d’amor»,
a És Crist que passa 83-94; també n.
70 i 80; Converses amb monsenyor
Escrivà de Balaguer 115.



J. Ratzinger, El espíritu de la liturgia,
Cristiandat, Madrid 2002.

J. L. Gutiérrez-Martí, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, p. 53-84, 113-126.

[1] Benet XVI, enc. Deus caritas est,
25-XII-2005, 1.

[2] Benet XVI, exh. ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 34.

[3] Concili II del Vaticà, const. 
Sacrosanctum concilium 5; cf. 
Catecisme 1067.

[4] Concili II del Vaticà, const. 
Sacrosanctum concilium 7; cf. 
Catecisme 1070.

[5] Concili de Trento: DS 1600-1601;
cf. Catecisme 1114.



[6] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae 3 q.60 a3; cf. Catecisme
1130.

[7] Cf. Catecisme 1205; Concili de
Trento: DS 1728; Pius XII: DS 3857.

[8] Cf. Concili de Trento: DS 1606.

[9] L’obra de l’Esperit Sant «és que
nosaltres visquem de la vida del Crist
ressuscitat» (Catecisme 1091); «uneix
l’Església a la vida i a la missió del
Crist» (Catecisme 1092); «guareix i
transforma els qui el reben, tot
conformant-los al Fill de
Déu» (Catecisme 1129).

[10] Cf. Concili de Trento: DS 1609.

[11] Cf. Concili de Trento: DS 1604.

[12] Cf. Concili de Trento: DS 1608.

[13] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae 3 q.68 a.8.



[14] El sacerdoci ministerial
«garanteix que, en els sagraments, és
realment el Crist el qui actua per
l’Esperit Sant en bé de l’Església. La
missió de salvació confiada pel Pare
al seu Fill encarnat és confiada als
apòstols i per ells als seus successors:
reben l’Esperit de Jesús per actuar en
el seu nom i en la seva persona (cf. Jn
20,21-23; Lc 24,47; Mt 28,18-20). Així,
el ministre ordenat és el vincle
sacramental que uneix l’acció
litúrgica a allò que van dir i van fer
els apòstols i, per mitjà d’ells, a allò
que va dir i va fer el Crist, font i
fonament dels
sagraments» (Catecisme 1120).
Encara que l’eficàcia del sagrament
no prové de les qualitats morals del
ministre, la seva fe i devoció, a més
de contribuir a la seva santificació
personal, afavoreix molt les bones
disposicions del subjecte que rep el
sagrament i, per consegüent, el fruit
que n’obté.



[15] Concili II del Vaticà, const. 
Sacrosanctum concilium 60; cf. 
Catecisme 1667.

[16] Benet XVI, exh. ap. Sacramentum
caritatis 37

[17] «Per un cantó, l’Església, unida
al seu Senyor i “sota l’acció de
l’Esperit Sant” (Lc 10,21), beneeix el
Pare “pel seu Do inefable” (2Co 9,15)
per mitjà de l’adoració, la lloança i
l’acció de gràcies. Per l’altre cantó, i
fins a la consumació del designi de
Déu, l’Església no cessa d’oferir al
Pare “l’ofrena dels seus propis dons”
i d’implorar-li que enviï l’Esperit Sant
sobre l’ofrena, sobre ella mateixa,
sobre els fidels i sobre el món sencer,
perquè, per la comunió en la mort i
resurrecció del Crist-Sacerdot i pel
poder de l’Esperit, aquestes
benediccions divines donin fruits de
vida “per a lloança de glòria de la
seva gràcia” (Ef 1,6)» (Catecisme
1083).



[18] Pius XII, enc. Mystici Corporis,
citada a Catecisme 1119.

[19] Concili II del Vaticà, const. 
Sacrosanctum concilium 26; cf. 
Catecisme 1140.

[20] «Que l’oblació redundi en
salvació de tothom —Orate, fratres,
resa el sacerdot—, perquè aquest
sacrifici és meu i vostre, de tota
l’Església Santa. Pregueu, germans,
ni que sigueu pocs els qui us trobeu
reunits: mal que hi hagi només un
cristià present materialment, i
encara que solament hi hagués el
celebrant: perquè qualsevol Missa és
l’holocaust universal, rescat de totes
les tribus i llengües i pobles i nacions
(cf. Ap 5,9).

Tots els cristians, per la Comunió dels
Sants, reben les gràcies de cada
Missa, tant si és celebrada davant de
milers de persones com si el sacerdot
és ajudat d’un nen com a únic
assistent, potser distret. Sigui com



sigui, la terra i el cel s’uneixen per a
entonar amb els Àngels del Senyor: 
Sanctus, Sanctus, Sanctus...» (sant
Josepmaria, És Crist que passa 89).

[21] Cf. Benet XVI, exh. ap. 
Sacramentum caritatis 62; Concili II
del Vaticà, const. Sacrosanctum
concilium 54.

[22] Concili II del Vaticà, const. 
Lumen gentium 10.

[23] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Lumen gentium 10 i 34; decr. 
Presbyterorum ordinis 2.

[24] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Sacrosantum concilium 20.

[25] Benet XVI, exh. ap. Sacramentum
caritatis 16.

[26] Cf. Concili II del Vaticà, decr. 
Presbyterorum ordinis 2 i 15.

[27] Joan Pau II, enc. Ecclesia
d’Eucharistia 29. En nota 59 i 60 es



reprodueixen les intervencions
magisterials del segle XX sobre
aquest punt: «El ministre de l’altar
actua en la persona de Crist com a
cap, que ofereix en nom de tots els
membres».

[28] Concili II del Vaticà, const. 
Sacrosanctum concilium 4.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-
cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-

en-general/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-en-general/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-en-general/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-en-general/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-en-general/

	Tema 17. La litúrgia i els sagraments en general

