
opusdei.org

Tema 16. Crec en la
resurrecció de la
carn i la vida
perdurable

Aquesta veritat afirma la
plenitud d’immortalitat a la
qual l’home està destinat. Per
tant, és un record de la dignitat
de la persona, especialment del
seu cos.

26/12/2010

Al final del símbol dels apòstols
l’Església proclama «crec en la
resurrecció de la carn i la vida



perdurable». En aquesta fórmula es
conté en forma breu els elements
fonamentals de l’esperança
escatològica de l’Església.

1. La resurrecció de la carn

Moltes vegades l’Església ha
proclamat la fe en la resurrecció de
tots els morts al final del temps. Es
tracta d’alguna manera de
l’«extensió» de la resurrecció de
Jesucrist —«el primogènit entre
molts germans» (Rm 8,29)— a tots els
homes, vius i morts, justos i
pecadors, que tindrà lloc quan vingui
al final del temps. Amb la mort
l’ànima se separa del cos; amb la
resurrecció, cos i ànima s’uneixen
novament entre si, per sempre (cf. 
Catecisme 997). El dogma de la
resurrecció dels morts, alhora que
parla de la plenitud d’immortalitat a
què l’home està destinat, és un viu
record de la seva dignitat,
especialment en el vessant corporal.



Parla de la bondat del món, del cos,
del valor de la història viscuda dia a
dia, de la vocació eterna de la
matèria. Per això, contra els gnòstics
del segle II, s’ha parlat de la
resurrecció de la carn, és a dir, de la
vida de l’home en l’aspecte més
material, temporal, mudable i
aparentment caduc.

Sant Tomàs d’Aquino considera que
la doctrina sobre la resurrecció és
natural respecte a la causa final
(perquè l’ànima està feta per
mantenir-se unida al cos, i
viceversa), però és sobrenatural
respecte a la causa eficient (que és
Déu)[1].

El cos ressuscitat serà real i material,
però no terrenal ni mortal. Sant Pau
s’oposa a la idea d’una resurrecció
com a transformació que es duu a
terme dins la història humana, i
parla del cos ressuscitat com a
«gloriós» (cf. Fl 3,21) i



«espiritual» (cf. 1Co 15,44). La
resurrecció de l’home, com la de
Crist, tindrà lloc, per a tothom,
després de la mort.

L’Església no promet als homes en
nom de la fe cristiana una vida d’èxit
segur en aquesta terra. No hi haurà
una utopia, perquè la nostra vida
terrenal estarà sempre marcada per
la creu. Al mateix temps, per la
recepció del baptisme i l’eucaristia, el
procés de la resurrecció ha començat
ja d’alguna manera (cf. Catecisme
1000). Segons sant Tomàs, en la
resurrecció l’ànima informarà el cos
tan profundament que hi quedaran
reflectides les seves qualitats morals
i espirituals[2]. En aquest sentit la
resurrecció final, que tindrà lloc amb
la vinguda de Jesucrist en la glòria,
farà possible el judici definitiu dels
vius i els morts.



Respecte a la doctrina de la
resurrecció es poden afegir quatre
reflexions:

— la doctrina de la resurrecció final
exclou les teories de la reencarnació,
segons les quals l’ànima humana,
després de la mort, emigra cap a un
altre cos —nombroses vegades si fa
falta— fins a quedar definitivament
purificada. Sobre aquest tema, el
Concili II del Vaticà ha parlat de
l’«únic curs de la nostra vida»[3],
perquè està establert que «els homes
han de morir una vegada» (He 9,27);

— una manifestació clara de la fe de
l’Església en la resurrecció del propi
cos és la veneració de les relíquies
dels sants;

— encara que la cremació del
cadàver humà no és il·lícita, tret que
s’elegeixi per raons contràries a la fe
(CIC 1176), l’Església aconsella
vivament conservar el piadós costum
de sepultar els cadàvers. En efecte,



«els cossos dels difunts han de
tractar-se amb respecte i caritat, en
la fe i l’esperança de la resurrecció.
Enterrar els morts és una obra de
misericòrdia corporal; honora els
fills de Déu, temples de l’Esperit
Sant» (Catecisme 2300);

— la resurrecció dels morts
coincideix amb el que la Sagrada
Escriptura anomena la vinguda
d’«un cel nou i una terra
nova» (Catecisme 1042; 2Pe 3,13; Ap
21,1). No sols arribarà l’home a la
glòria, sinó que el cosmos sencer, en
el qual l’home viu i actua, serà
transformat. «L’Església a la qual tots
som cridats en Crist Jesús i en la qual,
per la gràcia de Déu, adquirim la
santedat» —llegim en la Lumen
gentium (n. 48)— «només es
realitzarà plenament en la glòria
celestial quan arribarà el “temps de
la restauració de totes les coses” (Ac
3,21) i quan amb el gènere humà
també l’univers sencer, que està



íntimament unit a l’home i arriba al
seu fi per mitjà d’ell, serà
perfectament restaurat». Certament
hi haurà continuïtat entre aquest
món i el món nou, però també una
important discontinuïtat. L’espera de
la definitiva instauració del regne de
Crist no ha de debilitar sinó avivar,
amb la virtut teologal de l’esperança,
l’interès a procurar el progrés
terrenal (cf. Catecisme 1049).

2. El sentit cristià de la mort

L’enigma de la mort de l’home es
comprèn només a la llum de la
resurrecció de Crist. En efecte, la
mort, la pèrdua de la vida humana,
es presenta com el mal més gran en
l’ordre natural, precisament perquè
és quelcom definitiu, i quedarà
superada de manera completa només
quan Déu en Crist ressusciti els
homes.

D’una banda, la mort és natural en el
sentit que l’ànima pot separar-se del



cos. Des d’aquest punt de vista, la
mort marca el terme del pelegrinatge
terrenal. Després de la mort l’home
no pot merèixer o desmerèixer més.
«L’opció de vida de l’home es fa
definitiva amb la mort»[4]. Ja no
tindrà la possibilitat de penedir-se.
Just després de la mort anirà al cel, a
l’infern o al purgatori. Perquè això
s’esdevingui, existeix el que l’Església
ha anomenat el judici particular (cf. 
Catecisme 1021-1022). El fet que la
mort sigui el límit del període de
prova serveix a l’home per redreçar
bé la seva vida, per aprofitar el
temps i els altres talents, per obrar
rectament, per gastar-se en el servei
als altres.

D’altra banda, l’Escriptura ensenya
que la mort ha entrat en el món a
causa del pecat original (cf. Gn
3,17-19; Sv 1,13-14; 2,23-24; Rm 5,12;
6,23; Jm 1,15; Catecisme 1007). En
aquest sentit se l’ha de considerar
com a càstig pel pecat: l’home que



volia viure al marge de Déu, ha
d’acceptar l’amargura de la ruptura
amb la societat i amb si mateix com a
fruit del seu allunyament.
Tanmateix, Crist va assumir la mort
«amb un acte de submissió total i
lliure a la voluntat del seu
Pare» (Catecisme 1009). Amb
l’obediència va vèncer la mort i va
guanyar la resurrecció per a la
humanitat. Per a qui viu en Crist pel
baptisme, la mort continua sent
dolorosa i repugnant; però ja no és
un record viu del pecat sinó una
oportunitat preciosa de poder
coredimir amb Crist, mitjançant la
mortificació i el lliurament als altres.
«Si morim amb ell, amb ell també
viurem» (2Tm 2,11). Per aquesta raó,
«gràcies al Crist, la mort cristiana té
un sentit positiu» (Catecisme 1010).

3. La vida eterna en comunió
íntima amb Déu



En crear i redimir l’home, Déu l’ha
destinat a l’eterna comunió amb ell,
el que sant Joan anomena la «vida
eterna», o el que se sol anomenar «el
cel». Jesús comunica així la promesa
del Pare als seus: «Molt bé, servent
bo i fidel; has estat fidel en poc [...];
entra al goig del teu senyor» (Mt
25,21). La vida eterna no és com «un
continu succeir-se de dies del
calendari, sinó com el moment ple de
satisfacció, en el qual la totalitat ens
abraça i nosaltres abracem la
totalitat. Seria el moment de
submergir-se a l’oceà de l’amor
infinit, en el qual el temps —l’abans i
el després— ja no existeix.
Únicament podem tractar de pensar
que aquest moment és la vida en
sentit ple, submergir-nos sempre
novament en la immensitat de
l’ésser, alhora que, simplement,
l’alegria ens desborda»[5].

La vida eterna és el que dóna sentit a
la vida humana, a l’interès ètic, a



l’entrega generosa, al servei abnegat,
a l’esforç per comunicar la doctrina i
l’amor de Crist a totes les ànimes.
L’esperança cristiana en el cel no és
individualista, sinó referida a
tothom[6]. Basant-se en aquesta
promesa, el cristià pot estar
fermament convençut que «paga la
pena» de viure la vida cristiana en
plenitud. «El cel és el fi últim i la
realització de les aspiracions més
profundes de l’home, l’estat de
felicitat suprem i
definitiu» (Catecisme 1024). Així ho
ha expressat sant Agustí a les 
Confessions: «Ens has fet, Senyor, per
a tu i el nostre cor està inquiet fins
que descansi en tu»[7]. La vida
eterna, en efecte, és l’objecte
principal de l’esperança cristiana.

«Els qui moren en la gràcia i l’amistat
de Déu, i es troben perfectament
purificats, viuen per sempre amb el
Crist. Són per sempre més semblants
a Déu, perquè el veuen “tal com



és” (1Jn 3,2), “cara a cara” (1Co 13,12;
Ap 22,4)» (Catecisme 1023). La
teologia ha denominat aquest estat
«visió beatífica». «A causa de la seva
transcendència, Déu només pot ser
vist tal com és quan ell mateix obre
el seu misteri a la contemplació
immediata de l’home i quan li’n dóna
la capacitat» (Catecisme 1028). El cel
és la màxima expressió de la gràcia
divina.

D’altra banda, el cel no consisteix en
una pura, abstracta i immòbil
contemplació de la Trinitat. En Déu
l’home podrà contemplar totes les
coses que d’alguna manera fan
referència a la seva vida i gaudir-ne,
i en especial podrà estimar als qui ha
estimat en el món amb un amor pur i
perpetu. «No ho oblideu mai: després
de la mort, us rebrà l’Amor. I en
l’amor de Déu trobareu, a més, tots
els amors nets que heu tingut a la
terra»[8]. El goig del cel arriba a la
culminació plena amb la resurrecció



dels morts. Segons sant Agustí, la
vida eterna consisteix en un repòs
etern i en una activitat deliciosa i
suprema[9].

Que el cel duri eternament no vol dir
que l’home hi deixi de ser lliure. Al
cel l’home no peca, no pot pecar,
perquè veient Déu cara a cara,
veient-lo a més a més com a font viva
de tota la bondat creada, en realitat
no vol pecar. Lliurement i filialment,
l’home salvat es quedarà en comunió
amb Déu per sempre. Amb aquesta
comunió, la seva llibertat ateny la
plena realització.

La vida eterna és el fruit definitiu de
la donació divina a l’home. Per tant,
té alguna cosa d’infinit. Tanmateix, la
gràcia divina no elimina la natura
humana ni en l’ésser, ni en les
facultats, ni la seva personalitat ni el
que ha merescut durant la vida. Per
això hi ha distinció i diversitat entre
els qui gaudeixen de la visió de Déu,



no quant a l’objecte —que és Déu
mateix, contemplat sense
intermediaris—, sinó quant a la
qualitat del subjecte: «Qui té més
caritat participa més de la llum de la
glòria, i més perfectament veurà Déu
i serà feliç»[10].

4. L’infern, com a rebuig definitiu
de Déu

La Sagrada Escriptura ensenya
nombroses vegades que els homes
que no es penedeixin dels pecats
greus perdran el premi etern de la
comunió amb Déu; ben al contrari,
patiran la desgràcia perpètua. «Morir
en pecat mortal sense haver-se
penedit i sense acollir l’amor
misericordiós de Déu significa
quedar-se separat d’ell
definitivament per la nostra pròpia
elecció lliure. Aquest estat
d’autoexclusió definitiva de la
comunió amb Déu i amb els
benaurats és el que anomenem



“infern”» (Catecisme 1033). No és que
Déu predestini ningú a la
condemnació perpètua; és l’home
qui, cercant el seu fi últim al marge
de Déu i de la seva voluntat,
construeix per a si un món aïllat en
què no pot penetrar la llum ni l’amor
de Déu. L’infern és un misteri, el
misteri de l’amor rebutjat; és senyal
del poder destructor de la llibertat
humana quan s’allunya de Déu[11].

Pel que fa a l’infern, és tradicional
distingir entre la «pena de dany» —la
més fonamental i dolorosa—, que
consisteix en la separació perpètua
de Déu, sempre anhelat pel cor
humà, i la «pena dels sentits», a la
qual s’al·ludeix sovint en els
Evangelis amb la imatge del foc
etern.

El Nou Testament presenta la
doctrina sobre l’infern com una crida
a la responsabilitat en l’ús dels dons i
els talents rebuts i a la conversió.



L’existència de l’infern fa albirar a
l’home la gravetat del pecat mortal i
la necessitat evitar-lo per tots els
mitjans, principalment, com és lògic,
mitjançant l’oració confiada i humil.
La possibilitat de la condemnació
recorda als cristians la necessitat de
viure una vida completament
apostòlica.

Sense cap dubte, l’existència de
l’infern és un misteri: el misteri de la
justícia de Déu amb aquells qui es
tanquen al seu perdó misericordiós.
Alguns autors han pensat en la
possibilitat de l’anihilació del
pecador impenitent quan mor.
Aquesta teoria resulta difícil de
conciliar amb el fet que Déu ha donat
per amor l’existència —espiritual i
immortal— a cada home[12].

5. La purificació necessària per
trobar-se amb Déu

«Els qui moren en la gràcia i l’amistat
de Déu, però imperfectament



purificats, tot i tenir la salvació
assegurada, sofreixen una purificació
després de la mort, a fi d’obtenir la
santedat necessària per a entrar al
goig del cel» (Catecisme 1030). Es pot
pensar que molts homes, encara que
no hagin viscut una vida santa a la
terra, tampoc s’han tancat
definitivament en el pecat. La
possibilitat de ser netejats de les
impureses i les imperfeccions d’una
vida —més o menys malaguanyada—
després de la mort es presenta
llavors com una nova bondat de Déu,
com una oportunitat per preparar-se
a entrar en comunió íntima amb la
santedat de Déu. «El purgatori és una
misericòrdia de Déu, per netejar els
defectes dels qui desitgen identificar-
se amb Ell»[13].

L’Antic Testament parla de la
purificació ultraterrenal (cf. 2Ma
12,40-45). En la primera carta als
Corintis (1Co 3,10-15) sant Pau
presenta la purificació cristiana, en



aquesta vida i en la futura, a través
de la imatge del foc; foc que d’alguna
manera emana de Jesucrist, salvador,
jutge i fonament de la vida
cristiana[14]. Encara que la doctrina
del purgatori no ha estat definida
formalment fins a l’edat mitjana[15],
l’antiquíssima i unànime pràctica
d’oferir sufragis pels difunts,
especialment mitjançant el sant
sacrifici eucarístic, és indici clar de la
fe de l’Església en la purificació
ultraterrenal. En efecte, no tindria
sentit resar pels difunts si poguessin
estar salvats al cel o condemnats a
l’infern. La majoria dels protestants
neguen l’existència del purgatori, ja
que els sembla una confiança
excessiva en les obres humanes i en
la capacitat de l’Església d’intercedir
pels que han deixat aquest món.

Més que un lloc, s’ha de considerar el
purgatori com un estat de
temporània i dolorosa llunyania de
Déu, en què es perdonen els pecats



venials, es purifica la inclinació al
mal que el pecat deixa en l’ànima i se
supera la «pena temporal» deguda al
pecat. El pecat no sols ofèn Déu i
danya el mateix pecador, sinó que,
per mitjà de la comunió dels sants,
danya l’Església, el món, la
humanitat. L’oració de l’Església pels
difunts restableix d’alguna manera
l’ordre i la justícia: principalment per
mitjà de la santa missa, les almoines,
les indulgències i les obres de
penitència (cf. Catecisme 1032).

Els teòlegs ensenyen que en el
purgatori es pateix molt, segons la
situació de cadascú. Tanmateix, es
tracta d’un dolor amb significat, «un
dolor benaventurat»[16]. Per això, es
convida els cristians a cercar la
purificació dels pecats en la vida
present mitjançant la contrició, la
mortificació, la reparació i la vida
santa.



6. Els nens que moren sense el
baptisme

L’Església confia els nens morts sense
haver rebut el baptisme a la
misericòrdia de Déu. Hi ha motius
per pensar que Déu els acull d’alguna
manera, sigui pel gran afecte que
Jesús va mostrar als nens (cf. Mc
10,14), sigui perquè ha enviat el seu
Fill amb el desig que tots els homes
se salvin (cf. 1Tm 2,4). Al mateix
temps el fet de fiar-se de la
misericòrdia divina no és raó per
diferir l’administració del sagrament
del baptisme als nens nounats (CIC
867), que confereix una particular
configuració amb Crist: «Significa i
realitza la mort al pecat i l’entrada a
la vida de la Santíssima Trinitat a
través de la configuració amb el
misteri Pasqual del Crist» (Catecisme
1239).

Paul O’Callaghan

Bibliografia bàsica



Catecisme de l’Església catòlica
988-1050.

Lectures recomanades

Joan Pau II, Catequesis sobre el Credo
IV: Credo en la vida eterna, Palabra,
Madrid 2000 (audiències des del 25-
V-1999 fins al 4-VIII-1999).

Benet XVI, enc. Spe salvi, 30-XI-2007.

Sant Josepmaria, homilia
«L’esperança del cristià», Amics de
Déu 205-221.

[1] Cf. sant Tomàs, Summa contra
gentiles, IV, 81.

[2] Cf. sant Tomàs, Summa Theologiae
III suppl., q.78-86.

[3] Concili II del Vaticà , const. Lumen
gentium 48.



[4] Benet XVI, enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, 45.

[5] Ibid., 12.

[6] Cf. ibid., 13-15, 28, 48.

[7] Sant Agustí, Confessions 1, 1, 1.

[8] Sant Josepmaria, Amics de Déu
221.

[9] Cf. sant Agustí, Epistulae 55, 9.

[10] Sant Tomàs, Summa Theologiae I
q.12, a.6, c.

[11] «L’opció de vida de l’home es fa
en definitiva amb la mort; la seva
vida és davant el Jutge. L’opció, que
s’ha forjat en el transcurs de tota la
vida, pot tenir diverses formes. Pot
haver-hi persones que han destruït
totalment en si mateixes el desig de
la veritat i la disponibilitat per a
l’amor. Persones en qui tot s’ha
convertit en mentida; persones que
han viscut per a l’odi i que han



trepitjat en elles mateixes l’amor.
Aquesta és una perspectiva terrible,
però en alguns casos de la nostra
pròpia història podem distingir amb
horror figures d’aquest tipus. En
semblants individus ja no hi hauria
res de remeiable i la destrucció del
bé seria irrevocable: això és el que
s’indica amb la paraula
infern» (Benet XVI, enc. Spe salvi 45).

[12] Cf. ibid., 47.

[13] Sant Josepmaria, Solc 889.

[14] En efecte, a la Spe salvi Benet
XVI diu que «alguns teòlegs recents
pensen que el foc que crema, i que
alhora salva, és Crist mateix, el jutge i
el salvador» (Benet XVI, enc. Spe salvi
47).

[15] Cf. DS 856, 1304.

[16] Benet XVI, enc. Spe salvi 47.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-
cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-

la-carn-i-la-vida-perdurable/
(22/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-la-carn-i-la-vida-perdurable/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-la-carn-i-la-vida-perdurable/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-la-carn-i-la-vida-perdurable/
https://opusdei.org/ca/article/resum-de-fe-cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-la-carn-i-la-vida-perdurable/

	Tema 16. Crec en la resurrecció de la carn i la vida perdurable

