
opusdei.org

Què és la prudència?

La prudència és la virtut que
disposa l’esperit a discernir en
tota circumstància el nostre
veritable bé i a escollir els
mitjans per aconseguir-lo.

12/07/2023

La prudència és la virtut que disposa
l’esperit a discernir en tota
circumstància el nostre veritable bé i
a escollir els mitjans per aconseguir-
lo.[1] Són, per tant, actes de la
prudència el judici sobre quina és
l’acció més adequada per assolir el
bé, i el mandat per dur-la a terme. La



prudència es basa en la memòria del
passat, el coneixement del present i,
fins on a l’home li és possible, en la
previsió de les conseqüències de les
decisions. Indica la mesura justa de
les altres virtuts, entre l’excés i el
defecte, entre l’exageració i la
carència o la mediocritat.

La prudència està relacionada amb
la intel·ligència; més encara, rau,
segons ensenya la tradició filosòfica,
en la raó pràctica, és a dir, en la raó
en tant que s’orienta i aboca cap a la
praxi, cap a l’acció. Però pressuposa
el desig i l’amor del bé. És això el que
distingeix la prudència de l’astúcia, i
també d’aquesta prudència de la
carn de la qual parla sant Pau (cf. Rm
8, 6): “la d’aquells que tenen
intel·ligència, però que procuren no
fer-la servir per descobrir i estimar
el Senyor. La veritable prudència és
la que està atenta a les insinuacions
de Déu i, estant així a les escoltes, rep



en l’ànima promeses i realitats de
salvació”.[2]

Sagrada Escriptura: “El savi de cor
serà anomenat prudent” (Cf. Pr 16,
21)

En la Sagrada Escriptura, la
prudència apareix, en primer lloc,
com una propietat de Déu: «Jo, la
Saviesa, visc amb la sagacitat, conec
la perspicàcia. Jo aconsello amb
competència, posseeixo intel·ligència
i força» (Pr 8, 12-14). Job exclama:
«Però és en Déu que hi ha consell i
intel·ligència, la saviesa i el poder
per actuar» (Jb, 12, 13). En
conseqüència, és Déu qui concedeix
la prudència a l’home. Aquesta és,
abans que res, un do de Déu, una
gràcia: «només el Senyor dona
saviesa, d’ell brollen seny i
enteniment» (Pr 2, 6).[3]

Per assolir la saviesa són necessàries,
en primer lloc, l’oració i la meditació
de la Paraula de Déu: «Per això vaig



pregar a Déu, i ell em donà
l’enteniment, vaig invocar-lo i em
vingué l’esperit de Saviesa» (Sv 7, 7);
«Em vaig adonar, però, que mai no
arribaria a posseir la Saviesa si Déu
no me la donava: saber que aquesta
gràcia ve de Déu, ja era signe de bon
seny. Per això em vaig adreçar al
Senyor, pregant-li de tot cor amb
aquestes paraules» (Sv 8, 21).[4]

En Crist, la Saviesa de Déu feta carn,
trobem la prudència perfecta i la
perfecta llibertat. Amb les seves
obres ens ensenya que la prudència
dicta que convertim la vida en un
servei als altres, amics i enemics, per
amor al Pare; amb la seva mort a la
creu ens mostra que la veritable
prudència porta, fins i tot, a entregar
la pròpia vida, en obediència al Pare,
per la salvació dels homes. Aquesta
prudència de Crist sembla exageració
i imprudència als ulls humans. Quan
manifesta als seus deixebles que ha
d’anar a Jerusalem, patir i morir,



Pere «es posà a renyar-lo dient: “Déu
te’n guard, Senyor! A tu això no et
passarà”. Però Jesús es girà i digué a
Pere: “Ves-te’n d’aquí, Satanàs! Em
vols fer caure, perquè no veus les
coses com Déu, sinó com els
homes!”» (Mt 16, 22-23).[5]

La mesura de la nova prudència la
dona un amor sense mesura al Regne
de Déu, valor absolut que converteix
en relatiu totes les altres coses:
«Vosaltres, busqueu primer el Regne
de Déu i feu el que ell vol, i tot això
us ho donarà de més a més» (Mt 6,
33). Pel Regne val la pena donar-ho
tot (cf. Mt 13, 44-46), fins i tot la vida
mateixa, perquè segons la lògica
divina, qui troba la seva vida, la
perd, i qui la perd, la troba (cf. Mt 10,
39). En conseqüència, moltes actituds
que semblen prudents als ulls
humans, en realitat són nècies, com
la de l’home que acumula riqueses,
però s’oblida de la seva ànima (cf. Lc
12, 16-20); la del jove que no vol



seguir Crist perquè té molts béns (cf. 
Lc 18, 18-23), o la del servent que
guarda el seu talent en lloc de fer-lo
fructificar per al Senyor (cf. Mt 25,
24-28). Són conductes imprudents
que tenen la seva arrel en la falta de
llibertat, en l’esclavitud voluntària
respecte als béns materials o a la
mateixa comoditat.[6]

Els actes propis de la prudència: el
consell, el judici i la decisió recta

En la prudència hi ha tres actes: el
consell (consilium), el judici pràctic
(iudicium practicum) i precepte
(praeceptum), l’imperi (imperium) o
mandat;[7] els dos primers són
cognoscitius i el tercer és imperatiu.
“El primer pas de la prudència és el
reconeixement de la pròpia limitació:
la virtut de la humilitat. Admetre, en
certes qüestions, que no ho abastem
tot, que no podem abraçar, en tants
casos, circumstàncies que cal no
perdre de vista a l’hora de judicar.



Per això acudim a un conseller; però
no a un de qualsevol, sinó a un de
capacitat (...). Després cal judicar,
perquè la prudència exigeix
ordinàriament un determini ràpid,
oportú. Si a vegades és prudent
retardar la decisió fins que es
completin tots els elements de judici,
en altres ocasions seria una gran
imprudència no començar a posar en
pràctica, com més aviat millor, allò
que veiem que cal fer; especialment
quan hi va el bé dels altres”.[8]

una vegada que s’ha pres una
determinació cal posar-la en pràctica
amb rapidesa i diligència

Per ser prudents no n’hi ha prou amb
deliberar aconsellar-se bé i jutjar
rectament el que s’ha de fer. Cal
posar en pràctica el que s’ha jutjat
convenient. No fer-ho, ometre-ho,
seria imprudent. Aquest acte, que
consisteix a posar per obra el que
s’ha de fer, és l’acte propi de la virtut



de la prudència,[9] per això es pot
definir la prudència com «la virtut de
la funció imperativa de la raó
pràctica que determina directament
l’acció».[10]

És precisament aquí on es pot
apreciar millor la relació íntima
entre la prudència i la llibertat. Per
posar en pràctica el que s’ha vist
convenient cal no deixar-se torturar
per la por, per la mandra, per cap
llaç que ens estengui, en darrer
terme, l’egoisme o la supèrbia. Si bé
pot ser convenient saber esperar per
aconsellar-se i deliberar, una vegada
que s’ha pres una determinació cal
posar-la en pràctica amb rapidesa i
diligència. Aquí la paraula diligencia
(de diligo, estimar) diu més del que es
pot entendre en el llenguatge
corrent. Es tracta d’actuar amb
rapidesa moguts per l’amor al bé.

La mesura justa



Sant Josepmaria sempre va intentar
transmetre dues actituds en relació
amb la prudència. La flexibilitat per
saber-se adaptar a cada situació,
sense lligar-se a la rigidesa d’una
“estèril casuística”,[11] que en el fons
procedeix de la supèrbia o d’un
temor exacerbat d’equivocar-se. I la 
disposició a rectificar: “no és
prudent qui no s’equivoca mai, sinó
qui sap rectificar els seus errors”.[12]
“Hi ha coses que fas bé, i coses que
fas malament. Omple’t de joia i
d’esperança per les primeres; i
encara’t —sense descoratjament—
amb les últimes, per rectificar: i
sortiran bé”.[13]

La prudència no només existeix en
les persones, també es pot trobar a
les organitzacions. Per exemple, sant
Josepmaria va establir que
l’estructura i l’organització de govern
de l’Opus Dei en els seus diferents
graus havia de ser col·legial, basat en
la responsabilitat de les persones que



formen aquests organismes i en la
confiança mútua. Referent a això
deia a Solc: “Les decisions de govern,
preses a la lleugera per una sola
persona, neixen sempre, o gairebé
sempre, influïdes per una visió
unilateral dels problemes. –Per molt
grans que siguin la teva preparació i
el teu talent, has de sentir els qui
comparteixen amb tu aquesta tasca
de direcció” (núm. 392).

Cadascuna de les persones que
formen els diversos òrgans de govern
ha d’assumir plenament la seva
responsabilitat, manifestar
lliurement la seva opinió, sense
refugiar-se en l’anonimat: “Una
norma fonamental de bon govern:
repartir responsabilitats, sense que
això vulgui dir cercar comoditat o
anonimat. Hi torno, repartir
responsabilitats: demanant a cada un
comptes del seu encàrrec, per tal de
poder «rendir comptes» a Déu; i a les
ànimes, si cal”.[14]



Prudència i confiança en Déu:
audàcia

Ja hem vist la part humana de la
virtut de la prudència. Convé afegir
que, quan ens trobem davant d’una
tasca difícil, fins i tot aparentment
irrealitzable, hem de descobrir
també quina és la Voluntat de Déu.
Això vol dir actuar amb una fe i una
confiança totals en l’auxili diví. Sant
Josepmaria estava convençut que si
Déu li demanava alguna cosa, encara
que humanament pogués semblar
una imprudència, calia llançar-se a
l’acció, ja que Déu donaria els
mitjans.

Així ho va viure. Així ho va ensenyar
a viure. I així ho va deixar escrit en
relació tant amb les obres
apostòliques com amb la vida
espiritual: “En les empreses
d’apostolat és bo —és una obligació—
que consideris els teus mitjans
terrenals (2+2=4), però no oblidis,



mai! que et cal comptar, per sort,
amb un altre sumand: Déu+2+2…”.
[15] “Llença lluny teu la
desesperança que et causa el
coneixement de la teva misèria. —És
veritat: pel teu prestigi econòmic, ets
un zero..., pel teu prestigi social, un
altre zero..., i un altre per les teves
virtuts, i un altre pel teu talent...
Però, a l’esquerra d’aquestes
negacions, hi ha Crist... i quina xifra
incommensurable en resulta!”.[16]

No és per això estrany que posés la
prudència en relació amb una
actitud que pot semblar
contraposada: l’audàcia. Ho va fer
sovint, unint-les —això explica la
connexió entre les dues realitats— a
través de la confiança en Déu: “Déu i
audàcia! —L’audàcia no és
imprudència. —L’audàcia no és
gosadia”;[17] “No en facis cas. —Els
«prudents» sempre han anomenat
bogeries les obres de Déu. —
Endavant, audàcia!”.[18]



Experiències recollides a Camí que es
completen amb una altra de Solc en
la qual l’audàcia és presentada com
el fruit d’una fortalesa informada per
la fe: “Audàcia no és imprudència, ni
gosadia irreflexiva, ni simple
atreviment. L’audàcia és fortalesa,
virtut cardinal, necessària per a la
vida de l’ànima”.[19]

Josep-Ignasi Saranyana

Bibliografia bàsica i lectures
recomanades

Bibliografia bàsica: Catecisme de
l’Església Catòlica, 1762-1770,
1803-1832 i 1987-2005.



Lectures recomanades:

Sant Josepmaria, homilia
Virtuts humanes, a: Amics de
Déu, 73-92.
KÜCKING, Marlies, Diccionario
de San Josemaría (2013),
ILLANES José Luis, voz
Prudencia.
TRIGO, Tomás, Scripta
Theologica 34 (2002/1) 273-307.

[1] Cf. Catecisme de l’Església
catòlica, núm. 1806

[2] Amics de Déu, 87.

[3] Cf. T. TRIGO, Scripta Theologica 34
(2002/1) p. 273-307.

[4] Ibídem.

[5] Ibídem.

[6] Ibídem.

• 

• 

• 



[7] Cf. S. Th., II-II, q. 47, a. 8, co.

[8] Amics de Déu, núm. 86

[9] Cf. S. Th., II-II, q. 47, a. 8.

[10] M. RHONHEIMER, La
perspectiva de la moral.
Fundamentos de la ética filosófica,
Rialp, Madrid 2000, 241. Cf. A.
RODRÍGUEZ LUÑO, La scelta etica. Il
raporto fra libertà & virtù, Milano
1988, 83 s.

[11] Amics de Déu, 222.

[12] Amics de Déu, 88.

[13] Solc, núm. 68.

[14] Solc, núm. 972.

[15] Camí, núm. 471.

[16] Ibídem, núm. 473.

[17] Ibídem, núm. 401.

[18] Ibídem, núm. 479.



[19] Solc, núm. 97.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/que-es-la-
prudencia/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/que-es-la-prudencia/
https://opusdei.org/ca/article/que-es-la-prudencia/
https://opusdei.org/ca/article/que-es-la-prudencia/

	Què és la prudència?

