opusdei.org

Preveres: "Sants per
santificar"

Conferencia que Mons. Xavier
Echevarria va pronunciar a
Cordova davant alguns
preveres de la diocesi, amb
motiu de ’any sacerdotal.

08/12/2009

Conferéncia al clergat de Cordova
l'’Any Sacerdotal, 20-XI-2009

Mons. Xavier Echevarria, Prelat de
I'Opus Dei



Estem recorrent I'Any Sacerdotal
convocat per Benet XVI per a tota
I'Església. En la carta que va escriure
amb aquest motiu, el Sant Pare
manifesta el proposit de «contribuir
a promoure el compromis de
renovacio interior de tots els
preveres, perque el seu testimoniatge
evangelic en el mon d’avui sigui més
intens i incisiu» [1] .

El desig de col-laborar en aquesta
iniciativa del Pontifex Roma, ha
mogut al meu estimat germa en
I'Episcopat, Mons. Juan José Asenjo,
actual Arquebisbe de Sevilla i
Administrador Apostolic de Cordova,
a invitar-me a parlar d’aquesta
questié davant un grup de preveres.
L’hi agraeixo de debo, encara que, al
mateix temps, em sembla haver
vingut a vendre mel a Uabeller . Era
una expressio que utilitzava sant
Josepmaria Escriva de Balaguer,
quan l'invitaven a adrecar la paraula
als seus germans en el sacerdoci.


https://opusdei.org/ssec.php?a=3572

Volia subratllar que qualsevol d’ells
podria fer-ho molt bé, només obrint
el cor i manifestant ’'amor a Déuia
les animes que portava dins.

Si aixi s’expressava un prevere tant
sant, que va rebre ’encarrec divi
d’obrir els camins de la santedat en
el compliment dels deures propis de
I’estat de cadascu, i que I'Església ha
proposat, al costat d’altres eximis
preveres, com a model de santedat a
preveres i a seglars, penseu que
hauria d’afirmar jo. Recorro a la seva
intercessio davant el Senyor perque
aquestes paraules meves
aconsegueixin transmetre almenys
una mica de la riquesa de la seva
doctrina sobre el sacerdoci, de
manera que les seves paraules i
I’exemple de la seva vida ens incitin
—a mi també— a realitzar aquesta
conversio interior que 1'Església
espera de cadascu, en aquest any
sacerdotal.



La identificacio amb Crist,
fonament del nostre sacerdoci

En la primera Missa crismal que va
celebrar després de rebre el
ministeri petri, Benet XVI s’adrecava
aixi als preveres que concelebraven
amb ell a la Basilica de Sant Pere: «El
misteri del sacerdoci de 1'Església rau
en el fet que nosaltres, éssers
humans miserables, en virtut del
Sagrament podem parlar amb el seu
"jo": in persona Christi . Jesucrist vol
exercir el seu sacerdoci per mitja de
nosaltres» [2] .

Un sol és el prevere del Nou
Testament, Jesucrist Nostre Senyor,
com posa en relleu I’epistola als
Hebreus (cf. Hb 7, 11-28). Nosaltres
som instruments seus en virtut del
sagrament de I’'Orde, que ens
identifica amb ElL Es allo que es
palesa clarament en els gestos i
paraules del bisbe, durant el ritu de
I’ordenacio. Quan, en silenci, imposa


https://opusdei.org/ssec.php?a=3572
https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/
https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/

les mans sobre el cap del candidat,
invocant després I'Esperit Sant amb
I’oracio consecratoria, és Jesus
mateix —Summe i Etern Sacerdot—
qui pren possessio de cadascu.
L’ordenacio de prevere produeix un
canvi real en qui la rep, visible
només als ulls de la fe. Ho recalcava
sant Josepmaria, quan, parlant de la
identitat del prevere —que, en els
primers anys del postconcili, alguns
posaven en tela de judici— no
dubtava a afirmar amb decisio:
«Quina és la identitat del prevere? La
de Crist. Tots els cristians podem i
hem de ser no ja alter Christus , sind
ipse Christus : altres Crists, el mateix
Crist! Pero en el prevere aixo es dona
immediatament, de forma
sacramental» [3] .

No es tracta d’una consideraci6
nomeés teorica, sino que ha de
manifestar-se de manera concreta en
les situacions més diverses, també
fora dels actes propis del sacrum



ministerium . Un fet de la vida
d’aquest prevere ho manifesta
eloqientment.

Corria el curs academic 1942-43. El
propietari d’'un immoble del carrer
madrileny de Jenner, on tenia la seu
la primera residéncia universitaria
promoguda per 1'Opus Dei al finalitza
la Guerra Civil, va comunicar que
necessitava de seguida la casa
perqueé un fill seu contrauria
matrimoni. Es plantejava un
problema de dificil solucio: qué fer
amb les desenes d’estudiants que
vivien en aquell immoble, ja avancat
I’any escolar? No se’ls podia deixar,
sense més, al carrer. No obstant aixo,
cap de les raons adduides pels
directors d’aquella tasca apostolica
aconseguien fer desistir ’amo de la
seva intimidacid. Fins que el
Fundador de 1'Obra el va anar a
veure personalment, acompanyat
per Amadeo de Fuenmayor,



aleshores director de la Residencia,
que és qui va relatar aquest succeit.

La conversa, cortes pero freda,
mostrava que aquella persona no
estava disposada a fer concessions.
De sobte, sant Josepmaria va canviar
el to de ’entrevista: «No sap voste
amb qui esta parlant?», va preguntar
amb to ferm al seu interlocutor. I,
davant el gest sorpres d’aquest, va
afegir: «S6c un prevere de Jesucrist ...
I no puc consentir que hagin
d’abandonar la Residéncia en ple
curs cinquanta estudiants ’anima
dels quals m’ha estat confiada». El
professor Fuenmayor, que va assistir
a la conversa sense pronunciar
paraula, anota que a partir d’aquest
moment va canviar completament el
gir de I’entrevista. ’amo va
consentir a prorrogar el termini de
lloguer de la casa fins al final de curs

[4] .


https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/

Aquest episodi ressalta amb forga la
consciencia viva d’estar identificat
amb Jesucrist sacerdot, que en tot
moment tenia el Fundador de 1'Opus
Dei. Posava aixi en relleu que el
caracter de I’Orde afecta tota
I’existéncia de qui ha estat segellat
amb aquest sagrament. Quelcom
analeg succeeix en el fidel corrent,
ungit pel caracter baptismal: la seva
vida sencera queda conformada amb
Crist. No s’és cristia, fill de Déu i
particip del sacerdoci de Jesucrist
nomes a estones, quan es resa o es
participa en una cerimonia liturgica.
L’ésser cristia impregna —ha
d’impregnar— les vint-i-quatre hores
del dia, i a aix0 han d’aspirar tots els
batejats. El mateix ha d’ocorrer en
els qui hem rebut el sagrament de
I’Orde: hem de ser —com li agradava
insistir a sant Josepmaria— «
preveres-preveres , preveres cent per
cent» [5], en tots els moments i
circumstancies.


https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/
https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/

«Ser prevere —recordaré amb
paraules de Benet XVI— significa
convertir-se en amic de Jesucrist, i
aixo cada vegada més amb tota la
nostra existencia. El mon té
necessitat Déu, no d’un déu
qualsevol, sino del Déu de Jesucrist,
del Déu que es va fer carn i sang, que
ens va estimar fins a morir per
nosaltres, que va ressuscitar i va
crear en si mateix un espai per a
I’home. Aquest Déu ha de viure en
nosaltres i nosaltres en Ell. Aquesta
és la nostra vocacio de preveres:
només aixi el nostre ministeri
sacerdotal pot donar fruit» [6] .

Estem convencuts que les paraules
del Papa responen a la realitat més
neta. Pero també sabem que —com
va escriure sant Pau— portem el
tresor divi en gots de fang (cf. 2 Cor
4, 7). Potser haurem reviscut en
algun moment ’experiéncia de Simo
Pere després de la pesca miraculosa.
La desproporcio entre la grandesa de


https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/
https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/

la tasca encomanada —fer present a
Crist entre els homes— 1 les nostres
limitacions personals se’ns mostra de
vegades en tota la seva amplitud.
Tanmateix, a tota hora, el record que
Jesus ens ha anomenat amics (cf. Jn
15, 15) i ens sosté amb la seva gracia,
ens enfortira i ajudara a superar
aquests moments, si alguna vegada
es presenten. «La fe en Jesus, Fill del
Déu viu, és el mitja pel qual tornem a
agafar sempre la ma de Jesus i
mitjancant el qual Ell pren la nostra
ma i ens guia» [7] .

Identificacio amb Crist en els actes
del ministeri

Si tota la nostra existencia esta
marcada pel caracter sacerdotal,
amb més motiu succeeix quan
exercitem els actes propis del nostre
ministeri; i és aqui on especialment
hem de cercar la nostra propia
santificacio.



El servent de Déu Mons. Alvaro del
Portillo va saber exposar-ho amb
agudesa; no en va ser un dels experts
que més van treballar perque el
Concili Vatica II destaqués la crida
dels preveres a la santedat
precisament en I’exercici del seu
ministeri. Permeteu que llegeixi unes
paraules seves, que s6n com un
resum d’allo que jo voldria
transmetre en aquesta estona de
xerrada fraterna.

«S’imposa aconseguir que els
preveres adquireixin en els seus anys
de preparacio, i en la successiva
formaci6 permanent, una clara
consciencia de la identitat que
existeix entre la realitzacio de la seva
vocacio personal —ser prevere a
I'Església—, i 'exercici del ministeri
in persona Christi Capitis . El servei a
I'Església consisteix, essencialment
(altres maneres de servir un prevere
poden ser legitimes pero
secundaries), a personificar



activament i humilment entre els
germans Crist Prevere que dona vida
1 purifica I'Església, Crist Bon Pastor
que la condueix en unitat cap al Pare,
i Crist Mestre que la conforta i
Pestimula amb la seva Paraula, i amb
I’exemple de la seva Vida.

«Aquesta formacio del prevere és
quelcom que dura tota la vida,
perque, en els seus aspectes diversos,
tendeix —ha de tendir— a formar
Crist en ell (cf. Gal 4, 19), realitzant
aquesta identificacio com a tasca, en
resposta a allo que aquesta
identificacio té ja com a segell
sacramental rebut. Una tasca, que
demana primer de tot una incessant
activitat pastoral, i com a condicid de
I’eficacia d’aquesta, una intensa vida
d’oracio i de peniténcia, una direccid
espiritual sincera de la propia anima,
un recurs al sagrament de la
Penitencia viscut amb periodicitat i
amb extremada delicadesa, i tota
aquesta existéncia arrelada, centrada



i unificada en el Sacrifici Eucaristic»

[8] .

Em detindré breument en alguns
d’aquests moments, especialment la
celebracio del Sant Sacrifici 1
I’administracio de la Peniténcia,
perque en aquests instants el nostre
ser ipse Christus , el mateix Crist, com
a preveres, assoleix la major densitat
ontologica.

La Santa Missa : '’in’ persona
Christi"

El Papa ha invitat a reflexionar
especialment en la figura del sant
Rector d'Ars en aquest any
sacerdotal, amb qué commemorem
el 150é aniversari del seu dies
natalis , del seu naixement per al Cel.
«Estava convengut —ha escrit Benet
XVI— que tot el fervor en la vida
d’un prevere depenia de la Missa: "La
causa de la relaxacio del prevere és
que descuida la Missa. Déu meu,
quina pena el prevere que celebra



com si estigueés fent alguna cosa
ordinaria!". Sempre que celebrava,
tenia el costum d’oferir també la
propia vida com a sacrifici: "Com
aprofita a un prevere oferir-se a Déu
en sacrifici tots els matins!"»[9].

El Concili Vatica IT afirma en el
decret Presbyterorum Ordinis que la
celebracio de la Missa és el moment
més important de la jornada d’un
prevere, perque constitueix el
«centre i arrel de tota la vida del
prevere» [10] . Per aixo, és logic que
procurem celebrar-la cada dia de la
millor manera possible. Penso que a
tots ens va impressionar el
testimoniatge del servent de Déu
Joan Pau II, quan —a punt de complir
les seves noces d’or sacerdotals—
comentava amb senzillesa: «A I'arc
de gairebé cinquanta anys de
sacerdoci, la celebracié de
I'Eucaristia continua sent per a mi el
moment més important i més sagrat.
Tinc plena consciéncia de celebrar a



I’altar in persona Christi . Mai en el
curs d’aquests anys, he deixat la
celebracio del Santissim Sacrifici. Si
aixo va succeir alguna vegada, va ser
nomes per motius independents de la
meva voluntat. La Santa Missa és de
manera absoluta el centre de la meva
vida i de tota la meva jornada » [11] .

La Trinitat concedeix al prevere un
do inexpressable: ser instrument
perque la passid, mort i resurreccio
de nostre Senyor, esdevinguda
historicament fa dos mil anys, es faci
sacramentalment present, en
l’auténtica realitat i amb la plena
eficacia santificadora. Com afirma
Joan Pau II, gracies a 1'Eucaristia es
produeix en el nostre mon «una
misteriosa "contemporaneitat” entre
aquell Triduum i el transcorrer de
tots els segles. Aquest pensament ens
porta a sentiments de gran sorpresa i
gratitud (...). Aquesta sorpresa ha
d’amarar sempre I'Església, reunida
en la celebracio eucaristica» [12] .



El prevere no ha d’acostumar-se a
aquest prodigi d’amor que s’obra
cada dia sobre l’altar i que perdura al
tabernacle després de la Missa. Amb
I’ajuda de Déu, ha d’observar amb
mirada sempre nova allo que coneix
amb els ulls de la fe, sense cansar-se
de considerar una vegada i una altra
aquesta meravella. Com els nens,
dels qui és el Regne del cel (cf. Mt 18,
3-4), gaudeixen d’una capacitat de
sorpresa practicament il-limitada,
aixi el prevere necessita aquest sentit
de meravella davant el misteri, fruit
de la fe i de ’amor, per celebrar
I'Eucaristia i en el curs de la mateixa
celebracio.

Tots els cristians han de conrear
aquesta sorpresa, pero de manera
especial els preveres, als qui se’'ns ha
concedit la facultat de realitzar
aquest grandissim miracle. La
identitat del prevere —ho reitero un
vegada més amb paraules de sant
Josepmaria— consisteix a ser



«instrument immediat i diari
d’aquesta gracia salvadora que Crist
ens ha guanyat. Si es compren aixo,
si s’Tha meditat en I’actiu silenci de
I’oracio, com considerar el sacerdoci
una renuncia? Es un guany que no és
possible calcular. La nostra Mare
Santa Maria, la més santa de les
criatures —més que Ella només Déu
— va portar un vegada al mon Jesus;
els preveres el porten a la nostra
terra, al nostre cos i a la nostra
anima, tots els dies: ve Crist per
alimentar-nos, per vivificar-nos, per
ser, ja des d’ara, penyora de la vida
futura» [13] .

Es inesgotable la riquesa d’aquesta
realitat sorprenent: ja I’altar el
prevere és ipse Christus , el mateix
Crist, de manera sacramental! Presta
a Jesucrist la veu, les mans, tot
I’ésser, perque es faci present el Sant
Sacrifici del Calvari de cap a cap del
mon, fins al final dels temps. Es un
deure —deure d’amor, pero deure—


https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/

que el prevere sigui exigent amb ell
mateix, per pujar a l’altar amb la
menor indignitat possible per part
seva.

Per desenvolupar aquesta
consciéencia, potser podra servir un
consell practic: dividir el dia en dues
parts: pels matins, rendir accions de
gracies a la Trinitat per haver
celebrat la Santa Missa; per les
tardes, preparar ja la del dia segiient.
Aixi s’expressava un prevere sant:
«Procuro que I'ultim pensament [de
cada jornada] sigui d’agraiment al
Senyor per haver celebrat la Santa
Missa aquest dia. I li dic també:
Senyor, et dono les gracies perque
per la teva misericordia espero
celebrar també dema la Santa Missa,
renovant el Divi Sacrifici in persona
Christii consagrant el teu Cosila
teva Sang. Aixi me’n vaig adormint i
em vaig preparant» [14] .



Una manifestacio de sentit
sacerdotal, que Benet XVI ha
recordat, és la de pujar a I’altar amb
els ornaments liturgics adequats. El
Sant Pare invita a desentranyar el
significat d’aquestes vestes —I’amit,
I’alba, I’estola, la casulla—, tan
clarament expressat en les oracions
que 1'Església aconsella per al
moment de revestir-se abans de la
celebracio. «El fet d’acostar-nos a
I’altar vestits amb els ornaments
liturgics —explica Benet XVI— ha de
fer clarament visible als presents, i a
nosaltres mateixos, que estem alli
"en la persona d’un Altre". Els
ornaments sacerdotals, tal com s’han
desenvolupat al llarg del temps, son
una expressio simbolica profunda
d’allo que significa el sacerdoci (...).
Per a nosaltres, revestir-nos dels
ornaments ha de ser quelcom més
que un fet extern; implica renovar el
"si" de la nostra missio, el "ja no soc
jo" del Baptisme, que I’'ordenacio



sacerdotal de mode nou ens déna i
alhora ens demana» [15] .

Ministres de la misericordia de
Déu

Al costat de la celebracio eucaristica,
I’administracid del sagrament de la
Reconciliacio és un altre moment en
que la identificaci6 del prevere amb
el Summe i Etern Prevere assoleix la
maxima intensitat. S’ha parlat molt
que estem travessant una crisi de la
Confessio , pero en realitat —i aixi ho
han afirmat diverses vegades els
Pontifexs Romans en aquests ultims
anys— es tracta més aviat d’una crisi
de confessors . Ho prova el fet que
quan a una església hi ha preveres
disponibles per confessar, amb
horaris clars, amb senyals inequivocs
de la seva preseéncia, en poc de temps
molts fidels acudeixen a rebre aquest
sagrament.

Les coses no son més dificils ara que
en les epoques passades, pero és cert



que hi manca una catequesi sobre la
necessitat del sagrament de la
misericordia divina, aprofitant
homilies, llicons de preparacio a la
Confirmacio o al Matrimoni, etc., i
que els preveres ens mostrem
disponibles per confessar. Benet XVI
escriu que «a Franca, en temps del
sant Rector d'Ars, la confessio no era
ni més facil ni més freqiient que en
els nostres dies (...). Pero ell va
intentar per tots els mitjans, en la
predicacio i amb consells persuasius,
que els feligresos redescobrissin el
significat ila bellesa de la Peniténcia
sacramental, mostrant-la com una
intima exigéncia de la presencia
eucaristica. Va saber iniciar aixi un "
cercle virtuos ". Amb el seu prolongat
ser-hi davant el Sagrari a ’església,
va aconseguir que els fidels
comencessin a imitar-lo, anant a
visitar Jesus, segurs que alli
trobarien també el seu rector,
disponible per escoltar-los i
perdonar-los. Al final, una multitud



cada vegada major de penitents,
provinents de tot Franca, el retenia al
confessionari fins a setze hores al
dia» [16] .

Certament no se’ns demana el mateix
que al sant Rector d'Ars, i potser el
temps disponible per a
I’administracid d’aquest sagrament
dependra de molts factors, dels
encarrecs que hagim rebut, etc. Pero,
certament, si ens examinem amb
sinceritat, descobrirem que podriem
fer quelcom més; que, retallant una
mica del temps que dediquem a
altres menesters, podriem treure
algunes hores setmanals per estar
disponibles al confessionari. Potser
en cap altre moment, com en aquest,
es manifesta amb tanta claredat que
—com afirmava sant Joan Maria
Vianney— " el sacerdoci és 'amor del
Cor de Jesus" [17] .

També en aquest punt sant
Josepmaria ofereix el testimoniatge



de la seva propia experiéncia,
corroborat per la de molts altres
preveres. «Un consell de germav,
deia a qui li preguntava sobre la
dedicacio al sagrament de la
Penitencia: «Asseieu-vos al
confessionari tots els dies, o almenys
dues o tres vegades a la setmana,
esperant les animes com el pescador
els peixos. Al principi, potser no
vingui ningu. Porteu-vos el breviari,
un llibre de lectura espiritual o
alguna cosa per meditar. En els
primers dies podreu; despreés vindra
una velleta i li ensenyareu que no
n’hi ha prou que ella sigui bona, que
ha de portar-se als néts petitons. Als
quatre o cinc dies vindran dues
nenes, i després un xicotet, i despres
un home, una mica d’amagat... Al cap
de dos mesos no us deixaran viure,
ni podreu resar res al confessionari,
perque les vostres mans ungides
estaran, com les de Crist —confoses
amb elles, perque sou Crist— dient:



jo t’absolc ». I concloia: «Estimeu el
confessionari.

Estimeu-lo, estimeu-lo! (...). Aquest és
el cami per desagreujar el Senyor per
tants germans nostres que ara no
volen asseure’s al confessionari, ni
sentir a les animes, ni administrar el
perdd de Déu» [18] .

Tracte d’amistat amb el Senyor

El significat més profund del
sacerdoci es resumeix a ésser
ministres i amics de Jesus. Ministres
que diuen, com sant Pau: som
ambaixadors en nom de Crist, com Si
Déu us exhortés per mitja de
nosaltres. En nom de Crist us
preguem: reconcilieu-vos amb Déu (2
Co 5, 20). I amics intims que —com
assenyala I'Evangeli— saben
perseverar al seu costat en els
moments de dificultat (cf. Lc 22, 28).
Intimitat significa comunio de
pensament i de voluntat, de
sentiments i aspiracions, segons el



consell de I'Apostol de les gents:
tingueu en els vostres cors els
mateixos sentiments que va tenir Crist
Jesus (Flp 2, 5).

La uni6é amb Jesus no és quelcom de
caracter merament interior, siné que
ha de manifestar-se en obres. «Aix0
significa —explica el Sant Pare— que
hem de conéixer Jesus d’'una manera
cada vegada més personal, escoltant-
lo, vivint amb Ell, estant amb EIl.
Hem d’escoltar-lo en la lectio divina ,
és a dir, llegint la Sagrada Escriptura
no d'una manera academica, siné
espiritual. Aixi aprenem a trobar-nos
amb el Jesus present que ens parla.
Hem de raonar i reflexionar, davant
Ell i amb Ell, en les seves paraules i
en la seva manera d’actuar. La
lectura de la Sagrada Escriptura és
oracio, ha de ser oracid, ha de brollar
de I’oracid i portar a I’oracio» [19] .

L’exemple del Senyor és molt clar. Els
evangelistes el mostren en constant



col-loqui amb Déu Pare, i alhora
posen de manifest que amb molta
frequéncia es retirava a la muntanya
per pregar a soles; és a dir, dedicava
estones especifiques a I’oracio,
apartat de la multitud i fins i tot dels
mateixos Apostols. El prevere, ipse
Christus , ha d’imitar ’exemple del
Mestre. Només aixi creixera en
intimitat amb Ell i sera bon
instrument per comunicar a altres
aquesta amistat.

Sabem bé que l'eficacia dels
sagraments no depen de la santedat
personal de qui els administra, ja que
actuen ex operi operato , per la
propia virtut; és a dir, son davant tot
1 sobretot accions de Crist, unic i
perfecte Sacerdot, font de la vida
sobrenatural. Pero, per la Comuni6
dels sants, arribaran més gracies a
les animes, si el prevere esta ben unit
a Jesucrist; i aquesta bona disposicio
s’assegura mitjancant el tracte assidu
amb el Senyor en el Paien la



Paraula, en I’eucaristia i en I’oracio.
«Només aixi podem parlar
veritablement in persona Christi,
encara que la nostra llunyania
interior de Crist no pot posar en
perill la validesa del sagrament. Ser
amic de Jesus, ser prevere, significa,
per tant, ser home d’oracio» [20] .

El Magisteri de 1'Església, els
ensenyaments dels sants, i la mateixa
experiéncia mostren la necessitat
que els clergues conreem una vida
interior robusta, amb la celebracio
diaria de ’eucaristia, amb el recurs
frequent a la confessio sacramental,
amb el rés de 1'0Ofici Divi i temps
dedicats a I’oraci6 personal, amb una
devociod filial a la Santissima Mare de
Déu. Aquesta sera la garantia d’'una
accio pastoral realment eficag. «E1
temps que dediquem a ’oracio —
deia Benet XVI a un grup de preveres
— o és un temps sostret a la nostra
responsabilitat pastoral, siné que és
precisament "treball" pastoral, és



orar també pels altres. En el "Comu
de pastors" hom llegeix que una de
les caracteristiques del bon pastor és
que " multum oravit pro fratribus ".
Es propi del pastor ésser home
d’oracio, estar davant el Senyor orant
pels altres, substituint també els
altres, que potser no saben resar, no
volen pregar o no troben temps per
pregar. Aixi es posa en relleu que
aquest dialeg amb Déu és una
activitat pastoral» [21] .

En aquest context pren especial
importancia la fidelitat a la Litargia
de les Hores. Seria un gran error
considerar que aquests moments
d’oracio vocal i mental son una
perdua de temps, davant les
urgencies de la tasca pastoral, i que
no passa res si els ometem.
Precisament aquesta oracio publica
de I'Església és un dels encarrecs
confiats amb I’ordenacio sacerdotal.
Pero no es queda en una obligacid
imposada des de fora; se’ns presenta



més aviat com una necessitat del cor
sacerdotal per al qui se sap ministre
en el Cos mistic de Crist.

Deia el Papa en una ocasio que
I'Església «ens imposa —encara que
sempre com a Mare bona— el tenir
temps lliure per a Déu, amb les dues
practiques que formen part dels
nostres deures: celebrar la Santa
Missa i resar el breviari. Pero més
que recitar, fer-ho com escolta de la
Paraula que el Senyor ens ofereix en
la Litargia de les Hores» [22] .
D’aquesta manera, interioritzant la
pregaria litargica, reservant els
moments més apropiats per a
aquesta oracio, prolonguem aquesta
gran cadena suplicant que van
comencar els homes justos de I'Antic
Testament. Preguem amb el Senyor,
o millor, el Senyor ora en nosaltres,
com explica sant Agusti: orat pro
nobis ut sacerdos noster; orat ‘in’
nobis ut caput nostrum; oratur a
nobis ut Deus noster [23] . Preguem



amb 1'Església de tots els temps.
Llavors es compren que ’encarrec
rebut és una responsabilitat preciosa
que es confia al prevere, perque
mantingui encesa en el mon, fins al
final dels temps, la insubstituible
torxa de l’oracio.

Hi ha una consideracio de sant
Josepmaria sobre la necessitat
d’esforgar-se en I’oracio, quan el
resar costa, especialment valida en el
context de la Litargia de les Hores:
«Us podeu unir a ’oracio de tots els
cristians de qualsevol epoca: els qui
ens han precedit, els qui viuen ara,
els qui vindran en els segles futurs.
Aixi, sentint aquesta meravella de la
Comunio dels Sants, que és un cant
inacabable d’alabanca a Déu, encara
que no tingueu ganes o encara que
us sentiu amb dificultats —secs!—,
resareu amb esforc, pero amb més
confianca» [24] .

Preocupacio pels preveres



En aquests rapids tracos no és
possible exposar tants altres aspectes
que suggereix I'Any sacerdotal. M’he
limitat a recordar alguns punts que
em semblen especialment
importants, perque formen part del
ministeri que se’ns ha confiat i
incideixen profundament en la cerca
de la santedat. Pero no voldria
acabar sense referir-me a un altre
punt capital per als preveres: la
preocupacio d’uns per altres, pel bé
espiritual i material dels nostres
germans en el sacerdoci i, en ultima
instancia, per la seva santedat.

El germa ajudat pel seu germa és com
una ciutat murallada ( Prv 18, 19,
Vulgata). El Senyor ha posat als
ministres a I'Església perqueé facilitin
als fidels la forca salvifica de
I'Evangeli —la Paraula de Déu i els
sagraments— i guiar-los aixi pel cami
de la santificacio. I han de procurar
anar per davant: ser llum que brilla
per il-luminar tothom, sal que



assaoni la vida cristiana (cf. Mt 5,
13-14). Pero cada prevere sap que ell
mateix esta envoltat de debilitat (cf.
HBS5, 2) i precisa de ’ajuda dels
altres. «D’aqui que sigui de gran
importancia que tots els preveres,
diocesans o religiosos, s’ajudin
mutuament, a fi de ser sempre
cooperadors de la veritat» [25] . Aixi
s’expressa el decret Presbyterorum
Ordinis del Concili Vatica II. El tracte
fratern entre els preveres resulta un
mitja necessari per progressar en el
cami, superant els moments de
debilitat o de cansament, que es
presentin.

Sant Josepmaria, durant molts anys,
va dedicar les millors energies als
germans en el sacerdoci, com ho
palesen els biografs. ’amor a
I'Església el portava a més a més a
fomentar en tot moment les
vocacions sacerdotals. Ho tenia molt
gravat a I’anima, perque era
conscient que el futur de I'Església



reclama preveres ben formats, plens
de desitjos de santedat i de zel per les
animes. Aquesta sol-licitud es va
posar especialment de manifest en
els anys de I'immediat post-concili,
quan gairebé arreu va comencar a
advertir-se una considerable
disminucio del nombre de vocacions
sacerdotals. Aquesta preocupacio va
arribar a ser tan forta, que fins
literalment li treia la son, alhora que
I'impulsava a resar i fer resar sense
parar per aquesta intencio.

Desgraciadament, en la major part
dels paisos —sobretot en les nacions
desenvolupades d'Occident—
continua l’escassetat de vocacions
sacerdotals, amb la inevitable
repercussio en I’atencio pastoral dels
fidels. Entre tots hem d’aconseguir
del Senyor de les messes que envii
molts més treballadors al seu camp
(cf. Mt 9, 37-38). No s’ha de
considerar aquesta ocupacié com a
tasca que correspongui només als



Bisbes i als encarregats de la pastoral
vocacional: és tasca conjunta de
pastors i fidels, units en el mateix
amor a 1'Església, que necessita
urgentment de molts i sants
preveres. Constitueix, per tant, una
responsabilitat que afecta tots els
cristians: implorar a Jesucrist,
Summe Sacerdot, per aquesta
intencio, posant els mitjans practics,
concrets, que hi siguin a I’abast de
cadascu.

Parlem tots nosaltres d’aquest tema
en la predicacio i en la catequesi,
també per fomentar en els pares i
mares de familia el desig sant que el
Senyor cridi algun dels fills per la
sendera del sacerdoci; aprofitem els
mitjans que se’ns han confiat —des
de ’administracio del sagrament de
la Peniténcia fins a les ocasions més
comunes que se’ns presentin— per
obrir horitzons de lliurament a Déu,
ja que és una tasca apostolica
prioritaria en el moment present.


https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/

Sembrem sempre la llavor de les
possibles vocacions; el Sembrador
divi s’ocupara de donar I’increment.

Reforcar la comunio amb els
Bisbes

No puc deixar d’assenyalar la
necessitat que els preveres, tots,
vulguin estar molt units al seu bisbe.
El Senyor ens ho repeteix de moltes
maneres, en afirmar que tota ciutat o
casa desunida acabara per
autodestruir-se (cf. Mt 12, 25); o
també quan parla que les sarments
han d’estar unides al cep (Cf. Jn 15, 5)
per donar fruits saborosos i
abundants. Considerem que la unitat
entre el clergat i el seu Prelat, entre
I'Ordinari i els seus preveres, ha estat
recollida amb sentencia molt grafica
en el Concili Vatica II, citant sant
Ignasi d'’Antioquia, en assimilar
aquesta estreta unio que existeix
entre Crist i I'Església, o entre Crist i
Déu Pare [26] .



La comunio del clergat de cada
diocesi entorn del seu Pastor és un
dels objectius concrets assenyalats
pel Papa per a aquest Any sacerdotal.
«En linia amb I'Exhortacio apostolica
Pastors dabo vobis del papa Joan Pau
IT —ha escrit Benet XVI—, voldria
afegir que el ministeri ordenat té una
radical "forma comunitaria” i només
pot ser exercit en la comunio dels
preveres amb el seu Bisbe. Es
necessari que aquesta comunio entre
els preveres i amb el propi Bisbe,
basada en el sagrament de I'Orde i
manifestada en la concelebracio
eucaristica, es tradueixi en diverses
formes concretes de fraternitat
sacerdotal efectiva i afectiva (Cf.
Pastors dabo vobis , 74). Només aixi
els preveres sabran viure en plenitud
el do del celibat i seran capacos de
fer florir comunitats cristianes en
que es repeteixin els prodigis de la
primera predicacio de I'Evangeli»

[27].



Ajudem els Bisbes, també per ajudar
els preveres. Cal que tots ens gaudim
en aquesta clara interdependencia
mutua que tantes consequeéncies
magnifiques portara per a tot el
Poble de Déu. Sempre, i més en els
moments historics que vivim,
aquesta total unio es configura com a
element necessari per fer 1'Església
com Jesucrist vol. Desitgem que es
compleixi el mandatum novum ( Jn
13, 34) amb aquest matis que té un
contingut d’obligacio: perque es
reconegui 1'Església de Crist, els
pastors hem d’estimar-nos com Ell
ens ha estimat (Cf. ibid. ).

Acabo amb altres paraules de sant
Josepmaria, amb I’esperanca que
avivin encara mes en tots els
preveres la inquietud santa de
fomentar vocacions sacerdotals.
Durant un viatge per America del
Sud, gairebé al final de la seva vida
terrenal, s’adrecava a un grup de
preveres diocesans impulsant-los a


https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/

preocupar-se de la formacio dels qui
donen esperances de rebre la crida al
sacerdoci. I els concretava: «Cerqueu
ajuda economica, i envieu [al
Seminari] aquestes animes que esteu
preparant des que son nens. Doneu-
los vida interior; ensenyeu-los a
estimar Déu, a trobar-lo dins la seva
anima, a tenir una pietat filial a la
Santissima Mare de Déu, a pensar
que la cosa més gran del mon és
ésser un altre Crist i el mateix Crist.

»Proposit ferm: almenys, un
successor! I, com fallen, almenys dos
(...). Sius ho proposeu, ho capgirareu
tot. N’hi ha prou amb que vulgueu»
[28] .

La Mare de Déu Santissima, Mare del
Summe i Etern Sacerdot i Mare
nostra, ens aconseguira del seu Fill —
amb el nostre esforc concret— el do
de la santedat en I’exercici de la
nostra tasca sacerdotal, perquée
siguem instruments eficagos en la



santificacio de les animes, que la
Trinitat Beatissima vol realitzar pel
nostre ministeri.

[1] Benet XVI, Carta als preveres, 16-
VI-20009.

[2] Benet XVI, Homilia en la Missa
crismal, 13-IV-2006.

[3] Sant Josepmaria, Homilia Prevere
per a Ueternitat , 13-IV-1973.

[4] Cf. A. Vazquez de Prada, "El
Fundador del Opus Dei", vol. I, p.
584.

[5] Sant Josepmaria, cit .

[6] Benet XVI, Homilia en la Missa
Crismal, 13-IV-2006.

[7] Ibid .

[8] Mons. Alvaro del Portillo,
Sacerdotes para una nueva



evangelizacion , a "Escritos sobre el
sacerdocio”, 62 ed., Palabra 1991, p.
202.

[9] Benet XVI, Carta als preveres, 16-
VI-2009. Cfr. B. Nodet, "Le Curée d'Ars.
Sa pensée — Son Coeur", ed. Xavier
Mappus 1966, pp. 104 y 105.

[10] Concili Vatica II, decr.
Presbyterorum Ordinis , n. 14.

[11] Joan Pau II, Paraules en la
conclusio de la trobada amb motiu
del 30e aniversari del decret
"Presbyterorum Ordinis", 27-X-1995.

[12] Joan Pau I, Litt. enc. Ecclesia
d'Eucharistia , 17-IV-2003, n. 5.

[13] Sant Josepmaria, Homilia
Sacerdots per a Ueternitat , 13-
IV-1973.

[14] Sant Josepmaria, Notes d’'una
conversa familiar, 10-V-1974 (AGP,
P01, X-1974, p. 64).



[15] Benet XVI, Homilia en la Missa
crismal, 5-IV-2007.

[16] Benet XVI, Carta als preveres, 16-
VI-2009.

[17] Cit. per Benet XVI en la seva
carta als preveres, 16-VI-2009.

[18] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunié amb preveres a Oporto, 31-
X-1972 (AGP, P04, vol. II, p. 758).

[19] Benet XVI, Homilia en la Missa
crismal, 13-IV-2006.

[20] Ibid .

[21] Benet XVI, Trobada amb
preveres de la diocesi d'Albano, 31-
VIII-2006.

[22] Ibid .

[23] Sant Agusti, Enarraciones sobre
los Salmos 85, 1.



[24] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunio familiar, 6-1X-1973 (AGP, P01
X-1973, p. 31).

[25] Concili Vatica II, decr.
Presbyterorum Ordinis , n. 8.

[26] Cf. Concili Vatica II, Const. dogm.
Lumen gentium , n. 27.

[27] Benet XVI, Carta als preveres, 16-
VI-2009.

[28] Sant Josepmaria, Notes d’'una
reunio amb preveres en Lima, 26-
VII-1974 (AGP, P04 1974, vol II, p.
401).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/preveres-sants-
per-santificar/ (26/12/2025)


https://opusdei.org/ca/article/preveres-sants-per-santificar/
https://opusdei.org/ca/article/preveres-sants-per-santificar/
https://opusdei.org/ca/article/preveres-sants-per-santificar/

	Preveres: "Sants per santificar"

