
opusdei.org

Preveres: "Sants per
santificar"

Conferència que Mons. Xavier
Echevarría va pronunciar a
Còrdova davant alguns
preveres de la diòcesi, amb
motiu de l’any sacerdotal.

08/12/2009

Conferència al clergat de Còrdova
l'Any Sacerdotal, 20-XI-2009

Mons. Xavier Echevarría, Prelat de
l'Opus Dei



Estem recorrent l'Any Sacerdotal
convocat per Benet XVI per a tota
l'Església. En la carta que va escriure
amb aquest motiu, el Sant Pare
manifesta el propòsit de «contribuir
a promoure el compromís de
renovació interior de tots els
preveres, perquè el seu testimoniatge
evangèlic en el món d’avui sigui més
intens i incisiu» [1] .

El desig de col·laborar en aquesta
iniciativa del Pontífex Romà, ha
mogut al meu estimat germà en
l'Episcopat, Mons. Juan José Asenjo,
actual Arquebisbe de Sevilla i
Administrador Apostòlic de Còrdova,
a invitar-me a parlar d’aquesta
qüestió davant un grup de preveres.
L’hi agraeixo de debò, encara que, al
mateix temps, em sembla haver
vingut a vendre mel a l’abeller . Era
una expressió que utilitzava sant
Josepmaria Escrivà de Balaguer,
quan l’invitaven a adreçar la paraula
als seus germans en el sacerdoci.

https://opusdei.org/ssec.php?a=3572


Volia subratllar que qualsevol d’ells
podria fer-ho molt bé, només obrint
el cor i manifestant l’amor a Déu i a
les ànimes que portava dins.

Si així s’expressava un prevere tant
sant, que va rebre l’encàrrec diví
d’obrir els camins de la santedat en
el compliment dels deures propis de
l’estat de cadascú, i que l'Església ha
proposat, al costat d’altres eximis
preveres, com a model de santedat a
preveres i a seglars, penseu què
hauria d’afirmar jo. Recorro a la seva
intercessió davant el Senyor perquè
aquestes paraules meves
aconsegueixin transmetre almenys
una mica de la riquesa de la seva
doctrina sobre el sacerdoci, de
manera que les seves paraules i
l’exemple de la seva vida ens incitin
—a mi també— a realitzar aquesta
conversió interior que l'Església
espera de cadascú, en aquest any
sacerdotal.



La identificació amb Crist,
fonament del nostre sacerdoci

En la primera Missa crismal que va
celebrar després de rebre el
ministeri petrí, Benet XVI s’adreçava
així als preveres que concelebraven
amb ell a la Basílica de Sant Pere: «El
misteri del sacerdoci de l'Església rau
en el fet que nosaltres, éssers
humans miserables, en virtut del
Sagrament podem parlar amb el seu
"jo": in persona Christi . Jesucrist vol
exercir el seu sacerdoci per mitjà de
nosaltres» [2] .

Un sol és el prevere del Nou
Testament, Jesucrist Nostre Senyor,
com posa en relleu l’epístola als
Hebreus (cf. Hb 7, 11-28). Nosaltres
som instruments seus en virtut del
sagrament de l’Orde, que ens
identifica amb Ell. És allò que es
palesa clarament en els gestos i
paraules del bisbe, durant el ritu de
l’ordenació. Quan, en silenci, imposa

https://opusdei.org/ssec.php?a=3572
https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/
https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/


les mans sobre el cap del candidat,
invocant després l'Esperit Sant amb
l’oració consecratòria, és Jesús
mateix —Summe i Etern Sacerdot—
qui pren possessió de cadascú.
L’ordenació de prevere produeix un
canvi real en qui la rep, visible
només als ulls de la fe. Ho recalcava
sant Josepmaria, quan, parlant de la
identitat del prevere —que, en els
primers anys del postconcili, alguns
posaven en tela de judici— no
dubtava a afirmar amb decisió:
«Quina és la identitat del prevere? La
de Crist. Tots els cristians podem i
hem de ser no ja alter Christus , sinó 
ipse Christus : altres Crists, el mateix
Crist! Però en el prevere això es dóna
immediatament, de forma
sacramental» [3] .

No es tracta d’una consideració
només teòrica, sinó que ha de
manifestar-se de manera concreta en
les situacions més diverses, també
fora dels actes propis del sacrum



ministerium . Un fet de la vida
d’aquest prevere ho manifesta
eloqüentment.

Corria el curs acadèmic 1942-43. El
propietari d’un immoble del carrer
madrileny de Jenner, on tenia la seu
la primera residència universitària
promoguda per l'Opus Dei al finalitzà
la Guerra Civil, va comunicar que
necessitava de seguida la casa
perquè un fill seu contrauria
matrimoni. Es plantejava un
problema de difícil solució: què fer
amb les desenes d’estudiants que
vivien en aquell immoble, ja avançat
l’any escolar? No se’ls podia deixar,
sense més, al carrer. No obstant això,
cap de les raons adduïdes pels
directors d’aquella tasca apostòlica
aconseguien fer desistir l’amo de la
seva intimidació. Fins que el
Fundador de l'Obra el va anar a
veure personalment, acompanyat
per Amadeo de Fuenmayor,



aleshores director de la Residència,
que és qui va relatar aquest succeït.

La conversa, cortès però freda,
mostrava que aquella persona no
estava disposada a fer concessions.
De sobte, sant Josepmaria va canviar
el to de l’entrevista: «No sap vostè
amb qui està parlant?», va preguntar
amb to ferm al seu interlocutor. I,
davant el gest sorprès d’aquest, va
afegir: «Sóc un prevere de Jesucrist ...
I no puc consentir que hagin
d’abandonar la Residència en ple
curs cinquanta estudiants l’ànima
dels quals m’ha estat confiada». El
professor Fuenmayor, que va assistir
a la conversa sense pronunciar
paraula, anota que a partir d’aquest
moment va canviar completament el
gir de l’entrevista. L’amo va
consentir a prorrogar el termini de
lloguer de la casa fins al final de curs 
[4] .

https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/


Aquest episodi ressalta amb força la
consciència viva d’estar identificat
amb Jesucrist sacerdot, que en tot
moment tenia el Fundador de l'Opus
Dei. Posava així en relleu que el
caràcter de l’Orde afecta tota
l’existència de qui ha estat segellat
amb aquest sagrament. Quelcom
anàleg succeeix en el fidel corrent,
ungit pel caràcter baptismal: la seva
vida sencera queda conformada amb
Crist. No s’és cristià, fill de Déu i
partícip del sacerdoci de Jesucrist
només a estones, quan es resa o es
participa en una cerimònia litúrgica.
L’ésser cristià impregna —ha
d’impregnar— les vint-i-quatre hores
del dia, i a això han d’aspirar tots els
batejats. El mateix ha d’ocórrer en
els qui hem rebut el sagrament de
l’Orde: hem de ser —com li agradava
insistir a sant Josepmaria— « 
preveres-preveres , preveres cent per
cent» [5] , en tots els moments i
circumstàncies.

https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/
https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/


«Ser prevere —recordaré amb
paraules de Benet XVI— significa
convertir-se en amic de Jesucrist , i
això cada vegada més amb tota la
nostra existència. El món té
necessitat Déu, no d’un déu
qualsevol, sinó del Déu de Jesucrist ,
del Déu que es va fer carn i sang, que
ens va estimar fins a morir per
nosaltres, que va ressuscitar i va
crear en si mateix un espai per a
l’home. Aquest Déu ha de viure en
nosaltres i nosaltres en Ell. Aquesta
és la nostra vocació de preveres:
només així el nostre ministeri
sacerdotal pot donar fruit» [6] .

Estem convençuts que les paraules
del Papa responen a la realitat més
neta. Però també sabem que —com
va escriure sant Pau— portem el
tresor diví en gots de fang (cf. 2 Cor
4, 7). Potser haurem reviscut en
algun moment l’experiència de Simó
Pere després de la pesca miraculosa.
La desproporció entre la grandesa de

https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/
https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/


la tasca encomanada —fer present a
Crist entre els homes— i les nostres
limitacions personals se’ns mostra de
vegades en tota la seva amplitud.
Tanmateix, a tota hora, el record que
Jesús ens ha anomenat amics (cf. Jn
15, 15) i ens sosté amb la seva gràcia,
ens enfortirà i ajudarà a superar
aquests moments, si alguna vegada
es presenten. «La fe en Jesús, Fill del
Déu viu, és el mitjà pel qual tornem a
agafar sempre la mà de Jesús i
mitjançant el qual Ell pren la nostra
mà i ens guia» [7] .

Identificació amb Crist en els actes
del ministeri

Si tota la nostra existència està
marcada pel caràcter sacerdotal,
amb més motiu succeeix quan
exercitem els actes propis del nostre
ministeri; i és aquí on especialment
hem de cercar la nostra pròpia
santificació.



El servent de Déu Mons. Àlvaro del
Portillo va saber exposar-ho amb
agudesa; no en va ser un dels experts
que més van treballar perquè el
Concili Vaticà II destaqués la crida
dels preveres a la santedat
precisament en l’exercici del seu
ministeri. Permeteu que llegeixi unes
paraules seves, que són com un
resum d’allò que jo voldria
transmetre en aquesta estona de
xerrada fraterna.

«S’imposa aconseguir que els
preveres adquireixin en els seus anys
de preparació, i en la successiva
formació permanent, una clara
consciència de la identitat que
existeix entre la realització de la seva
vocació personal —ser prevere a
l'Església—, i l’exercici del ministeri 
in persona Christi Capitis . El servei a
l'Església consisteix, essencialment
(altres maneres de servir un prevere
poden ser legítimes però
secundàries), a personificar



activament i humilment entre els
germans Crist Prevere que dóna vida
i purifica l'Església, Crist Bon Pastor
que la condueix en unitat cap al Pare,
i Crist Mestre que la conforta i
l’estimula amb la seva Paraula, i amb
l’exemple de la seva Vida.

«Aquesta formació del prevere és
quelcom que dura tota la vida,
perquè, en els seus aspectes diversos,
tendeix —ha de tendir— a formar
Crist en ell (cf. Gal 4, 19), realitzant
aquesta identificació com a tasca, en
resposta a allò que aquesta
identificació té ja com a segell
sacramental rebut. Una tasca, que
demana primer de tot una incessant
activitat pastoral, i com a condició de
l’eficàcia d’aquesta, una intensa vida
d’oració i de penitència, una direcció
espiritual sincera de la pròpia ànima,
un recurs al sagrament de la
Penitència viscut amb periodicitat i
amb extremada delicadesa, i tota
aquesta existència arrelada, centrada



i unificada en el Sacrifici Eucarístic» 
[8] .

Em detindré breument en alguns
d’aquests moments, especialment la
celebració del Sant Sacrifici i
l’administració de la Penitència,
perquè en aquests instants el nostre
ser ipse Christus , el mateix Crist, com
a preveres, assoleix la major densitat
ontològica.

La Santa Missa : "’in’ persona
Christi"

El Papa ha invitat a reflexionar
especialment en la figura del sant
Rector d'Ars en aquest any
sacerdotal, amb què commemorem
el 150è aniversari del seu dies
natalis , del seu naixement per al Cel.
«Estava convençut —ha escrit Benet
XVI— que tot el fervor en la vida
d’un prevere depenia de la Missa: "La
causa de la relaxació del prevere és
que descuida la Missa. Déu meu,
quina pena el prevere que celebra



com si estigués fent alguna cosa
ordinària!". Sempre que celebrava,
tenia el costum d’oferir també la
pròpia vida com a sacrifici: "Com
aprofita a un prevere oferir-se a Déu
en sacrifici tots els matins!"»[9].

El Concili Vaticà II afirma en el
decret Presbyterorum Ordinis que la
celebració de la Missa és el moment
més important de la jornada d’un
prevere, perquè constitueix el
«centre i arrel de tota la vida del
prevere» [10] . Per això, és lògic que
procurem celebrar-la cada dia de la
millor manera possible. Penso que a
tots ens va impressionar el
testimoniatge del servent de Déu
Joan Pau II, quan —a punt de complir
les seves noces d’or sacerdotals—
comentava amb senzillesa: «A l’arc
de gairebé cinquanta anys de
sacerdoci, la celebració de
l'Eucaristia continua sent per a mi el
moment més important i més sagrat.
Tinc plena consciència de celebrar a



l’altar in persona Christi . Mai en el
curs d’aquests anys, he deixat la
celebració del Santíssim Sacrifici. Si
això va succeir alguna vegada, va ser
només per motius independents de la
meva voluntat. La Santa Missa és de
manera absoluta el centre de la meva
vida i de tota la meva jornada » [11] .

La Trinitat concedeix al prevere un
do inexpressable: ser instrument
perquè la passió, mort i resurrecció
de nostre Senyor, esdevinguda
històricament fa dos mil anys, es faci
sacramentalment present, en
l’autèntica realitat i amb la plena
eficàcia santificadora. Com afirma
Joan Pau II, gràcies a l'Eucaristia es
produeix en el nostre món «una
misteriosa "contemporaneïtat" entre
aquell Triduum i el transcórrer de
tots els segles. Aquest pensament ens
porta a sentiments de gran sorpresa i
gratitud (...). Aquesta sorpresa ha
d’amarar sempre l'Església, reunida
en la celebració eucarística» [12] .



El prevere no ha d’acostumar-se a
aquest prodigi d’amor que s’obra
cada dia sobre l’altar i que perdura al
tabernacle després de la Missa. Amb
l’ajuda de Déu, ha d’observar amb
mirada sempre nova allò que coneix
amb els ulls de la fe, sense cansar-se
de considerar una vegada i una altra
aquesta meravella. Com els nens,
dels qui és el Regne del cel (cf. Mt 18,
3-4), gaudeixen d’una capacitat de
sorpresa pràcticament il·limitada,
així el prevere necessita aquest sentit
de meravella davant el misteri, fruit
de la fe i de l’amor, per celebrar
l'Eucaristia i en el curs de la mateixa
celebració.

Tots els cristians han de conrear
aquesta sorpresa, però de manera
especial els preveres, als qui se’ns ha
concedit la facultat de realitzar
aquest grandíssim miracle. La
identitat del prevere —ho reitero un
vegada més amb paraules de sant
Josepmaria— consisteix a ser



«instrument immediat i diari
d’aquesta gràcia salvadora que Crist
ens ha guanyat. Si es comprèn això,
si s’ha meditat en l’actiu silenci de
l’oració, com considerar el sacerdoci
una renúncia? És un guany que no és
possible calcular. La nostra Mare
Santa Maria, la més santa de les
criatures —més que Ella només Déu
— va portar un vegada al món Jesús;
els preveres el porten a la nostra
terra, al nostre cos i a la nostra
ànima, tots els dies: ve Crist per
alimentar-nos, per vivificar-nos, per
ser, ja des d’ara, penyora de la vida
futura» [13] .

És inesgotable la riquesa d’aquesta
realitat sorprenent: ¡a l’altar el
prevere és ipse Christus , el mateix
Crist, de manera sacramental! Presta
a Jesucrist la veu, les mans, tot
l’ésser, perquè es faci present el Sant
Sacrifici del Calvari de cap a cap del
món, fins al final dels temps. És un
deure —deure d’amor, però deure—

https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/


que el prevere sigui exigent amb ell
mateix, per pujar a l’altar amb la
menor indignitat possible per part
seva.

Per desenvolupar aquesta
consciència, potser podrà servir un
consell pràctic: dividir el dia en dues
parts: pels matins, rendir accions de
gràcies a la Trinitat per haver
celebrat la Santa Missa; per les
tardes, preparar ja la del dia següent.
Així s’expressava un prevere sant:
«Procuro que l’últim pensament [de
cada jornada] sigui d’agraïment al
Senyor per haver celebrat la Santa
Missa aquest dia. I li dic també:
Senyor, et dono les gràcies perquè
per la teva misericòrdia espero
celebrar també demà la Santa Missa,
renovant el Diví Sacrifici in persona
Christi i consagrant el teu Cos i la
teva Sang. Així me’n vaig adormint i
em vaig preparant» [14] .



Una manifestació de sentit
sacerdotal, que Benet XVI ha
recordat, és la de pujar a l’altar amb
els ornaments litúrgics adequats. El
Sant Pare invita a desentranyar el
significat d’aquestes vestes —l’amit,
l’alba, l’estola, la casulla—, tan
clarament expressat en les oracions
que l'Església aconsella per al
moment de revestir-se abans de la
celebració. «El fet d’acostar-nos a
l’altar vestits amb els ornaments
litúrgics —explica Benet XVI— ha de
fer clarament visible als presents, i a
nosaltres mateixos, que estem allí
"en la persona d’un Altre". Els
ornaments sacerdotals, tal com s’han
desenvolupat al llarg del temps, són
una expressió simbòlica profunda
d’allò que significa el sacerdoci (...).
Per a nosaltres, revestir-nos dels
ornaments ha de ser quelcom més
que un fet extern; implica renovar el
"sí" de la nostra missió, el "ja no sóc
jo" del Baptisme, que l’ordenació



sacerdotal de mode nou ens dóna i
alhora ens demana» [15] .

Ministres de la misericòrdia de
Déu

Al costat de la celebració eucarística,
l’administració del sagrament de la
Reconciliació és un altre moment en
què la identificació del prevere amb
el Summe i Etern Prevere assoleix la
màxima intensitat. S’ha parlat molt
que estem travessant una crisi de la
Confessió , però en realitat —i així ho
han afirmat diverses vegades els
Pontífexs Romans en aquests últims
anys— es tracta més aviat d’una crisi
de confessors . Ho prova el fet que
quan a una església hi ha preveres
disponibles per confessar, amb
horaris clars, amb senyals inequívocs
de la seva presència, en poc de temps
molts fidels acudeixen a rebre aquest
sagrament.

Les coses no són més difícils ara que
en les èpoques passades, però és cert



que hi manca una catequesi sobre la
necessitat del sagrament de la
misericòrdia divina, aprofitant
homilies, lliçons de preparació a la
Confirmació o al Matrimoni, etc., i
que els preveres ens mostrem
disponibles per confessar. Benet XVI
escriu que «a França, en temps del
sant Rector d'Ars, la confessió no era
ni més fàcil ni més freqüent que en
els nostres dies (...). Però ell va
intentar per tots els mitjans, en la
predicació i amb consells persuasius,
que els feligresos redescobrissin el
significat i la bellesa de la Penitència
sacramental, mostrant-la com una
íntima exigència de la presència
eucarística. Va saber iniciar així un " 
cercle virtuós ". Amb el seu prolongat
ser-hi davant el Sagrari a l’església,
va aconseguir que els fidels
comencessin a imitar-lo, anant a
visitar Jesús, segurs que allí
trobarien també el seu rector,
disponible per escoltar-los i
perdonar-los. Al final, una multitud



cada vegada major de penitents,
provinents de tot França, el retenia al
confessionari fins a setze hores al
dia» [16] .

Certament no se’ns demana el mateix
que al sant Rector d'Ars, i potser el
temps disponible per a
l’administració d’aquest sagrament
dependrà de molts factors, dels
encàrrecs que hàgim rebut, etc. Però,
certament, si ens examinem amb
sinceritat, descobrirem que podríem
fer quelcom més; que, retallant una
mica del temps que dediquem a
altres menesters, podríem treure
algunes hores setmanals per estar
disponibles al confessionari. Potser
en cap altre moment, com en aquest,
es manifesta amb tanta claredat que
—com afirmava sant Joan Maria
Vianney— " el sacerdoci és l’amor del
Cor de Jesús" [17] .

També en aquest punt sant
Josepmaria ofereix el testimoniatge



de la seva pròpia experiència,
corroborat per la de molts altres
preveres. «Un consell de germà»,
deia a qui li preguntava sobre la
dedicació al sagrament de la
Penitència: «Asseieu-vos al
confessionari tots els dies, o almenys
dues o tres vegades a la setmana,
esperant les ànimes com el pescador
els peixos. Al principi, potser no
vingui ningú. Porteu-vos el breviari,
un llibre de lectura espiritual o
alguna cosa per meditar. En els
primers dies podreu; després vindrà
una velleta i li ensenyareu que no
n’hi ha prou que ella sigui bona, que
ha de portar-se als néts petitons. Als
quatre o cinc dies vindran dues
nenes, i després un xicotet, i després
un home, una mica d’amagat... Al cap
de dos mesos no us deixaran viure,
ni podreu resar res al confessionari,
perquè les vostres mans ungides
estaran, com les de Crist —confoses
amb elles, perquè sou Crist— dient: 



jo t’absolc ». I concloïa: «Estimeu el
confessionari.

Estimeu-lo, estimeu-lo! (...). Aquest és
el camí per desagreujar el Senyor per
tants germans nostres que ara no
volen asseure’s al confessionari, ni
sentir a les ànimes, ni administrar el
perdó de Déu» [18] .

Tracte d’amistat amb el Senyor

El significat més profund del
sacerdoci es resumeix a ésser
ministres i amics de Jesús. Ministres
que diuen, com sant Pau: som
ambaixadors en nom de Crist, com si
Déu us exhortés per mitjà de
nosaltres. En nom de Crist us
preguem: reconcilieu-vos amb Déu (2 
Co 5, 20). I amics íntims que —com
assenyala l'Evangeli— saben
perseverar al seu costat en els
moments de dificultat (cf. Lc 22, 28).
Intimitat significa comunió de
pensament i de voluntat, de
sentiments i aspiracions, segons el



consell de l'Apòstol de les gents: 
tingueu en els vostres cors els
mateixos sentiments que va tenir Crist
Jesús ( Flp 2, 5).

La unió amb Jesús no és quelcom de
caràcter merament interior, sinó que
ha de manifestar-se en obres. «Això
significa —explica el Sant Pare— que
hem de conèixer Jesús d’una manera
cada vegada més personal, escoltant-
lo, vivint amb Ell, estant amb Ell.
Hem d’escoltar-lo en la lectio divina ,
és a dir, llegint la Sagrada Escriptura
no d'una manera acadèmica, sinó
espiritual. Així aprenem a trobar-nos
amb el Jesús present que ens parla.
Hem de raonar i reflexionar, davant
Ell i amb Ell, en les seves paraules i
en la seva manera d’actuar. La
lectura de la Sagrada Escriptura és
oració, ha de ser oració, ha de brollar
de l’oració i portar a l’oració» [19] .

L’exemple del Senyor és molt clar. Els
evangelistes el mostren en constant



col·loqui amb Déu Pare, i alhora
posen de manifest que amb molta
freqüència es retirava a la muntanya
per pregar a soles; és a dir, dedicava
estones específiques a l’oració,
apartat de la multitud i fins i tot dels
mateixos Apòstols. El prevere, ipse
Christus , ha d’imitar l’exemple del
Mestre. Només així creixerà en
intimitat amb Ell i serà bon
instrument per comunicar a altres
aquesta amistat.

Sabem bé que l’eficàcia dels
sagraments no depèn de la santedat
personal de qui els administra, ja que
actuen ex operi operato , per la
pròpia virtut; és a dir, són davant tot
i sobretot accions de Crist, únic i
perfecte Sacerdot, font de la vida
sobrenatural. Però, per la Comunió
dels sants, arribaran més gràcies a
les ànimes, si el prevere està ben unit
a Jesucrist; i aquesta bona disposició
s’assegura mitjançant el tracte assidu
amb el Senyor en el Pa i en la



Paraula, en l’eucaristia i en l’oració.
«Només així podem parlar
veritablement in persona Christi ,
encara que la nostra llunyania
interior de Crist no pot posar en
perill la validesa del sagrament. Ser
amic de Jesús, ser prevere, significa,
per tant, ser home d’oració» [20] .

El Magisteri de l'Església, els
ensenyaments dels sants, i la mateixa
experiència mostren la necessitat
que els clergues conreem una vida
interior robusta, amb la celebració
diària de l’eucaristia, amb el recurs
freqüent a la confessió sacramental,
amb el rés de l'Ofici Diví i temps
dedicats a l’oració personal, amb una
devoció filial a la Santíssima Mare de
Déu. Aquesta serà la garantia d’una
acció pastoral realment eficaç. «El
temps que dediquem a l’oració —
deia Benet XVI a un grup de preveres
— no és un temps sostret a la nostra
responsabilitat pastoral, sinó que és
precisament "treball" pastoral, és



orar també pels altres. En el "Comú
de pastors" hom llegeix que una de
les característiques del bon pastor és
que " multum oravit pro fratribus ".
És propi del pastor ésser home
d’oració, estar davant el Senyor orant
pels altres, substituint també els
altres, que potser no saben resar, no
volen pregar o no troben temps per
pregar. Així es posa en relleu que
aquest diàleg amb Déu és una
activitat pastoral» [21] .

En aquest context pren especial
importància la fidelitat a la Litúrgia
de les Hores. Seria un gran error
considerar que aquests moments
d’oració vocal i mental són una
pèrdua de temps, davant les
urgències de la tasca pastoral, i que
no passa res si els ometem.
Precisament aquesta oració pública
de l'Església és un dels encàrrecs
confiats amb l’ordenació sacerdotal.
Però no es queda en una obligació
imposada des de fora; se’ns presenta



més aviat com una necessitat del cor
sacerdotal per al qui se sap ministre
en el Cos místic de Crist.

Deia el Papa en una ocasió que
l'Església «ens imposa —encara que
sempre com a Mare bona— el tenir
temps lliure per a Déu, amb les dues
pràctiques que formen part dels
nostres deures: celebrar la Santa
Missa i resar el breviari. Però més
que recitar, fer-ho com escolta de la
Paraula que el Senyor ens ofereix en
la Litúrgia de les Hores» [22] .
D’aquesta manera, interioritzant la
pregària litúrgica, reservant els
moments més apropiats per a
aquesta oració, prolonguem aquesta
gran cadena suplicant que van
començar els homes justos de l'Antic
Testament. Preguem amb el Senyor,
o millor, el Senyor ora en nosaltres,
com explica sant Agustí: orat pro
nobis ut sacerdos noster; orat ‘in’
nobis ut caput nostrum; oratur a
nobis ut Deus noster [23] . Preguem



amb l'Església de tots els temps.
Llavors es comprèn que l’encàrrec
rebut és una responsabilitat preciosa
que es confia al prevere, perquè
mantingui encesa en el món, fins al
final dels temps, la insubstituïble
torxa de l’oració.

Hi ha una consideració de sant
Josepmaria sobre la necessitat
d’esforçar-se en l’oració, quan el
resar costa, especialment vàlida en el
context de la Litúrgia de les Hores:
«Us podeu unir a l’oració de tots els
cristians de qualsevol època: els qui
ens han precedit, els qui viuen ara,
els qui vindran en els segles futurs.
Així, sentint aquesta meravella de la
Comunió dels Sants, que és un cant
inacabable d’alabança a Déu, encara
que no tingueu ganes o encara que
us sentiu amb dificultats —secs!—,
resareu amb esforç, però amb més
confiança» [24] .

Preocupació pels preveres



En aquests ràpids traços no és
possible exposar tants altres aspectes
que suggereix l'Any sacerdotal. M’he
limitat a recordar alguns punts que
em semblen especialment
importants, perquè formen part del
ministeri que se’ns ha confiat i
incideixen profundament en la cerca
de la santedat. Però no voldria
acabar sense referir-me a un altre
punt capital per als preveres: la
preocupació d’uns per altres, pel bé
espiritual i material dels nostres
germans en el sacerdoci i, en última
instància, per la seva santedat.

El germà ajudat pel seu germà és com
una ciutat murallada ( Prv 18, 19,
Vulgata). El Senyor ha posat als
ministres a l'Església perquè facilitin
als fidels la força salvífica de
l'Evangeli —la Paraula de Déu i els
sagraments— i guiar-los així pel camí
de la santificació. I han de procurar
anar per davant: ser llum que brilla
per il·luminar tothom, sal que



assaoni la vida cristiana (cf. Mt 5,
13-14). Però cada prevere sap que ell
mateix està envoltat de debilitat (cf. 
HB 5, 2) i precisa de l’ajuda dels
altres. «D’aquí que sigui de gran
importància que tots els preveres,
diocesans o religiosos, s’ajudin
mútuament, a fi de ser sempre
cooperadors de la veritat» [25] . Així
s’expressa el decret Presbyterorum
Ordinis del Concili Vaticà II. El tracte
fratern entre els preveres resulta un
mitjà necessari per progressar en el
camí, superant els moments de
debilitat o de cansament, que es
presentin.

Sant Josepmaria, durant molts anys,
va dedicar les millors energies als
germans en el sacerdoci, com ho
palesen els biògrafs. L’amor a
l'Església el portava a més a més a
fomentar en tot moment les
vocacions sacerdotals. Ho tenia molt
gravat a l’ànima, perquè era
conscient que el futur de l'Església



reclama preveres ben formats, plens
de desitjos de santedat i de zel per les
ànimes. Aquesta sol·licitud es va
posar especialment de manifest en
els anys de l'immediat post-concili,
quan gairebé arreu va començar a
advertir-se una considerable
disminució del nombre de vocacions
sacerdotals. Aquesta preocupació va
arribar a ser tan forta, que fins
literalment li treia la son, alhora que
l’impulsava a resar i fer resar sense
parar per aquesta intenció.

Desgraciadament, en la major part
dels països —sobretot en les nacions
desenvolupades d'Occident—
continua l’escassetat de vocacions
sacerdotals, amb la inevitable
repercussió en l’atenció pastoral dels
fidels. Entre tots hem d’aconseguir
del Senyor de les messes que enviï
molts més treballadors al seu camp
(cf. Mt 9, 37-38). No s’ha de
considerar aquesta ocupació com a
tasca que correspongui només als



Bisbes i als encarregats de la pastoral
vocacional: és tasca conjunta de
pastors i fidels, units en el mateix
amor a l'Església, que necessita
urgentment de molts i sants
preveres. Constitueix, per tant, una
responsabilitat que afecta tots els
cristians: implorar a Jesucrist ,
Summe Sacerdot, per aquesta
intenció, posant els mitjans pràctics,
concrets, que hi siguin a l’abast de
cadascú.

Parlem tots nosaltres d’aquest tema
en la predicació i en la catequesi,
també per fomentar en els pares i
mares de família el desig sant que el
Senyor cridi algun dels fills per la
sendera del sacerdoci; aprofitem els
mitjans que se’ns han confiat —des
de l’administració del sagrament de
la Penitència fins a les ocasions més
comunes que se’ns presentin— per
obrir horitzons de lliurament a Déu,
ja que és una tasca apostòlica
prioritària en el moment present.

https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/


Sembrem sempre la llavor de les
possibles vocacions; el Sembrador
diví s’ocuparà de donar l’increment.

Reforçar la comunió amb els
Bisbes

No puc deixar d’assenyalar la
necessitat que els preveres, tots,
vulguin estar molt units al seu bisbe.
El Senyor ens ho repeteix de moltes
maneres, en afirmar que tota ciutat o
casa desunida acabarà per
autodestruir-se (cf. Mt 12, 25); o
també quan parla que les sarments
han d’estar unides al cep (Cf. Jn 15, 5)
per donar fruits saborosos i
abundants. Considerem que la unitat
entre el clergat i el seu Prelat, entre
l'Ordinari i els seus preveres, ha estat
recollida amb sentència molt gràfica
en el Concili Vaticà II, citant sant
Ignasi d'Antioquia, en assimilar
aquesta estreta unió què existeix
entre Crist i l'Església, o entre Crist i
Déu Pare [26] .



La comunió del clergat de cada
diòcesi entorn del seu Pastor és un
dels objectius concrets assenyalats
pel Papa per a aquest Any sacerdotal.
«En línia amb l'Exhortació apostòlica
Pastors dabo vobis del papa Joan Pau
II —ha escrit Benet XVI—, voldria
afegir que el ministeri ordenat té una
radical "forma comunitària" i només
pot ser exercit en la comunió dels
preveres amb el seu Bisbe. És
necessari que aquesta comunió entre
els preveres i amb el propi Bisbe,
basada en el sagrament de l'Orde i
manifestada en la concelebració
eucarística, es tradueixi en diverses
formes concretes de fraternitat
sacerdotal efectiva i afectiva (Cf. 
Pastors dabo vobis , 74). Només així
els preveres sabran viure en plenitud
el do del celibat i seran capaços de
fer florir comunitats cristianes en
què es repeteixin els prodigis de la
primera predicació de l'Evangeli» 
[27] .



Ajudem els Bisbes, també per ajudar
els preveres. Cal que tots ens gaudim
en aquesta clara interdependència
mútua que tantes conseqüències
magnífiques portarà per a tot el
Poble de Déu. Sempre, i més en els
moments històrics que vivim,
aquesta total unió es configura com a
element necessari per fer l'Església
com Jesucrist vol. Desitgem que es
compleixi el mandatum novum ( Jn
13, 34) amb aquest matís que té un
contingut d’obligació: perquè es
reconegui l'Església de Crist, els
pastors hem d’estimar-nos com Ell
ens ha estimat (Cf. ibíd. ).

Acabo amb altres paraules de sant
Josepmaria, amb l’esperança que
avivin encara més en tots els
preveres la inquietud santa de
fomentar vocacions sacerdotals.
Durant un viatge per Amèrica del
Sud, gairebé al final de la seva vida
terrenal, s’adreçava a un grup de
preveres diocesans impulsant-los a

https://opusdei.org/article/catequesis-sobre-jesucrist-i-lesglesia/


preocupar-se de la formació dels qui
donen esperances de rebre la crida al
sacerdoci. I els concretava: «Cerqueu
ajuda econòmica, i envieu [al
Seminari] aquestes ànimes que esteu
preparant des que són nens. Doneu-
los vida interior; ensenyeu-los a
estimar Déu, a trobar-lo dins la seva
ànima, a tenir una pietat filial a la
Santíssima Mare de Déu, a pensar
que la cosa més gran del món és
ésser un altre Crist i el mateix Crist.

»Propòsit ferm: almenys, un
successor! I, com fallen, almenys dos
(...). Si us ho proposeu, ho capgirareu
tot. N’hi ha prou amb què vulgueu» 
[28] .

La Mare de Déu Santíssima, Mare del
Summe i Etern Sacerdot i Mare
nostra, ens aconseguirà del seu Fill —
amb el nostre esforç concret— el do
de la santedat en l’exercici de la
nostra tasca sacerdotal, perquè
siguem instruments eficaços en la



santificació de les ànimes, que la
Trinitat Beatíssima vol realitzar pel
nostre ministeri.

.....................................................................................

[1] Benet XVI, Carta als preveres, 16-
VI-2009.

[2] Benet XVI, Homilia en la Missa
crismal, 13-IV-2006.

[3] Sant Josepmaria, Homilia Prevere
per a l’eternitat , 13-IV-1973.

[4] Cf. A. Vázquez de Prada, "El
Fundador del Opus Dei", vol. II, p.
584.

[5] Sant Josepmaria, cit .

[6] Benet XVI, Homilia en la Missa
Crismal, 13-IV-2006.

[7] Ibíd .

[8] Mons. Àlvaro del Portillo, 
Sacerdotes para una nueva



evangelización , a "Escritos sobre el
sacerdocio", 6ª ed., Palabra 1991, p.
202.

[9] Benet XVI, Carta als preveres, 16-
VI-2009. Cfr. B. Nodet, "Le Curè d'Ars.
Sa pensée — Son Coeur", ed. Xavier
Mappus 1966, pp. 104 y 105.

[10] Concili Vaticà II, decr. 
Presbyterorum Ordinis , n. 14.

[11] Joan Pau II, Paraules en la
conclusió de la trobada amb motiu
del 30è aniversari del decret
"Presbyterorum Ordinis", 27-X-1995.

[12] Joan Pau II, Litt. enc. Ecclesia
d'Eucharistia , 17-IV-2003, n. 5.

[13] Sant Josepmaria, Homilia 
Sacerdots per a l’eternitat , 13-
IV-1973.

[14] Sant Josepmaria, Notes d’una
conversa familiar, 10-V-1974 (AGP,
P01, X-1974, p. 64).



[15] Benet XVI, Homilia en la Missa
crismal, 5-IV-2007.

[16] Benet XVI, Carta als preveres, 16-
VI-2009.

[17] Cit. per Benet XVI en la seva
carta als preveres, 16-VI-2009.

[18] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió amb preveres a Oporto, 31-
X-1972 (AGP, P04, vol. II, p. 758).

[19] Benet XVI, Homilia en la Missa
crismal, 13-IV-2006.

[20] Ibíd .

[21] Benet XVI, Trobada amb
preveres de la diòcesi d'Albano, 31-
VIII-2006.

[22] Ibíd .

[23] Sant Agustí, Enarraciones sobre
los Salmos 85, 1.



[24] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 6-IX-1973 (AGP, P01
X-1973, p. 31).

[25] Concili Vaticà II, decr. 
Presbyterorum Ordinis , n. 8.

[26] Cf. Concili Vaticà II, Const. dogm.
Lumen gentium , n. 27.

[27] Benet XVI, Carta als preveres, 16-
VI-2009.

[28] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió amb preveres en Lima, 26-
VII-1974 (AGP, P04 1974, vol II, p.
401).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/preveres-sants-
per-santificar/ (26/12/2025)

https://opusdei.org/ca/article/preveres-sants-per-santificar/
https://opusdei.org/ca/article/preveres-sants-per-santificar/
https://opusdei.org/ca/article/preveres-sants-per-santificar/

	Preveres: "Sants per santificar"

