
opusdei.org

"Porta fidei": carta
apostòlica de Benet
XVI

El Sant Pare ha escrit una carta
sobre la fe amb el nom de
"Porta fidei". En ella, Benet XVI
convida els cristians a
redescobrir el valor de les
creences. També ha convocat
un any de la fe, que començarà
l'octubre de 2012.

11/10/2012

L’11 d'octubre, es va publicar la Carta
Apostòlica "Porta Fidei", amb la qual



Benet XVI institueix l’«Any de la Fe».
El document, que us oferim
íntegrament traduït al català, consta
de 15 punts.

"Succeeix sovint -diu el Sant Pare-
que els cristians es preocupen molt
per les conseqüències socials,
culturals i polítiques del seu
compromís, al mateix temps que
segueixen considerant la fe com un
pressupost obvi de la vida comuna".

"Mentre que en el passat era possible
reconèixer un teixit cultural unitari,
àmpliament acceptat en la seva
referència al contingut de la fe i als
valors inspirats per ella, avui no
sembla que sigui ja així en molts
sectors de la societat, a causa d'una
crisi profunda de fe que afecta
moltes persones".

En el punt 4, s'informa que l'Any de
la fe començarà l'11 d'octubre de
2012, amb motiu del cinquantè
aniversari de l'obertura del Concili



Vaticà II, i acabarà en la solemnitat
de Jesucrist, Rei de l'Univers, el 24 de
novembre de 2013.

CARTA APOSTÒLICA

EN FORMA DE ‘MOTU PROPRIO’

‘PORTA FIDEI’

DEL SUMME PONTÍFEX

BENET XVI

AMB LA QUAL ES CONVOCA L’ANY
DE LA FE

1. «La porta de la fe» (cf. Ac 14,27),
que introdueix en la vida de comunió
amb Déu i permet l’entrada a la seva
Església, està sempre oberta per a
nosaltres. Es passa aquest llindar
quan la paraula de Déu s’anuncia i el
cor es deixa plasmar per la gràcia
que transforma. Travessar aquesta
porta suposa emprendre un camí
que dura tota la vida. Aquest camí
comença amb el baptisme (cf. Rm



6,4), amb el qual podem anomenar
Déu amb el nom de Pare, i es conclou
amb el pas de la mort a la vida
eterna, fruit de la resurrecció del
Senyor Jesús que, amb el do de
l’Esperit Sant, ha volgut unir en la
seva mateixa glòria tots aquells que
creuen en ell (cf. Jn 17,22). Professar
la fe en la Trinitat —Pare, Fill i
Esperit Sant— equival a creure en un
sol Déu que és Amor (cf. 1Jn 4,8): el
Pare, que en la plenitud dels temps
va enviar el seu Fill per a la nostra
salvació; Jesucrist, que en el misteri
de la seva mort i resurrecció va
redimir el món; l’Esperit Sant, que
guia l’Església a través dels segles a
l’espera del retorn gloriós del Senyor.

2. Des del començament del meu
ministeri com a successor de Pere, he
recordat l’exigència de redescobrir el
camí de la fe per a il·luminar de
manera cada cop més clara l’alegria i
l’entusiasme renovat de l’encontre
amb Crist. En l’homilia de la santa



missa d’inici del Pontificat deia:
«L’Església en el seu conjunt, i en ella
els seus pastors, com Crist han de
posar-se en camí per a rescatar els
homes del desert i conduir-los al lloc
de la vida, cap a l’amistat amb el Fill
de Déu, cap aquell que ens dóna la
vida, i la vida en plenitud.» [1] Passa
avui ben sovint que els cristians es
preocupen molt per les
conseqüències socials, culturals i
polítiques del seu compromís, al
mateix temps que continuen
considerant la fe com un pressupòsit
obvi de la vida comuna. De fet,
aquest pressupòsit no sols no apareix
com a tal, sinó que fins i tot ben
sovint és negat. [2] Mentre que en el
passat era possible reconèixer un
teixit cultural unitari, àmpliament
acceptat en la seva referència al
contingut de la fe i als valors
inspirats per ella, avui no sembla que
sigui ja així en vastos sectors de la
societat, a causa d’una crisi profunda
de fe que afecta moltes persones.



3. No podem deixar que la sal perdi
el gust i la llum romangui oculta (cf.
Mt 5,13-16). Com la samaritana,
també l’home actual pot sentir
novament la necessitat d’acostar-se
al pou per escoltar Jesús, que invita a
creure en ell i a extreure l’aigua viva
que brolla de la seva font (cf. Jn 4,14).
Hem de descobrir novament el gust
d’alimentar-nos amb la paraula de
Déu, transmesa fidelment per
l’Església, i amb el Pa de la vida,
donat com a aliment a tots els qui
són els seus deixebles (cf. Jn 6,51). En
efecte, l’ensenyament de Jesús
ressona encara avui amb la mateixa
força: «No us heu d’afanyar tant per
l’aliment que es fa malbé, sinó pel
que dura i dóna vida eterna» (Jn
6,27). La pregunta plantejada pels
qui l’escoltaven és també avui la
mateixa per a nosaltres: «Com hem
d’actuar per a fer les obres de
Déu?» (Jn 6,28). Sabem la resposta de
Jesús: «L’obra que Déu vol és
aquesta: que cregueu en aquell que



ell ha enviat» (Jn 6,29). Creure en
Jesucrist és, per tant, el camí per a
poder arribar de manera definitiva a
la Salvació.

4. A la llum de tot això, he decidit
convocar un Any de la fe. Començarà
l’11 d’octubre de 2012, en el
cinquantè aniversari de l’obertura
del concili Vaticà II, i acabarà en la
solemnitat de Jesucrist, rei de
l’univers, el 24 de novembre de 2013.
En la data d’11 d’octubre de 2012 se
celebraran també els vint anys de la
publicació del Catecisme de l’Església
catòlica promulgat pel meu
predecessor, el beat papa Joan Pau II,
[3] amb la intenció de mostrar a tots
els fidels la força i la bellesa de la fe.
Aquest document, autèntic fruit del
concili Vaticà II, va ser demanat pel
Sínode Extraordinari dels Bisbes de
1985 com a instrument al servei de la
catequesi, [4] i es va fer gràcies a la
col·laboració de tot l’episcopat de
l’Església catòlica. I precisament he



convocat l’Assemblea General del
Sínode dels Bisbes, al mes d’octubre
de 2012, sobre el tema de «La nova
evangelització per a la transmissió de
la fe cristiana». Serà una bona ocasió
per a introduir tot el cos eclesial en
un temps de reflexió i
redescobriment de la fe especials. No
és la primera vegada que l’Església
està cridada a celebrar un Any de la
fe. El meu venerat predecessor, el
servent de Déu Pau VI, en va
proclamar un de semblant el 1967,
per a commemorar el martiri dels
apòstols Pere i Pau en el dinovè
centenari del seu testimoniatge
suprem. El va concebre com un
moment solemne perquè a tota
l’Església es donés «una professió
autèntica i sincera de la mateixa fe»;
a més, va voler que aquesta fos
confirmada de manera «individual i
col·lectiva, lliure i conscient, interior
i exterior, humil i franca». [5]
Pensava que d’aquesta manera tota
l’Església podria adquirir una



«consciència exacta de la seva fe, per
a reanimar-la, per a purificar-la, per
a confirmar-la i per a confessar-la». 
[6] Les grans transformacions que
van tenir lloc en aquell Any van fer
que la necessitat d’aquella celebració
fos encara més evident, i va
concloure amb la Professió de fe del
poble de Déu, [7] per a testimoniar
com els continguts essencials que des
de fa segles constitueixen el
patrimoni de tots els creients tenen
necessitat de ser confirmats,
compresos i aprofundits de manera
sempre nova, a fi de donar un
testimoniatge coherent en condicions
històriques diferents de les del
passat.

5. En certs aspectes, el meu venerat
predecessor va veure aquest Any
com una «conseqüència i exigència
postconciliar», [8] conscient de les
greus dificultats del temps, sobretot
respecte a la professió de la fe
vertadera i a la seva interpretació



correcta. He pensat que iniciar l’Any
de la fe coincidint amb el
cinquantenari de l’obertura del
concili Vaticà II pot ser una ocasió
propícia per a comprendre que els
textos deixats en herència pels Pares
conciliars, segons les paraules del
beat Joan Pau II, «no perden el seu
valor ni el seu esplendor. Cal llegir-
los de manera apropiada i que siguin
coneguts i assimilats com a textos
qualificats i normatius del Magisteri,
dins la tradició de l’Església. […]
Sento més que mai el deure d’indicar
el Concili com la gran gràcia de què
l’Església s’ha beneficiat en el segle
XX. Amb el Concili se’ns ha ofert una
brúixola segura per a orientar-nos en
el camí del segle que comença». [9] Jo
també vull reafirmar amb força el
que vaig dir referent al Concili pocs
mesos després de la meva elecció
com a successor de Pere: «Si el llegim
i acollim guiats per una
hermenèutica correcta, pot ser i
arribar a ser cada cop més una gran



força per a la renovació sempre
necessària de l’Església.» [10]

6. La renovació de l’Església passa
també a través del testimoni ofert
per la vida dels creients: amb la seva
mateixa existència en el món, els
cristians estan cridats efectivament a
fer resplendir la Paraula de veritat
que el Senyor Jesús ens va deixar.
Precisament el Concili, en la
constitució dogmàtica Lumen
gentium , afirmava: «Mentre que
Crist, “sant i innocent, sense
taca” (He 7,26), no conegué pecat (cf.
2Co 5,21), ans vingué a expiar només
els delictes del poble (cf. He 2,17),
l’Església, pel fet d’incloure pecadors
en la pròpia sina, és alhora santa i
sempre necessitada de purificació, i
practica contínuament la renovació i
la penitència. L’Església “avança
peregrinant entre les persecucions
del món i els consols de Déu”,
anunciant la creu i la mort del
Senyor fins que vingui (cf. 1Co 11,26).



Però s’enforteix amb la puixança del
Senyor ressuscitat, a fi de superar
amb paciència i caritat les seves
afliccions i dificultats, internes i
externes alhora, ni que sigui en la
penombra, de manifestar fidelment
enmig del món el misteri de Crist,
fins que a la fi es manifestarà amb
plena llum.» [11]

En aquesta perspectiva, l’Any de la fe
és una invitació a una autèntica i
renovada conversió al Senyor, únic
Salvador del món. Déu, en el misteri
de la seva mort i resurrecció, ha
revelat en plenitud l’Amor que salva
i crida els homes a la conversió de
vida mitjançant la remissió dels
pecats (cf. Ac 5,31). Per a l’apòstol
Pau, aquest Amor porta l’home a una
nova vida: «Pel baptisme hem estat
sepultats amb ell i hem participat de
la seva mort, perquè, així com Crist,
per l’acció de la glòria del Pare, va
ressuscitar d’entre els morts, també
nosaltres emprenguem una vida



nova» (Rm 6,4). Gràcies a la fe,
aquesta vida nova plasma tota
l’existència humana en la novetat
radical de la resurrecció. En la
mesura de la seva disponibilitat
lliure, els pensaments i els afectes, la
mentalitat i el comportament de
l’home es purifiquen i transformen
lentament, en un procés que no
acaba de complir-se totalment en
aquesta vida. La «fe que actua per
l’amor» (Ga 5,6) es converteix en un
nou criteri de pensament i d’acció
que canvia tota la vida de l’home (cf.
Rm 12,2; Col 3,9-10; Ef 4,20-29; 2Co
5,17).

7. «Caritas Christi urget nos» (2Co
5,14): és l’amor de Crist allò que
omple els nostres cors i ens impulsa
a evangelitzar. Avui, com ahir, ell ens
envia pels camins del món per a
proclamar el seu evangeli a tots els
pobles de la terra (cf. Mt 28,19). Amb
el seu amor, Jesucrist atrau cap a ell
els homes de cada generació: en tot



temps convoca l’Església i li confia
l’anunci de l’evangeli, amb un
manament que és sempre nou. Per
això, també avui és necessari un
compromís eclesial més convençut
en favor d’una nova evangelització
per a redescobrir l’alegria de creure i
tornar a trobar l’entusiasme de
comunicar la fe. El compromís
missioner dels creients treu força i
vigor del descobriment quotidià del
seu amor, que mai no pot faltar. La
fe, en efecte, creix quan es viu com a
experiència d’un amor que es rep i es
comunica com a experiència de
gràcia i de goig. Ens fa fecunds,
perquè eixampla el cor en
l’esperança i permet donar un
testimoniatge fecund: en efecte, obre
el cor i la ment dels qui escolten per
a acollir la invitació del Senyor a
acceptar la seva Paraula per a ser els
seus deixebles. Com afirma sant
Agustí, els creients «s’enforteixen
creient». [12] El sant bisbe de Hipona
tenia bons motius per expressar-se



d’aquesta manera. Com sabem, la
seva vida va ser una recerca
continuada de la bellesa de la fe fins
que el seu cor va trobar descans en
Déu. [13] Els seus nombrosos escrits,
en els quals explica la importància
de creure i la veritat de la fe,
romanen encara avui com un
patrimoni de riquesa incomparable,
permetent encara a tantes persones
que cerquen Déu de trobar el camí
just per a accedir a la «porta de la
fe».

Així, la fe només creix i s’enforteix
creient; no hi ha cap altra possibilitat
per a posseir la certesa sobre la
pròpia vida que abandonar-se, en un 
in crescendo continuat, a les mans
d’un amor que s’experimenta sempre
més gran perquè té el seu origen en
Déu.

8. En aquesta feliç commemoració,
vull invitar els germans bisbes
d’arreu del món a unir-se al



successor de Pere en el temps de
gràcia espiritual que el Senyor ens
ofereix per a rememorar el do
preciós de la fe. Volem celebrar
aquest Any de manera digna i
fecunda. Caldrà intensificar la
reflexió sobre la fe per a ajudar tots
els creients en Crist perquè la seva
adhesió a l’evangeli sigui més
conscient i vigorosa, sobretot en un
moment de canvi profund com el que
està vivint la humanitat. Tindrem
l’oportunitat de confessar la fe en el
Senyor ressuscitat a les nostres
catedrals i esglésies d’arreu del món;
a les nostres cases i amb les nostres
famílies, perquè cadascú senti amb
força l’exigència de conèixer i
transmetre millor a les generacions
futures la fe de sempre. En aquest
Any, les comunitats religioses, així
com les parroquials, i totes les
realitats eclesials antigues i noves,
trobaran la manera de professar
públicament el Credo.



9. Desitgem que aquest Any susciti en
tot creient l’aspiració a confessar la
fe amb plenitud i convicció
renovada, amb confiança i
esperança. Serà també una ocasió
propícia per a intensificar la
celebració de la fe en la litúrgia, i de
manera particular en l’eucaristia,
que és «el cim al qual tendeix
l’actuació de l’Església i alhora la font
d’on brolla tota la seva força». [14] Al
mateix temps, esperem que el
testimoniatge de vida dels creients
sigui cada vegada més creïble.
Redescobrir els continguts de la fe
professada, celebrada, viscuda i
resada, [15] i reflexionar sobre el
mateix acte amb què es creu, és un
compromís que tot creient ha de fer
seu, sobretot en aquest Any.

No és casualitat que els cristians, en
els primers segles, estiguessin
obligats a aprendre de memòria el
Credo. Això els servia com a oració
quotidiana per a no oblidar el



compromís assumit amb el baptisme.
Sant Agustí ho recorda amb unes
paraules de significat profund, quan
en un sermó sobre la redditio
symboli , ‘l’entrega del Credo’, diu:
«El símbol del misteri sacrosant que
vau rebre tots alhora i que avui heu
recitat d’un en un, no és altra cosa
que les paraules en què se sosté
sòlidament la fe de l’Església, la
nostra mare, sobre la base
incommovible que és Crist, el Senyor.
[…] Vau rebre i vau recitar quelcom
que heu de retenir sempre en la
vostra ment i cor i repetir al vostre
llit; quelcom sobre el que heu de
pensar quan sou al carrer i que no
heu d’oblidar ni quan mengeu, de
manera que, fins i tot quan dormiu
corporalment, vigileu amb el cor.» 
[16]

10. En aquest sentit, voldria insinuar
un camí que sigui útil per a
comprendre de manera més
profunda no sols els continguts de la



fe sinó, juntament també amb això,
l’acte amb què decidim entregar-nos
totalment i amb plena llibertat a Déu.
En efecte, hi ha una unitat profunda
entre l’acte amb què es creu i els
continguts als quals donem el nostre
assentiment. L’apòstol Pau ens ajuda
a entrar a dins d’aquesta realitat
quan escriu: «amb el cor es creu i
amb els llavis es professa» (cf. Rm
10,10). El cor indica que el primer
acte amb què s’arriba a la fe és el do
de Déu i l’acció de la gràcia que actua
i transforma la persona fins al més
íntim.

Pel que fa a això, l’exemple de Lídia
és molt eloqüent. Explica sant Lluc
que Pau, mentre es trobava a Filips,
va anar un dissabte a anunciar
l’evangeli a algunes dones; entre
aquestes hi havia Lídia i el «Senyor li
va obrir el cor perquè fes cas del que
deia Pau» (Ac 16,14). El sentit que
tanca l’expressió és important. Sant
Lluc ensenya que el coneixement



dels continguts que s’han de creure
no són suficients si després el cor,
autèntic sagrari de la persona, no
està obert per la gràcia que permet
tenir ulls per mirar en profunditat i
comprendre que el que s’ha anunciat
és la paraula de Déu.

Professar amb la boca indica, per
part seva, que la fe implica un
testimoniatge i un compromís públic.
El cristià no pot pensar mai que
creure és un fet privat. La fe és
decidir-se a estar amb el Senyor per a
viure amb ell. I aquest «estar amb
ell» ens porta a comprendre les raons
per les quals es creu. La fe,
precisament perquè és un acte de la
llibertat, exigeix també la
responsabilitat social del que es creu.
L’Església, el dia de Pentecosta
mostra amb tota evidència aquesta
dimensió pública del creure i de
l’anunciar a tots sense temor la
pròpia fe. És el do de l’Esperit Sant el
que capacita per a la missió i



enforteix el nostre testimoniatge,
fent-lo franc i valerós.

La mateixa professió de fe és un acte
personal i al mateix temps
comunitari. En efecte, el primer
subjecte de la fe és l’Església. En la fe
de la comunitat cristiana cadascú rep
el baptisme, signe eficaç de l’entrada
al poble dels creients per a
aconseguir la Salvació. Com afirma el
Catecisme de l’Església catòlica:
«“Crec”: és la fe de l’Església
professada personalment per cada
creient, sobretot en el moment del
baptisme. “Creiem”: és la fe de
l’Església confessada pels bisbes
reunits en Concili o, més
generalment, per l’assemblea
litúrgica dels creients. “Crec”: és
també l’Església, Mare nostra, que
respon a Déu amb la seva fe i ens
ensenya a dir: “Jo crec”, “Nosaltres
creiem”.» [17]



Com es pot veure, el coneixement
dels continguts de la fe és essencial
per a donar l’assentiment propi, és a
dir, per a adherir-se plenament amb
la intel·ligència i la voluntat al que
proposa l’Església. El coneixement de
la fe introdueix en la totalitat del
misteri salvador revelat per Déu.
L’assentiment que es presta implica
per tant que, quan es creu, s’accepta
lliurement tot el misteri de la fe, ja
que qui garanteix la seva veritat és
Déu mateix que es revela i fa
conèixer el seu misteri d’amor. [18]

Per altra part, no podem oblidar que
algunes persones del nostre context
cultural, encara que no reconeixen
en ells el do de la fe, cerquen amb
sinceritat el sentit últim i la veritat
definitiva de la seva existència i del
món. Aquesta recerca és un autèntic
«preàmbul» de la fe, perquè porta les
persones pel camí que condueix al
misteri de Déu. La mateixa raó de
l’home, en efecte, porta inscrita



l’exigència d’«allò que val i roman
sempre». [19] Aquesta exigència
constitueix una invitació permanent,
inscrita indeleblement en el cor
humà, a posar-se en camí per trobar
aquell que no cercaríem si no hagués
ja vingut. [20] La fe ens invita i ens
obre totalment a aquest encontre.

11. Per a accedir a un coneixement
sistemàtic del contingut de la fe, es
pot trobar en el Catecisme de
l’Església catòlica un subsidi preciós i
indispensable. És un dels fruits més
importants del concili Vaticà II. En la
constitució apostòlica Fidei
depositum , signada precisament en
complir-se el trentè aniversari de
l’obertura del concili Vaticà II, el beat
Joan Pau II escrivia: «Aquest
Catecisme aportarà una contribució
molt important a l’obra de renovació
de tota la vida eclesial […]. El reconec
com un instrument vàlid i autoritzat
al servei de la comunió eclesial i com



una norma segura per a
l’ensenyament de la fe.» [21]

Precisament en aquest horitzó, l’Any
de la fe haurà d’expressar un
compromís unànime per a
redescobrir i estudiar els continguts
fonamentals de la fe, sintetitzats
sistemàticament i orgànicament en el
Catecisme de l’Església catòlica. En
efecte, en ell es posa de manifest la
riquesa de l’ensenyament que
l’Església ha rebut, custodiat i ofert
en els seus dos mil anys d’història.
Des de la Sagrada Escriptura als
Pares de l’Església, dels mestres de
teologia als sants de tots els segles, el
Catecisme ofereix una memòria
permanent de les diferents maneres
com l’Església ha meditat sobre la fe i
ha progressat en la doctrina, per
donar certesa als creients en la seva
vida de fe.

En la seva mateixa estructura, el
Catecisme de l’Església catòlica



presenta el desenvolupament de la fe
fins abordar els grans temes de la
vida quotidiana. A través de les seves
pàgines es descobreix que tot el que
es presenta no és una teoria, sinó la
trobada amb una Persona que viu a
l’Església. A la professió de fe, de fet,
segueix l’explicació de la vida
sacramental, en la qual Crist és
present i actua, i continua la
construcció de la seva Església. Sense
la litúrgia i els sagraments, la
professió de fe no tindria eficàcia,
perquè no tindria la gràcia que sosté
el testimoni dels cristians. De la
mateixa manera, l’ensenyament del
Catecisme sobre la vida moral
adquireix sentit ple quan es posa en
relació amb la fe, la litúrgia i la
pregària.

12. Així, doncs, el Catecisme de
l’Església catòlica podrà ser en
aquest Any un veritable instrument
de suport a la fe, especialment per
als qui es preocupen per la formació



dels cristians, tan important en el
nostre context cultural. Per a això, he
invitat la Congregació per a la
Doctrina de la Fe a redactar una
Nota, d’acord amb els Dicasteris
competents de la Santa Seu, en què
s’ofereixi a l’Església i als creients
algunes indicacions per a viure
aquest Any de la fe de la manera més
eficaç i apropiada, ajudant-los a
creure i a evangelitzar.

En efecte, la fe està sotmesa més que
no pas en el passat a una sèrie
d’interrogants que provenen d’un
canvi de mentalitat que, sobretot
avui, redueix l’àmbit de les certeses
racionals als dels èxits científics i
tecnològics. Però l’Església mai no ha
tingut por de mostrar com entre la fe
i la ciència vertadera no pot haver-hi
cap conflicte, perquè ambdues,
encara que per camins diferents,
tendeixen a la veritat. [22]



13. Al llarg d’aquest Any serà decisiu
tornar a recórrer la història de la
nostra fe, que contempla el misteri
insondable de la confluència de la
santedat i el pecat. Mentre la primera
posa en relleu la gran contribució
que els homes i les dones han fet per
al creixement i desenvolupament de
les comunitats a través del
testimoniatge de la seva vida, el
segon ha de suscitar en cadascú un
acte de conversió sincer i constant, a
fi d’experimentar la misericòrdia del
Pare que surt a l’encontre de tots.

Durant aquest temps, tindrem la
mirada fixa en Jesucrist, «el
capdavanter de la fe i el qui la porta
a la plenitud» (He 12,2): en ell troben
el compliment tots els afanys i els
anhels del cor humà. L’alegria de
l’amor, la resposta al drama del
sofriment i el dolor, la força del
perdó davant l’ofensa rebuda i la
victòria de la vida davant el buit de
la mort, tot té el compliment en el



misteri de la seva Encarnació, del seu
fer-se home, del seu compartir amb
nosaltres la debilitat humana per
transformar-la amb el poder de la
seva resurrecció. En ell, mort i
ressuscitat per la nostra Salvació,
s’il·luminen plenament els exemples
de fe que han marcat els últims dos
mil anys de la nostra història de
Salvació.

Per la fe, Maria va acollir la paraula
de l’Àngel i va creure en l’anunci que
seria la Mare de Déu en obediència
del seu lliurament (cf. Lc 1,38). En la
visita a Isabel va entonar el seu
càntic de lloança a l’Omnipotent per
les meravelles que fa en els qui
s’encomanen a ell (cf. Lc 1,46-55).
Amb goig i tremolor va infantar el
seu fill únic, mantenint intacta la
virginitat (cf. Lc 2,6-7). Confiada en el
seu espòs Josep, va portar Jesús a
Egipte per salvar-lo de la persecució
d’Herodes (cf. Mt 2,13-15). Amb la
mateixa fe va seguir el Senyor en la



seva predicació i va romandre amb
ell fins al Calvari (cf. Jn 19,25-27).
Amb fe, Maria va assaborir els fruits
de la resurrecció de Jesús i, guardant
tots els records en el seu cor (cf. Lc
2,19.51), els va transmetre als Dotze,
reunits amb ella al Cenacle per a
rebre l’Esperit Sant (cf. Ac 1,14;
2,1-4).

Per la fe, els Apòstols ho van deixar
tot per seguir el Mestre (cf. Mt 10,28).
Van creure en les paraules amb què
anunciava el regne de Déu, que està
present i es realitza en la seva
persona (cf. Lc 11,20). Van viure en
comunió de vida amb Jesús, que els
instruïa amb els seus ensenyaments,
deixant-los una nova regla de vida
per la qual serien reconeguts com els
seus deixebles després de la seva
mort (cf. Jn 13,34-35). Per la fe, van
anar per tot el món, seguint el
manament de portar l’evangeli a tota
criatura (cf. Mc 16,15) i sense cap
temor van anunciar a tothom



l’alegria de la resurrecció, de la qual
van ser testimonis fidels.

Per la fe, els deixebles van formar la
primera comunitat reunida entorn
de l’ensenyament dels Apòstols, la
pregària i la celebració de
l’eucaristia, posant en comú tots els
seus béns per a atendre les
necessitats dels germans (cf. Ac
2,42-47).

Per la fe, els màrtirs van entregar la
seva vida com a testimoniatge de la
veritat de l’evangeli, que els havia
transformat i fet capaços d’arribar
fins al do més gran de l’amor amb el
perdó dels seus perseguidors.

Per la fe, homes i dones han
consagrat la seva vida a Crist,
deixant-ho tot per a viure en la
senzillesa evangèlica l’obediència, la
pobresa i la castedat, signes concrets
de l’espera del Senyor que ja arriba.
Per la fe, molts cristians han
promogut accions en favor de la



justícia, per a fer concreta la paraula
del Senyor, que ha vingut a
proclamar l’alliberament dels
oprimits i un any de gràcia per a
tothom (cf. Lc 4,18-19).

Per la fe, homes i dones de tota edat,
els noms dels quals estan escrits en el
llibre de la vida (cf. Ap 7,9; 13,8), han
confessat al llarg dels segles la
bellesa de seguir el Senyor Jesús allí
on se’ls cridava a donar
testimoniatge del seu ser cristians: a
la família, a la feina, en la vida
pública i en l’exercici dels carismes i
ministeris que els confiaven.

També nosaltres vivim per la fe: per
al reconeixement viu del Senyor
Jesús, present en les nostres vides i
en la història.

14. L’Any de la fe serà també una
bona oportunitat per a intensificar el
testimoniatge de la caritat. Sant Pau
ens recorda: «Ara, doncs, es
mantenen la fe, l’esperança i l’amor,



tots tres; però l’amor és el més
gran» (1Co 13,13). Amb paraules
encara més fortes

—que sempre afecten els cristians—,
l’apòstol Jaume diu: «De què servirà,
germans meus, que algú digui que té
fe si no ho demostra amb les obres?
¿Pot salvar-lo, potser, aquesta fe? Si
un germà o una germana no tenen
vestits i els falta l’aliment de cada
dia, i algú de vosaltres els diu: “Aneu-
vos-en en pau, abrigueu-vos bé i
alimenteu-vos”, però no els dóna allò
que el seu cos necessita, de què
serviran aquestes paraules? Així
passa també amb la fe: si no es
demostra amb les obres, la fe tota
sola és morta. Potser algú replicarà:
“Tu tens fe i jo tinc obres; mostra’m,
sense les obres, que tens fe, i jo, amb
les obres, et mostraré la meva
fe”» (Jm 2,14-18).

La fe sense l’amor no dóna fruit, i
l’amor sense fe seria un sentiment



constantment a mercè del dubte. La
fe i l’amor es necessiten mútuament,
de manera que l’una permet a l’altre
continuar el seu camí. En efecte,
molts cristians dediquen les seves
vides amb amor a qui està sol,
marginat o exclòs, com el primer a
qui cal atendre i el més important a
qui cal socórrer, perquè precisament
en ell es reflecteix el rostre mateix de
Crist. Gràcies a la fe podem
reconèixer en els qui demanen el
nostre amor el rostre del Senyor
ressuscitat. «Tot allò que fèieu a un
d’aquests germans meus més petits,
m’ho fèieu a mi» (Mt 25,40): aquestes
paraules seves són un advertiment
que no s’ha d’oblidar, i una invitació
perenne a tornar aquest amor amb
què ell té cura de nosaltres. És la fe
allò que ens permet reconèixer Crist,
i és el seu amor mateix allò que
impulsa a socórrer-lo cada cop que es
fa el nostre proïsme en el camí de la
vida. Sostinguts per la fe, mirem amb
esperança el nostre compromís en el



món, esperant «un cel nou i una
terra nova, on regnarà la
justícia» (2Pe 3,13; cf. Ap 21,1).

15. Arribats els seus últims dies,
l’apòstol Pau va demanar al deixeble
Timoteu que «cerqués la fe» (cf. 2Tm
2,22) amb la mateixa constància que
quan era nen (cf. 2Tm 3,15). Escoltem
aquesta invitació com adreçada a
cadascun de nosaltres, perquè ningú
no es torni peresós en la fe. Ella és la
companya de vida que ens permet
distingir amb ulls sempre nous les
meravelles que Déu fa per nosaltres.
Intentant percebre els signes dels
temps en la història actual, ens
compromet a cadascú a convertir-
nos en un signe viu de la presència
de Crist ressuscitat en el món. Allò
que el món necessita avui de manera
especial és el testimoniatge creïble
dels qui, il·luminats en la ment i el
cor per la Paraula del Senyor, són
capaços d’obrir el cor i la ment de



molts al desig de Déu i de la vida
veritable, aquella que no té fi.

Que «la paraula del Senyor es
difongui i sigui glorificada» (2Te 3,1):
que aquest Any de la fe faci cada cop
més forta la relació amb Crist, el
Senyor, perquè només en ell tenim la
certesa per a mirar el futur i la
garantia d’un amor autèntic i
durador. Les paraules de l’apòstol
Pere projecten un últim raig de llum
sobre la fe: «Tot això us dóna una
gran alegria, ni que ara
necessàriament us hagin d’entristir
per poc temps proves de tota mena;
perquè si l’or, que es fa malbé, és
provat al foc, la vostra fe, molt més
preciosa que l’or, també ha de ser
provada, i així es farà mereixedora
de lloança, glòria i honor el dia que
Jesucrist es revelarà. Vosaltres
l’estimeu encara que no l’heu vist, i
ara, sense veure’l, creieu en ell. I
teniu una alegria tan gloriosa que no
hi ha paraules per a expressar-la, ja



que heu assolit el terme de la fe: la
vostra salvació» (1Pe 1,6-9). La vida
dels cristians coneix l’experiència de
l’alegria i el sofriment. Quants sants
han experimentat la soledat. Quants
creients són provats també en els
nostres dies pel silenci de Déu, quan
voldrien escoltar la seva veu
consoladora. Les proves de la vida,
alhora que permeten comprendre el
misteri de la Creu i participar en els
sofriments de Crist (cf. Col 1,24), són
preludi de l’alegria i l’esperança a
què condueix la fe: «Quan sóc feble
és quan sóc realment fort» (2Co
12,10). Nosaltres creiem amb certesa
ferma que el Senyor Jesús ha vençut
el mal i la mort. Amb aquesta
confiança segura ens encomanem a
ell: present entre nosaltres, venç el
poder del maligne (cf. Lc 11,20), i
l’Església, comunitat visible de la
seva misericòrdia, roman en ell com
a signe de la reconciliació definitiva
amb el Pare.



Confiem a la Mare de Déu,
proclamada «feliç perquè ha
cregut» (Lc 1,45), aquest temps de
gràcia.

Donat a Roma, al costat de Sant Pere,
l’11 d’octubre de l’any 2011, setè del
meu Pontificat.

Benedictus pp XVI

...................................................................

[1] Homilia en la missa d’inici de
Pontificat (24 abril 2005): AAS 97
(2005), 710.

[2] Cf. Benet XVI, Homilia en la missa
a Terreiro do Paço (Lisboa) (11 maig
2010), a l’ Osservatore Romano ed. en
llengua espanyola (16 maig 2010), p.
8-9.

[3] Cf. Joan Pau II, Const. ap. Fidei
depositum (11 octubre 1992): AAS 86
(1994), 113-118.



[4] Cf. Relació final del Sínode
Extraordinari dels Bisbes (7
desembre 1985), II, B, a, 4, a l’ 
Osservatore Romano ed. en llengua
espanyola (22 desembre 1985), p. 12.

[5] Pau VI, Exhort. ap. Petrum et
Paulum Apostolos , en el XIX
centenari del martiri dels sants
apòstols Pere i Pau (22 febrer 1967):
AAS 59 (1967), 196.

[6] Ibid ., 198.

[7] Pau VI, Solemne professió de fe,
homilia per a la concelebració en el
XIX Centenari del martiri dels sants
apòstols Pere i Pau, en la conclusió
de l’Any de la fe (30 juny 1968): AAS
60 (1968), 433-445.

[8] Id ., Audiència general (14 juny
1967): Insegnamenti V (1967), 801.

[9] Joan Pau II, Carta ap. Novo
millennio ineunte (6 gener 2001), 57:
AAS 93 (2001), 308.



[10] Discurs a la cúria romana (22
desembre 2005): AAS 98 (2006), 52.

[11] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium , sobre l’Església, 8.

[12] De utilitate credendi , 1, 2.

[13] Cf. Agustí d’Hipona, Confessions ,
I, 1.

[14] Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada litúrgia, 10.

[15] Cf. Joan Pau II, Const. ap. Fidei
depositum (11 octubre 1992): AAS 86
(1994), 116.

[16] Se rmo 215, 1

[17] Catecisme de l’Església catòlica,
167.

[18] Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Const.
dogm. Dei Filius , sobre la fe catòlica,
cap. III: DS 3008-3009; Conc. Ecum.



Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la revelació divina, 5.

[19] Discurs al Collège des
Bernardins, París (12 setembre 2008):
AAS 100 (2008), 722.

[20] Cf. Agustí d’Hipona, Confessions ,
XIII, 1.

[21] Joan Pau II, Const. ap. Fidei
depositum (11 octubre 1992):AAS 86
(1994), 115 i 117.

[22] Cf. Id ., Carta enc. Fides et ratio
(14 setembre 1998) 34.106: AAS 91
(1999), 31-32. 86-87.

Traducció text Conferència
Episcopal Tarraconense

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/porta-fidei-carta-
apostolica-de-benet-xvi/ (19/12/2025)

https://opusdei.org/ca/article/porta-fidei-carta-apostolica-de-benet-xvi/
https://opusdei.org/ca/article/porta-fidei-carta-apostolica-de-benet-xvi/
https://opusdei.org/ca/article/porta-fidei-carta-apostolica-de-benet-xvi/

	"Porta fidei": carta apostòlica de Benet XVI

