opusdei.org

Perque veuran Déu

Us oferim en audio i text,
I'homilia de sant Josepmaria
"Perqueé veuran Déu" publicada
a "Amics de Déu" i pronunciada
el 12 de marg de 1954.

12/03/2020

Disponible també a Soundcloud,
ivoox i Youtube

Que Jesucrist és el model nostre, de
tots els cristians, ho sabeu


https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-perque-veuran-deu?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/28530286
https://youtu.be/gbof-7cJR5E

perfectament perqué ho heu sentit i
meditat sovint. A més, heu ensenyat
tantes animes, en aquest apostolat
—tracte huma amb sentit divi— que
forma ja una part del vostre jo; i ho
heu recordat, quan calia, tot servint-
vos d’aquest mitja meravellos de la
correccio fraterna, per tal que el qui
us escoltava comparés el seu
comportament amb el del nostre
Germa primogenit, el Fill de Maria,
Mare de Déu i Mare nostra.

Jesus és el model. Ho ha dit Ell:
discite a me,[1] apreneu de mi. I avui
desitjo parlar-vos d’una virtut que
sense que sigui I'tnica ni la primera,
és cert que actua en la vida cristiana
com la sal que preserva de la
corrupcio, i constitueix la pedra de
toc per a ’anima apostolica: la virtut
de la santa puresa.

Certament, la caritat teologal se’'ns
mostra com la virtut meés alta; pero la
castedat resulta el mitja sine qua non,



una condicio imprescindible per a
aconseguir aquest dialeg intim amb
Déu; 1 quan no es guarda, si no hi ha
Iluita, un acaba cec; no es veu res,
perqué ’home animal no pot percebre
les coses que son de UEsperit de Déu.

[2]

Nosaltres volem mirar amb ulls nets,
animats per la predicacio del Mestre:
benaurats els nets de cor, perqué
veuran Déu.[3] L’Església ha
presentat sempre aquestes paraules
com una invitacio a la castedat.
Guarden un cor sa, escriu sant Joan
Crisostom, aquells qui posseeixen una
consciéncia completament neta o bé
els qui amen la castedat. Cap virtut no
és tan necessaria com aquesta per a
veure Déu.[4]

I’exemple de Crist

Jesucrist, Senyor Nostre, al llarg de la
seva vida terrenal, ha estat cobert
d’improperis, I’han maltractat de
totes les maneres possibles. Us en



recordeu? Propalen que es comporta
com un esvalotador i afirmen que
esta endimoniat.[5] En una altra
ocasio, interpreten malament les
manifestacions del seu Amor infinit, i
el titllen d’amic de pecadors.[6]

Més endavant, a Ell, que és la
penitencia i la tempranca, li retreuen
que frequenta la taula dels rics.[7]
També ’anomenen despectivament
fabri filius,[8] fill del treballador, del
fuster, com si aix0 fos una injuria.
Permet que I’apostrofin com a
bevedor i golut... Deixa que I’acusin
de tot, menys de no ésser cast. En
aixo els ha tapat la boca, perqueé vol
que nosaltres conservem aquest
exemple sense cap ombra: un model
meravellos de puresa, de netedat, de
llum, d’amor que sap cremar tot el
mon per purificar-lo.

A mi, m’agrada de referir-me a la
santa puresa, contemplant tothora la
conducta de Nostre Senyor. Ell posa



de manifest una gran delicadesa en
aquesta virtut. Fixeu-vos en allo que
relata sant Joan quan Jesus, fatigatus
ex itinere, sedebat sic supra fontem,[9]
cansat de la caminada, s’assegué al
brocal del pou.

Abaixeu amb recolliment els ulls de
I’anima i reviviu a poc a poc ’escena:
Jesucrist, perfectus Deus, perfectus
homo,[10] esta fatigat per la
caminada i pel treball apostolic. Tal
com potser us ha esdevingut algun
cop a vosaltres, que acabeu rendits,
perque ja no podeu més. Es
commovedor de veure el Mestre
esgotat. A més, té fam: els deixebles
han anat al poble vei, a cercar
quelcom per menjar. I té set.

Pero més que la fatiga del cos, el
consumeix la set d’animes. Per aixo,
en arribar la samaritana, aquella
dona pecadora, el cor sacerdotal de
Crist s’aboca, diligent, per recobrar



I’ovella perduda: oblidant el
cansament, la fam ila set.

S’ocupava el Senyor en aquella gran
obra de caritat, mentre els Apostols
tornaven de la ciutat, i mirabantur
quia cum muliere loquebatur,[11] es
van sorprendre que parlés tot sol
amb una dona. Quin compte! Quin
amor a la virtut encantadora de la
santa puresa, que ens ajuda a ser
meés forts, més ferms, més fecunds,
més capacgos de treballar per Déu,
més capacos de totes les coses grans!

Aquesta és la voluntat de Déu, la
vostra santificacio... Que sapiga
cadascun de vosaltres tractar el seu
cos santament i honestament, sense
deixar-se arrossegar per la passio,
com fan els pagans que no coneixen
Déu.[12] Pertanyem totalment a Déu,
amb anima i cos, amb la carn i amb
els ossos, amb els sentits i amb les
potencies. Pregueu-li amb confianca:
Jesus, guardeu-nos el cor! un cor



gran, un cor fortitendre i afectuds i
delicat, que sobreixi de caritat per
Vos, per servir totes les animes.

El nostre cos és sant, temple de Déu,
precisa sant Pau. Aquesta exclamacio
de I’Apostol em duu a la memoria la
crida universal a la santedat, que el
Mestre adreca als homes: estote vos
perfecti sicut et Pater vester caelestis
perfectus est.[13] A tothom, sense
discriminacions de cap mena,
demana el Senyor correspondencia a
la gracia; a cadascu, d’acord amb la
seva situacio personal, exigeix la
practica de les virtuts propies dels
fills de Déu.

Per aixo, en recordar-vos ara que el
cristia ha de guardar una castedat
perfecta, em refereixo a tots: als
solters, que han d’atenir-se a una
completa continéencia; i als casats,
que viuen castament complint les
obligacions propies de llur estat.



Amb Pl’esperit de Déu, la castedat no
resulta un pes molest i humiliant. Es
una afirmacio joiosa: el fet de voler,
el domini, el venciment, no ho déona
la carn, ni ve de l'instint; procedeix
de la voluntat, sobretot si va unit a la
Voluntat del Senyor. Per ésser castos
—1 no simplement continents o
honestos—, hem de sotmetre les
passions a la rad, pero per un motiu
alt, per un impuls d’Amor.

Comparo aquesta virtut a unes ales
que ens permeten de transmetre els
manaments, la doctrina de Déu, per
tots els ambients de la terra, sense
por de restar enfangats. Les ales
—també les d’aquests ocells
majestuosos que es remunten on no
arriben els nuvols— pesen, i molt.
Pero si manquessin, no hi hauria vol.
Fiqueu-vos-ho en el cap, decidits a no
cedir si noteu la urpada de la
temptacio, que s’insinua presentant
la puresa com una carrega



insuportable: endavant!, amunt!, fins
al sol, a la caca de I’Amor.

Tinguem Déu en el nostre cos

Sempre m’ha fet molta llastima la
norma d’alguns —de tants!— que
escullen, com a pauta constant dels
seus ensenyaments, la impuresa;
amb la qual cosa aconsegueixen —ho
he comprovat en moltes animes— el
contrari d’allo que pretenen, ja que
és una materia més enganxosa que el
vesc, i deforma les consciencies amb
complexos o0 amb temences, com si la
netedat d’anima fos un obstacle
gairebé insuperable. Nosaltres, no;
nosaltres hem de tractar de la santa
puresa amb raonaments positius i
limpids, amb paraules modestes i
clares.

Discorrer sobre aquest tema vol dir
dialogar sobre I’Amor. Us acabo
d’assenyalar que per a aix0, m’ajuda
el fet d’acudir a la Humanitat
Santissima de Nostre Senyor, a



aquesta meravella inefable de Déu
que s’humilia fins a fer-se home, i
que no se sent degradat en haver
pres carn com la nostra, amb totes
les seves limitacions i febleses, llevat
del pecat; i aix0 perqueé ens estima
amb bogeria! Ell no es rebaixa amb
el seu anorreament; en canvi, a
nosaltres, ens eleva, ens deifica en el
cosien I’anima. Respondre que si al
seu Amor, amb una estimacio clara,
ardent i ordenada, aixo és la virtut
de la castedat.

Hem de clamar a tot el mon, amb la
boca i amb el testimoni del nostre
capteniment: no enverinem el cor,
com si fossim unes pobres bestioles,
dominats pels instints més baixos. Un
escriptor cristia ho explica aixi:
mireu que no és pas petit el cor de
I’home, ja que abraga tantes coses.
Mesureu aquesta grandesa no en les
seves dimensions fisiques, sino en el
poder del seu pensament, capag
d’assolir el coneixement de tantes



veritats. En el cor és possible de
preparar el cami del Senyor, de tragar
una sendera dreta, perque hi passin el
Verb i la Saviesa de Déu. Amb una
conducta honesta, amb obres
irreprotxables, prepareu el cami del
Senyor, aplaneu-lo, per tal que el Verb
de Déu camini en vosaltres sense
entrebancs i us faci conéixer els seus
misteris i la seva vinguda.[14]

L’Escriptura Santa ens revela que
aquesta obra grandiosa de la
santificacio, tasca oculta i magnifica
del Paraclet, s’esdevé en I’anima i en
el cos. ¢ Que no ho sabeu, que els
vostres cossos son membres de Crist?,
clama I’Apostol. ;Haig d’esqueixar,
doncs, uns membres de Crist per fer-
ne membres d’una prostituta? (...) ;O
és que no sabeu que els vostres cossos
son temples de UEsperit Sant que
habita en vosaltres, i que heu rebut de
Déu, i que ja no sou vostres, perqué
heu estat comprats a un gran preu?



Glorifiqueu Déu i porteu-lo en el
vostre cos.[15]

N’hi ha alguns per alli, que senten
parlar de castedat i somriuen. Es una
rialleta —una ganyota— sense
alegria, morta, de caps retorcats: la
gran majoria —repeteixen— no hi
creuen! Jo, als nois que
m’acompanyaven pels barris i
hospitals de la periferia de Madrid
—sO0n tants, tants, els anys que han
passat—, els solia dir: considereu que
hi ha un regne mineral; un altre, el
regne vegetal —més perfecte— en el
qual, a ’existencia, s’hi ha afegit la
vida; i després ve un regne animal,
format per éssers amb sensibilitat i
moviment, gairebé sempre.

Els explicava, potser d’'una manera
poc academica, pero grafica, que
hauriem d’instituir un altre regne,
I’hominal, el regne dels humans:
perqueé la criatura racional posseeix
una intel-ligencia admirable, espurna



de la Saviesa divina, que li permet de
raonar pel seu compte; i aquesta
estupenda llibertat, per la qual pot
acceptar o rebutjar una cosa o una
altra, al seu grat.

Doncs en aquest regne dels homes
—els comentava amb I’experiencia
que provenia de la meva abundosa
tasca com a sacerdot—, per a una
persona normal, el tema del sexe
ocupa un quart o cinque lloc. Primer
hi ha les aspiracions de la vida
espiritual, aquella que cada u tingui;
immediatament, moltes questions
que interessen ’home o la dona
corrent: el pare, la mare, la llar, els
fills. Més tard, la professid. I alla, en
el quart o cinque terme, apareix
I'impuls sexual.

Per aix0, quan he conegut gent que
convertia aquest punt en argument
central de la seva conversa, he
pensat que son anormals, uns pobres
desgraciats, potser uns malalts. I hi



afegia —aqui sorgia un moment de
rialles i de broma, entre els nois als
quals em dirigia— que aquests
desventurats em feien tanta llastima
com un nen deforme amb el cap
gros, gros, d’'un metre de perimetre.
Son uns subjectes infeligos, i per part
nostra —a més de les oracions per
ells— brolla una compassio fraterna,
ja que desitgem que es guareixin de
la seva trista malaltia; pero, no cal
dir-ho, mai no son ni més homes ni
més dones que els que no van
obsessionats pel sexe.

La castedat és possible

Tots nosaltres arrosseguem passions;
tots ens trobem amb les mateixes
dificultats, a qualsevol edat. Per aixo,
hem de lluitar. Recordeu allo que
escrivia sant Pau: datus est mihi
stimulus carnis meae, angelus
Satanae, qui me colaphizet,[16] es
rebel-la I’estimul de la carn, que és
com un angel de Satanas, que el



bufeteja, perque si no, s’ompliria de
superbia.

No es pot menar una vida neta sense
I’assistencia divina. Déu vol que
siguem humils i que demanem el seu
socors. Has de suplicar confiadament
a la Verge, ara mateix, en la soledat
acompanyada del teu cor, sense
remor de paraules: Mare meva,
aquest pobre cor meu se subleva
amb ximpleries... Si vos no em
protegiu... I temparara perque el
conservis pur i facis el cami a qué
Déu t’ha cridat.

Fills: humilitat, humilitat; aprenguem
d’ésser humils. Per a custodiar
I’Amor cal la prudeéncia, vigilar amb
compte 1 no deixar-se dominar per la
por. Entre els autors classics
d’espiritualitat, n’hi ha molts que
comparen el dimoni amb un gos
rabios, fermat amb una cadena: si no
ens hi acostem no ens mossegara, per
molt que bordi. Si fomenteu en les



vostres animes la humilitat, és segur
que evitareu les ocasions,
reaccionareu amb la valentia de
fugir; i acudireu diariament a ’auxili
del Cel, per anar endavant amb
gallardia per aquest viarany
d’enamorats.

Fixeu-vos com el qui esta podrit per
la concupiscéncia de la carn,
espiritualment no aconsegueix
caminar, és incapac¢ d’una obra bona,
és un paralitic que roman llencat
com un drap. No heu vist aquests
pacients amb paralisi progressiva,
que no poden valer-se, ni alcar-se, ni
estar dempeus? De vegades, ni
arriben a moure el cap. Aixo
s’esdevé, en el terreny sobrenatural,
als qui no son humils i s’han lliurat
covardament a la luxdria. No hi
veuen, ni hi senten, ni entenen res.
Son paralitics i son com folls. Cada
un de nosaltres ha d’invocar el
Senyor, la Mare de Déu, i pregar que
ens concedeixi la humilitat i la



decisio d’aprofitar amb pietat el
remei divi de la confessid. No
permeteu que en la vostra anima
comencl un podrimener, per petit
que sigui. Parleu. Quan l’aigua corre
és neta; quan s’estanca, forma un toll
ple de bruticia repugnant, i d’aigua
potable passa a ser un brou de cucs.

Que la castedat és possible i que
constitueix una deu d’alegria, ho
sabeu tant com jo; també us consta
que exigeix de tant en tant un xic de
lluita. Escoltem novament sant Pau:
em complac en la llei de Déu, segons
I’home interior, pero veig al mateix
temps una altra llei en els meus
membres que es resisteix a la llei de la
meva rao i em subjuga a la llei del
pecat que hi ha en els meus membres.
Quin home tan infeli¢! Qui em
deslliurara d’aquest cos de mort?[17]
Tu crida més, si et cal, pero no
exagerem: sufficit tibi gratia mea,[18]
et basta la meva gracia, ens respon
Nostre Senyor.



En alguns moments m’he fixat com
lluien els ulls d’un esportista, davant
els obstacles que havia de superar.
Quina victoria! Observeu com
domina aquestes dificultats! Aixi ens
contempla Déu Nostre Senyor, que
estima la nostra lluita: sempre serem
vencedors perque no ens nega mai
I’omnipoténcia de la seva gracia. I
tant li fa llavors que hi hagi brega,
perqueé Ell no ens abandona.

Es un combat, pero cap renuncia;
responem amb una afirmacio joiosa,
amb una donacio lliure i alegre. El
teu comportament no s’ha de limitar
a esquivar la caiguda, I’ocasio. No
s’ha de reduir de cap manera a una
negacio freda i matematica. ;T’has
convencut que la castedat és una
virtut i que, com a tal, ha de créixer i
perfeccionar-se? No n’hi ha prou, hi
insisteixo, de ser continent, cadascu
segons el propi estat: hem de viure
castament, amb virtut heroica.
Aquest capteniment comporta un



acte positiu, amb el qual acceptem de
bona gana el requeriment divi:
praebe, fili mi, cor tuum mihi et oculi
tui vias meas custodiant,[19] lliura’m,
fill meu, el teu cor, i estén la teva
mirada pels meus camps de pau.

I ara et pregunto: com t’hi encares,
amb aquesta lluita? Tu saps prou bé
que si la mantens d’un bell comenc,
ja és vencuda. Aparta’t
immediatament del perill, aixi que
t’adonis de les primeres guspires de
la passio, préviament, si pots. Parla, a
més, de seguida, amb qui et dirigeixi
I’anima; i millor encara abans, si és
possible, perqueé si obriu el cor de bat
a bat, no sereu derrotats. Un acte i un
altre, formen un habit, una
inclinacid, una facilitat. Es per aixo
que cal lluitar per assolir ’habit de la
virtut, ’habit de la mortificacio per
no rebutjar ’Amor dels Amors.

Mediteu el consell de sant Pau a
Timoteu: te ipsum castum custodi,[20]



perqué també estiguem sempre
vigilants, decidits a custodiar aquest
tresor que Déu ens ha lliurat. Al llarg
de la meva vida, quantes persones he
sentit que deien: ah, si hagués
trencat al principi! I ho deien plenes
d’afliccio i de vergonya.

Lliurar tot el cor

Necessito recordar-vos que no
trobareu la felicitat fora de les
vostres obligacions cristianes. Si les
abandonéssiu, en tindrieu un
remordiment salvatge, i serieu uns
desgraciats. Fins i tot les coses més
corrents que porten una mica de
felicitat, i que son licites, poden
tornar-se aleshores amargants com el
fel, agres com el vinagre, repugnants
com la sandaraca.

Cadascu de vosaltres, i jo també, ens
confiem a Jesus: Senyor, jo em
proposo de lluitar i sé que Vos no
perdeu batalles; i comprenc que, si
algun cop les perdo, és perqué m’he



allunyat de Vos! Agafeu-me delamai
no us refieu de mi, no em deixeu
anar!

Pare, si sdc tan felic! Si estimo
Jesucrist! Si, per més que soc de fang,
desitjo arribar a la santedat amb
I’ajuda de Déu i de la seva Mare
Santissima! No en dubto; només et
previnc amb aquestes exhortacions
per si de cas, per si se’t presenta cap
dificultat.

Al mateix temps t’haig de repetir que
I’existencia del cristia —la tevaila
meva— és d’Amor. Aquest cor nostre,
ha nascut per a estimar. I quan no se
li déna un afecte pur i netinoble, es
venja i s’inunda de miseéria. El
veritable amor de Déu —la netedat
de vida, doncs— es troba tan lluny de
la sensualitat com de la insensibilitat,
de qualsevol sentimentalisme com de
I’abséncia o de la duresa de cor.

Es un dol no tenir cor. S6n una
desgraciats els qui mai no han aprés



d’estimar amb tendresa. Els cristians
estem enamorats de ’Amor: el
Senyor no ens vol eixuts, encarcarats,
com una materia inerta. Ens vol
impregnats del seu afecte! Aquell qui
per Déu renuncia a un amor huma
no és un fadri vell, com aquestes
persones tristes, infelices i moixes,
perque han menyspreat la
generositat d’estimar netament.

Amor huma i castedat

Per a mantenir el tracte amb el meu
Senyor, ja us ho he explicat sovint,
també m’han servit —tant me fa que
se sapiga— aquestes can¢ons
populars, que es refereixen gairebé
sempre a ’amor: m’agraden de debo.
A miia alguns de vosaltres, el
Senyor ens ha elegit totalment per a
Ell; i traslladem a un pla divi aquest
amor noble de les cancons humanes.
Ho fa ’Esperit Sant en el Cantic dels
Cantics; 1 ho han fet els grans mistics
de tots els temps.



Repasseu aquests versos de la Santa
d’Avila: Si queréis que esté holgando, /
quiero por amor holgar; / si me
manddais trabajar, / morir quiero
trabajando. / Decid, ;donde, como y
cudndo? / Decid, dulce Amor, decid: /
cQué mandadais hacer de mi?[21] O bé
aquella canco de sant Joan de la
Creu, que comenca d’una manera
encantadora: Un pastorcico solo estd
penado, / ajeno de placery de
contento, /y en su pastora puesto el
pensamiento /y el pecho del amor
muy lastimado.[22]

L’amor huma, quan és net, em
produeix un respecte immens, una
veneracio indicible. ;I com no ens
hem d’estimar aquestes afeccions
santes, nobles, dels nostres pares, als
quals devem una gran part de la
nostra amistat amb Déu? Jo beneeixo
aquest amor amb totes dues mans i
quan m’han preguntat per queé dic
amb totes dues mans, la resposta



immediata ha estat perqué no en tinc
quatre!

Beneit sigui 'amor huma! Pero a mi,
el Senyor, m’ha demanat més. I, aixo
ho afirma la teologia catolica, el fet
de donar-se per amor del Regne del
Cel només a Jesus, i per Jesus, a tots
els homes, és quelcom més sublim
que ’amor matrimonial, encara que
el matrimoni sigui un sagrament i
sacramentum magnum.[23]

Pero, a totes passades, cadascu al seu
lloc, amb la vocacio que Déu li ha
infés en I’anima —solter, casat, vidu,
sacerdot— s’ha d’esforgar a viure
delicadament la castedat, que és
virtut per a tothom i de tothom
demana lluita, delicadesa, finor,
fermesa, aquella exquisitat que
nomeés s’entén quan ens posem al
costat del Cor enamorat de Crist en la
Creu. No us preocupeu si en algun
moment sentiu la temptacio que us
sotja. Una cosa és sentir, i una altra



consentir. La temptacio es pot
rebutjar facilment, amb ’ajuda de
Déu. El que no convé de cap manera
és dialogar.

Els mitjans per a véncer

Vegem amb quins recursos comptem
sempre els cristians per a véncer en
aquesta lluita per guardar la
castedat: no pas com angels, sino
com dones i homes sans, forts,
normals! Venero amb tota I’anima els
angels, m’uneix a aquest exercit de
Déu una gran devocio; pero aixo de
comparar-nos-hi no m’agrada,
perque els angels tenen una
naturalesa diferent de la nostra, i
aquesta equiparacio suposaria un
desordre.

En molts ambients s’ha generalitzat
un clima de sensualitat que, unit a la
confusio doctrinal, mena tanta gent a
justificar qualsevol aberracio, o bé, si
altre no, a demostrar la tolerancia



més indiferent per tota classe de
costums llicenciosos.

Hem de ser nets, tant com puguem,
pel que fa al cos, sense por, perque el
sexe és cosa santa i noble
—participacio en el poder creador de
Déu—, fet per al matrimoni. I, aixi,
nets i sense por, amb el vostre
capteniment donareu el testimoni de
la possibilitat i la formosor de la
santa puresa.

Primer de tot, ens obstinarem a
afinar la nostra consciencia,
aprofundint tot el que calgui fins a
tenir la seguretat d’haver adquirit
una bona formacio, distingint bé
entre la consciencia delicada
—autentica gracia de Déu—1ila
consciencia escrupolosa, que és cosa
diferent.

Tingueu una cura ben esmerada de
la castedat, i aixi mateix d’aquelles
altres virtuts que formen el seu
seguici —la modestia i el pudor—,



que resulten com la seva
salvaguarda. No passeu amb
lleugeresa per damunt d’aquestes
normes que son tan eficaces per
conservar-se dignes de la mirada de
Déu: la custodia atenta dels sentits i
del cor; la valentia —la valentia
d’ésser covard— per a fugir de les
ocasions; la frequiéncia dels
sagraments, d’'una manera particular
la Confessio sacramental; la
sinceritat plena en la direccio
espiritual personal; el dolor, la
contricio, la reparacio després dels
mancaments. I tot plegat ungit amb
una tendra devocio a la Mare i
Senyora Nostra, per tal que Ella ens
obtingui de Déu el do d’'una vida
santa i neta.

Si, per desgracia, caiem, cal aixecar-
se de seguida. Amb I’ajuda de Déu,
que no us faltara si s’hi posen els
mitjans, s’ha d’arribar com més aviat
millor al penediment, a la sinceritat
humil, a la reparacio, talment que la



derrota momentania es transformi
en una gran victoria de Jesucrist.

Aveseu-vos també a plantejar la lluita
en punts que siguin lluny dels murs
cabdals de la fortalesa. No podem
anar fent equilibris arran dels
confins del mal: hem d’evitar amb
fermesa el voluntari in causa, hem de
rebutjar fins el més petit desamor; i
hem de fomentar els anhels d’un
apostolat cristia, continu i fecund, al
qual li cal la santa puresa com a
fonament i també com un dels seus
fruits més caracteristics. A més a
més, hem d’omplir sempre el temps
amb un treball intens 1 responsable,
cercant la presencia de Déu, perquée
no hem d’oblidar mai que hem estat
comprats a un gran preu, 1 que som
temple de ’Esperit Sant.

I quins altres consells us suggeriré?
Doncs els procediments que han
utilitzat sempre els cristians que
pretenien seguir Crist de veritat, els



mateixos que empraven aquells
primers que van percebre
I’encoratjament de Jesus: el tracte
assidu amb el Senyor en I’Eucaristia,
la invocacio filial a la Verge
Santissima, la humilitat, la
tempranca, la mortificacid dels
sentits —que no convé mirar allo que
no és licit de desitjar, advertia sant
Gregori el Gran—([24] i la peniténcia.

Em direu que tot aixo, sense afegir-hi
res meés, ja resumeix la vida
cristiana. Certament, no se’n pot
separar la puresa, que és amor, de
I’esséncia de la nostra fe, que és
caritat, 'enamorament sempre
renovat de Déu, que ens ha creat, que
ens ha redimit, i que ens agafa
continuament de la ma, encara que
en moltes circumstancies no ens
n’adonem. No ens pot abandonar. Sio
deia: M’ha abandonat Jahve, el Senyor
s’ha oblidat de mi. ;Es que una dona
es pot oblidar del fruit del seu ventre,
de tenir pietat del fill de les seves



entranyes? Doncs, encara que ella se
n’oblidés, jo no m’oblidaria de tu.[25]
¢No us infonen, aquestes paraules,
una joia immensa?

Jo acostumo a dir que son tres els
punts que ens omplen d’alegria a la
terra i que ens obtenen la felicitat
eterna del Cel: una fidelitat ferma,
delicada, alegre i indiscutida a la fe, a
la vocaci6 que cadascu ha rebutiala
puresa. Qui es queda enganxat en els
esbarzers del cami —la sensualitat, la
superbia...—, ho fara per la seva
propia voluntat i, si no rectifica, sera
un desgraciat per haver-se posat
d’esquena a I’Amor de Crist.

Torno a afirmar que tots tenim
miseries. Pero les nostres miseéries no
ens hauran de moure mai a
desentendre’ns de ’Amor de Déu,
sind a acollir-nos a aquest Amor, a
ficar-nos dins d’aquesta bondat
divina, tal com els guerrers antics es
ficaven dins llur armadura: aquell



ecce ego, quia vocasti me[26]
—compta amb mi, ja que m’has
cridat— és la nostra defensa. No ens
hem d’allunyar de Déu, perque
descobrim les nostres fragilitats; hem
d’atacar les miséeries justament
perqué Déu confia en nosaltres.

I com aconseguirem de superar
aquestes mesquineses? Hi insisteixo,
per la seva importancia cabdal: amb
humilitat, i amb sinceritat en la
direccio espiritual i en el Sagrament
de la Peniténcia. Aneu als qui
orienten les vostres animes amb el
cor obert; no el clogueu perque si s’hi
fica el dimoni mut, es fa dificil
treure’l.

Perdoneu la porfidia de fer-me pesat
amb tanta insistencia, pero penso
que és imprescindible que es gravi al
foc en les vostres intel-ligencies, que
la humilitat i —la seva consequencia
immediata— la sinceritat enllacen
els altres mitjans, i es mostren com



quelcom que fonamenta I’eficacia
per a la victoria. Si el dimoni mut
s’introdueix en una anima, ho
engega tot a rodar; en canvi, si se’l
foragita immediatament, tot surt bé,
som felicos, la vida va endavant
rectament: siguem sempre
salvatgement sincers, bé que amb
una prudent educacio.

Vull que aixo resti ben clar; a mi no
em preocupen tant el corila carn,
com la superbia. Humils. Quan us
penseu que teniu tota la rao, no en
teniu gens. Feu cap a la direccid
espiritual amb I’anima oberta: no la
tanqueu, perqué —ho torno a dir—
s’hi fica el dimoni mut, que és tan
dificil de treure.

Recordeu-vos d’aquell pobre
endimoniat, que els deixebles no van
aconseguir d’alliberar; solament el
Senyor n’obtingué la llibertat, amb
oracio i dejuni. En aquella ocasio, el
Mestre va obrar tres miracles: el



primer, que hi sentis: perqué quan
ens domina el dimoni mut ’anima es
nega a sentir-hi; el segon, que parlés;
i el tercer, que se n’anés el diable.

Digueu primer allo que desitjarieu
que no se sabés. Foragiteu el dimoni
mut! D’una questio petita, donant-hi
voltes, en feu una bola grossa com
amb la neu, i us hi tanqueu. Per qué?
Obriu I’animal! Jo us asseguro la
felicitat, que és fidelitat al cami
cristia, si sou sincers. Claredat,
senzillesa: son disposicions
absolutament necessaries; hem
d’obrir ’anima, de bat a bat, de
manera que hi entri el sol de Déuila
claror de ’Amor.

Per a apartar-se de la sinceritat total
no cal sempre una motivacio téerbola;
de vegades, n’hi ha prou amb un
error de consciéncia. Algunes
persones s’han format —deformat—
de tal manera la consciencia, que el
seu mutisme, la manca de senzillesa,



els sembla cosa recta: pensen que és
bo callar. S’esdevé fins i tot amb
animes que han rebut una
preparacio excel-lent, que coneixen
les coses de Déu; potser és per aixo
que troben motius per a convencer-
se que convé callar. Pero van
enganyats. La sinceritat és necessaria
sempre; no hi valen excuses, encara
que semblin bones.

Acabem aquesta estona de conversa,
en que tuijo hem fet la nostra oracid
al Pare, tot pregant-li que ens
concedeixi la gracia de viure aquesta
afirmacio joiosa de la virtut cristiana
de la castedat.

Li ho demanem per intercessio de
Santa Maria, que és la puresa
immaculada. Acudim a Ella —tota
pulchra!—, amb un consell que jo
donava, ja fa molts anys, a aquells
qui se sentien intranquils en la seva
lluita diaria per ésser humils, nets,
sincers, alegres, generosos. Tots els



pecats de la teva vida sembla com si
es posessin dempeus. No desconfiis.
Ben al contrarti, crida la teva Mare
Santa Maria, amb fe i abandonament
d’infant. Ella dura la benauranga a la
teva anima.[27]

[1] Mt XTI, 29.
[2] 1 Cor I, 14.
[3] Mt V, 8.

[4] St. Joan Crisostom. In Matthaeum
homiliae, XV, 4 (PG 57, 227).

[5] Cfr. Mt XI, 18.
[6] Cfr. Mt IX, 11.
[7] Cfr. Lc XIX, 7.
[8] Mt XIII, 55.

[9] Ioh IV, 6.



[10] Simbol Quicumque.
[11] Ioh IV, 27.

[12] 1 Thes 1V, 3-5.

[13] MtV, 48.

[14] Origenes, In Lucam homiliae, XXI
(PG 13, 1856).

[15] 1 Cor VI, XV, 19-20.
[16] 2 Cor XII, 7.

[17] Rom VII, 22-24.
[18] 2 Cor XII, 9.

[19] Prv XXIII, 26.

[20] 1 Tim V, 22.

[21] Sta Teresa de Jesus, Vuestra soy,
para Vos nact, Poesias, 5, 9.

[22] St. Joan de la Creu, Otras
canciones a lo divino de Cristo y el
alma, Poesias, 10.



[23] Eph V, 32.

[24] St Gregori el Gran, Moralia, XXI,
II, 4 (PL 76, 190).

[25] Is, XLIX, 14-15.
[26] 1 Reg III, 6, 8.

[27] Consideraciones espirituales,
Cuenca 1934, p. 53.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/perque-veuran-
deu/ (04/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/perque-veuran-deu/
https://opusdei.org/ca/article/perque-veuran-deu/
https://opusdei.org/ca/article/perque-veuran-deu/

	Perquè veuran Déu

