
opusdei.org

Per què l’Opus Dei és
una prelatura
personal?

El professor Carlos José
Errázuriz aborda en aquest
assaig la configuració jurídica
de l’Opus Dei. Amb la prelatura
personal, "s'ha realitzat allò que
demanava el mateix patrimoni
carismàtic de l’Opus Dei".

28/08/2008

1 . Plantejament de la qüestió

L’Opus Dei és una prelatura personal
des de la seva erecció com a tal



mitjançant la Constitució apostòlica
Ut sit de Joan Pau II, del 28 de
novembre de 1982, executada el 19
de març de 1983. Els estatuts de la
prelatura s'obren amb la neta
afirmació «Opus Dei est Praelatura
personalis(...)» (n. 1 § 1).

Amb aquestes dades elementals
podem donar ja una primera
resposta a la pregunta que encapçala
aquestes pàgines: la constitució de la
prelatura ha tingut lloc en virtut
d'una decisió de l'Autoritat Suprema
de l'Església, que ha aplicat a la
realitat fundada per sant Josepmaria
Escrivà el 2 d'octubre de 1928 la
configuració institucional de
prelatura personal per a la
realització de peculiars obres
pastorals, prevista pel concili Vaticà
II en el decret Presbyterorum Ordinis,
n. 10. No obstant això, l'interrogant
que ara ens interessa resoldre, més
específic, té a veure amb les
essències i es concentra, per tant, en



la forma verbal és: En quin sentit pot
dir-se que l’Opus Dei és una
prelatura personal?

Cap una resposta molt simple que
aparentment soluciona el problema:
l’Opus Dei és una prelatura personal
des del punt de vista jurídic, o sigui
en l'àmbit del dret canònic. Es tracta
d'una afirmació perfectament
veritable, i fins i tot òbvia. No obstant
això, el seu significat i abast disten de
ser tan obvis.

La dificultat fonamental neix del que
en general s'entén per existència
“jurídica”, ja sigui civil o canònica,
d'una determinada realitat social. Un
molt difós sentit comú i no poques
disquisicions teòriques sobre el dret
coincideixen a concebre aquesta
existència com quelcom separat de la
vida efectiva de les persones en
societat. El dret, vist com un sistema
de normes socials capaces d'imposar-
se eficaçment en un determinat



àmbit, estructura d'alguna manera la
realitat social, quan regula i canalitza
conductes, i crea institucions que
apleguen l'activitat dels individus.
Però hom tendeix a percebre aquesta
estructuració com extrínseca
respecte a les persones humanes i a
les seves relacions interpersonals
reals. Una cosa serien les realitats
socials en elles mateixes, i una altra
la manera que apareixen davant el
sistema jurídic. Per descomptat que
es reconeix la capacitat del dret
d'influir en les mateixes realitats
socials, però no se’l considera
quelcom inherent a aquestes
realitats, sinó més aviat un
instrument destinat a canviar-les.

Aplicant l'anterior esquema al nostre
cas, resulta fàcil d’admetre que
l’Opus Dei ha entrat en un nou
enquadrament jurídic-canònic en ser
erigit en prelatura personal, de
manera que ara se li apliquen les
normes previstes en l'Església per a



aquest tipus d'ens. Hom pot també
afegir sense problemes que aquesta
nova configuració jurídica s'adequa
perfectament a la realitat de l’Opus
Dei. Més problemàtic resulta, en
canvi, sostenir que el ser una
prelatura personal –no ja el “aplicar-
li” o el “adequar-se-li” tal condició–
correspon precisament a la realitat
de l’Opus Dei. Abans de res, perquè
aquesta figura, com qualsevol altra
del món jurídic, no seria més que
una sort d'instrument del sistema
normatiu. A més, perquè l’Opus Dei
és clarament una realitat lligada a la
vida carismàtica, a l'impuls de
l'Esperit Sant en l'Església, cosa que
sembla implicar que no pot consistir
en una forma jurídica encunyada per
l'ordenament canònic. En fi, la millor
comprovació d'aquest enfocament
derivaria del fet tan senzill que
abans de la seva erecció en prelatura
personal, l’Opus Dei certament ja
existia, i havia estat objecte de
successives configuracions



canòniques, inadequades és clar, a
diferència de la definitiva, però que
en el fons serien tan extrínseques –
tan “jurídiques”– com aquesta
última. En conseqüència, l'afirmació
“l’Opus Dei és una prelatura
personal” no correspondria a la
mateixa realitat fundada per sant
Josepmaria el 2 d'octubre de 1928.

En aquestes pàgines em proposo
mostrar que l'afirmació conforme a
la qual l’Opus Dei és una prelatura
personal enuncia en veritat un
aspecte intrínsec i essencial de la
seva mateixa realitat carismàtica.
Procediré en dues fases: primer
procuraré aplicar una visió realista
del dret a la noció de prelatura
personal; després, intentaré explicar
per què aquesta noció resulta vàlida
per a l’Opus Dei.

2 . La comprensió realista del
concepte jurídic de prelatura personal



La concepció del dret com ordre
normatiu extrínsec a la realitat
social, a la qual s'aplica i imposa
coactivament, condiciona la manera
d'entendre tots els conceptes jurídics,
tant en l'àmbit civil com en l’eclesial.
Fins i tot aquells que clarament
transcendeixen el dret, com el de
persona, tendeixen a ser enfocats
com creacions d'un determinat
ordenament, forjats de manera
pragmàtica, o sigui per a determinar
l'àmbit en el qual és vàlida una
determinada norma. Així, doncs, el
concepte jurídic de persona no
correspondria a allò que
intrínsecament és l'ésser humà (això
seria propi del concepte filosòfic de
persona), sinó que seria només un
punt de referència humà al qual
l'ordre jurídic recorre per a fixar
l'objecte de les seves regles.
Naturalment quan es tracta d'un
concepte que s'elabora dintre del
mateix ordenament, com succeeix
amb el de prelatura personal,



l'enfocament tècnic-operatiu sembla
encara més obvi: la noció seria una
espècie d'artefacte convencional,
modelat per determinades normes,
que serveix per a atribuir a les
relacions socials una determinada
qualificació útil en vistes a arribar a
certs efectes pràctics.

Des d’aquesta perspectiva, la
prelatura personal apareix com una
etiqueta jurídica, l'ús de la qual és
rellevant en virtut de certes
conseqüències jurídiques: atribució
de competències, drets, obligacions,
sancions, etc. D'aquesta manera, una
realitat social concreta que ha estat
configurada com prelatura personal,
i és el cas de la realitat social de
l’Opus Dei, seria jurídicament una
prelatura personal únicament quan
rep aquesta denominació i les seves
conseqüències en l'ordenament
canònic. La realitat jurídica tendeix
així a transformar-se en un simple
nom, que al seu torn seria pur



instrument per a l'atribució a una
realitat social de determinats efectes
de dret positiu. El positivisme jurídic
està emparentat amb el
nominalisme: en efecte, si la realitat
no conté de per ella mateixa res
jurídicament rellevant, sinó que el
dret li advé des de fora, els conceptes
jurídics equivalen a mers esquemes
normatius, són tan instrumentals
com les mateixes normes que els
modelen i utilitzen.

Per a escapar d'aquest cercle viciós
és necessari replantejar què és el
dret, tornar a preguntar-se què
significa què és “jurídic”. És una
operació no fàcil, ja que el pes dels
hàbits mentals del positivisme
penetra fins i tot en la manera de
concebre el dret eclesial. La
concepció extrínseca del dret ha
marcat profundament la cultura de
molts especialistes i de molta gent
comuna. No obstant això, és
totalment necessari superar aquesta



visió: n’hi ha prou amb considerar el
desprestigi on cau el dret quan és
entès com pura forma pragmàtica
d'ordenar la vida, i sobretot el fet que
aquesta forma pot posar-se al servei
de qualsevol objectiu social, ja que en
l'àmbit jurídic no hauria més que
interessos i poders fàctics que donen
lloc a solucions merament
consensuades i relatives.

La tradició clàssica i cristiana del
dret, dintre de la seva varietat de
matisos, ofereix una resposta de fons
de signe radicalment oposada. Potser
la manera més senzilla i eficaç de
captar aquesta resposta consisteix en
plantejar-la des del punt de vista de
la relació entre el dret i la justícia. La
justícia com virtut de donar a
cadascú el seu dret, segons la
definició atribuïda al jurista romà
Ulpià i acollida per tants pensadors
jurídics fins als nostres dies, està
intrínsecament lligada al dret de
cadascú, que és el seu pressupost. Al



seu torn, aquest dret es delinea com
l'objecte de la justícia, de manera que
dret i justícia estan inseparablement
units. El dret és així el just: una
realitat, un bé que pertany a algú
quan li és degut per un altre, ja sigui
un bé intrínsec a la persona (com la
vida, la llibertat, etc.) o un bé extern
a ella que és objecte de relacions
interpersonals. En això consisteix el
que és realment jurídic, que és una
altra manera de dir el que és
realment just, tant si es funda en el
mateix ésser de les persones i de les
seves relacions, com si es basa en la
llibertat humana que pot configurar i
determinar les relacions de justícia
entre les persones i respecte a la
societat.

Aquest és el rerefons que permet
comprendre adequadament
qualsevol noció jurídica, que és
sempre noció relativa al que és just, i
per tant relativa a relacions reals
sobre béns reals entre persones



humanes. Tornant a l'exemple
anterior, quan en les normes o en els
actes jurídics es parla de persona, es
tracta de la mateixa realitat
substancial que, amb aquest mateix
nom, és aferrada pel sentit comú i
aprofundida per la filosofia. La
rellevància jurídica del concepte de
persona deriva de la seva relació
amb el que és dret en les relacions
interpersonals. Però aquesta relació
amb el dret, específicament
connotada per l'ús jurídic de la noció
de persona, és possible i necessària
precisament perquè els éssers
humans són persones, perquè només
qui ho és pot ser titular d'un bé que
és seu i li és per tant degut, i perquè
només una persona és capaç de
deure quelcom a una altra en
justícia.

També un concepte institucional com
el de prelatura personal ha de ser
entès sota aquesta llum. Una
prelatura personal, igual que una



diòcesi o qualsevol altra
circumscripció eclesiàstica, no és una
superestructura que recobreix
extrínsecament a certs efectes
organitzatius i funcionals la
corresponent realitat eclesial
formada per la vida i activitat dels
fidels i dels seus pastors. Si així fora,
ésser o no prelatura personal tindria
una rellevància molt limitada,
freturosa d'importància i interès
llevat de per a alguns experts, els
canonistes, vistos com els qui
s'ocupen d'aspectes tècnics, és a dir
de tràmits, paperasses, actes formals,
rètols externs, etc.

En canvi, el que es capta mitjançant
el concepte de prelatura personal és
una realitat interpersonal que
participa en l'ésser mateix de
l'Església de Crist. És una comunitat
de fidels, estructurada
jeràrquicament entorn d'un prelat,
amb el ministeri del qual col·laboren
preveres i diaques, i amb un àmbit



personal i una missió específiques
que la conformen com
complementària a les diòcesis en les
quals és present. En una paraula, és
una part de l'Església, tan real i tan
viva com la mateixa Església.

És veritat que la noció és d’índole
institucional, és a dir, es refereix
directament a la dimensió unitària i
permanent que transcendeix els
individus que actualment conformen
una determinada prelatura personal
i es van succeint al llarg de la
història. Més, es tracta d'una
institució composta a cada moment
per fidels reals, sense els quals es
transformaria en una mera
possibilitat. En conseqüència, la
comprensió autèntica de la noció
condueix a percebre que una
prelatura personal, el mateix que
una diòcesi, és un conjunt real de
persones –específicament, una
expressió concreta de la comunió
jeràrquica entre els fidels–, no un



aparell burocràtic ni una
denominació oficial extrínseca.

Per ser un concepte d'índole jurídic,
en parlar de prelatura l'atenció
s’adreça als aspectes externs que
poden ser objecte de relacions de
justícia: tant a les relacions
institucionals de la mateixa prelatura
amb altres subjectes eclesiàstics i
civils, com a les relacions de justícia
existents dintre de l'àmbit delimitat
per la institució: les relacions entre
els fidels de la prelatura, i les
d'aquests amb els seus pastors. Si la
noció de prelatura personal es
comprèn de manera realista, aquesta
atenció selectiva a la dimensió
externa de justícia –d'altra banda
essencial en l'Església en el seu
peregrinar terreny– no implica de
cap manera ignorar que la realitat
eclesial està constituïda abans de res
per la comunió vertical i invisible
amb la Santíssima Trinitat i pel
misteri de la comunió dels sants. No



es tracta en absolut d'aïllar el jurídic,
sinó de captar-lo amb realisme en la
seva dimensió específica,
precisament per a poder d'aquesta
manera palesar-ne la inserció en el
misteri sobrenatural de l'Església i,
en particular, mostrar el vincle
intrínsec –en virtut de la
sacramentalitat de l'Església– del just
amb la salvació. En efecte, els drets
dels fidels tenen relació
principalment amb els béns salvífics
(primer de tot la paraula de Déu i els
sagraments), i el deure dels ministres
sagrats que han de dispensar aquests
béns, així com el deure de tots els
fidels de viure en la comunió eclesial,
són exigències de justícia en les quals
està en joc la salvació del mateix
titular del deure.

Les consideracions anteriors no duen
amb elles oblidar quant d'històric hi
ha en la noció de prelatura personal.
Som davant una determinada
manera que l'Església



s’autoorganitza, amb una concreció
positiva en les lleis canòniques i en la
praxi eclesial, fins i tot amb un nom
precís que, encara que reflecteixi bé
la substància del concepte, implica
òbviament una determinació
convencional. Tanmateix, això no
s'oposa al realisme de la noció en el
sentit ja explicat: tota realitat eclesial
es dóna en la història i posseeix
aspectes lligats al contingent. No
obstant això, els aspectes
fonamentals de la prelatura
responen a característiques
essencials de l'Església, al ser
Església: la igualtat fonamental entre
els fidels, la constitució jeràrquica,
etc. En el cas de l’Opus Dei, a més, és
determinant un carisma, un do diví
que exigeix fidelitat. A continuació
intentaré precisament mostrar per
què la fidelitat a aquest carisma
implica la prelatura personal.

3 . La realitat eclesial de l’Opus Dei
com prelatura personal



Per a entendre per què l’Opus Dei és
una prelatura personal, a més de
comprendre què és una prelatura
personal, es requereix captar
aquesta realitat en l’Opus Dei. En
una òptica realista, la seva erecció en
prelatura no ha estat un revestiment
extrínsec, l'atribució d'una nova
façana. L'erecció comporta que
l’Opus Dei és real i intrínsecament
una prelatura personal[1].

Sorgeix d'entrada una dificultat que
sembla oposar-se a la visió realista
de la dimensió de prelatura a l’Opus
Dei. En efecte, és clar que abans de la
seva configuració com a tal
mitjançant un acte pontifici l’Opus
Dei no era prelatura personal. Hi ha
òbviament un abans i un després
d'aquest acte. D’aquí es podria
deduir que ser prelatura és quelcom
extrínsec, estrany (per més
convenient o congruent que sigui)
respecte a la realitat eclesial d'origen



carismàtic que es va manifestar el 2
d'octubre de 1928.

No hi ha dubte que l'erecció de la
prelatura no ha estat un simple
reconeixement de la realitat ja
existent per part de l'autoritat papal.
Hi ha hagut quelcom nou, que ha
vingut a integrar aquesta realitat. Els
fidels incorporats a l’Opus Dei van
començar a ser fidels d'una
prelatura, amb els corresponents
vincles de comunió entre ells i amb
el prelat; el cap de l’Opus Dei al 1982,
Mons. Àlvaro del Portillo, va passar a
ser prelat d'una prelatura personal,
amb la potestat jeràrquica que li és
pròpia; el clergat de l’Opus Dei va
començar a constituir el presbiteri de
la prelatura. Tot això comporta una
novetat respecte a la situació
antecedent.

Nogensmenys, això no significa que
des del 1928 l’Opus Dei fos una
realitat essencialment distinta de la



prelatura que es va erigir el 1982.
Aquest és el punt que requereix
major atenció, ja que anteriorment
les successives aprovacions de l’Opus
Dei (com pia unió, societat de vida
comuna sense vots, i institut secular)
havien enquadrat la seva realitat
dintre d'institucions eclesials de
naturalesa associativa, aquelles que
els fidels poden constituir per a
promoure fins eclesials comuns. La
inadequació d'aquestes
configuracions canòniques a la
realitat carismàtica de l’Opus Dei
obeïa també a altres motius de molta
rellevància, sobretot en raó que la
secularitat dels seus fidels no trobava
cabuda en l'àmbit de l'estat de
perfecció o vida consagrada per la
professió dels consells evangèlics. No
obstant això, ara ens interessa l'altre
aspecte al·ludit, igualment essencial,
que diu relació precisament amb la
suposada naturalesa associativa de
l’Opus Dei.



La consideració històrica de l’Opus
Dei ajuda a penetrar en la seva
veritable naturalesa. Em limitaré a
assenyalar algunes dades essencials
que em semblen especialment
significatives[2].

Abans de res, convé advertir que la
vocació de sant Josepmaria Escrivà a
l'Església es manifesta
originàriament com vocació al
sacerdoci, amb un horitzó específic
que només s’esclareix en un segon
moment, quan veu l’Opus Dei[3].
Com resulta evident a partir de 1928,
l'horitzó vocacional del Fundador és
en si essencialment sacerdotal, és a
dir, s'inscriu en l'àmbit del sacerdoci
ministerial o jeràrquic. Sant
Josepmaria va ser cridat al sacerdoci
precisament per a fundar l’Opus Dei,
i va fundar l’Opus Dei precisament
com a sacerdot. Tractant-se d'una
institució bolcada a la santificació i
l’apostolat dels fidels laics, que
subratlla precisament el seu



sacerdoci comú com batejats i la seva
condició secular, podria semblar
paradoxal que el Fundador fora un
sacerdot. No hi ha tal paradoxa,
tanmateix, si tenim en consideració
que en l'Església és tan essencial la
igualtat fonamental entre tots els
fidels com la seva constitució
jeràrquica. El Senyor volia suscitar
un sacerdot per als laics que cridaria
a l’Opus Dei. A aquest sacerdot va
confiar un ministeri veritablement
sacerdotal d'unitat i de capitalitat en
aquesta família sobrenatural. Es
tractava d'un ministeri destinat a
romandre en el temps, de manera
que passaria als successors del
Fundador. Molt significatiu en tal
sentit és que es perpetués també la
manera familiar de dir a qui fa cap a
l’Opus Dei: “Pare”.

Convé reflexionar també sobre el fet
que el 2 d'octubre de 1928 sant
Josepmaria Escrivà va ser l'única
persona que va veure l’Opus Dei, i



que sempre el va considerar fundat
aquest mateix dia, encara que hagués
després complements i
aprofundiments d'una realitat ja
essencialment completa[4]. En
aquest “veure” –era el verb que
emprava–hi era la realitat personal
dels qui haurien de venir en el futur.
Aquestes persones encara no hi eren,
i no obstant això l’Opus Dei ja hi era.
No es tractava d’alguna cosa que
farien entre tots, sinó d'un encàrrec
diví que rebia el Fundador. Feia falta
una actualització, que requeriria
certament el concurs de la llibertat
dels que anessin arribant, però que
no seria el fruit de la conjunció de les
seves voluntats, senzillament perquè
la nova realitat se situava des de
l'inici en una dimensió –la de
l'estructura comunitari-jeràrquica de
l'Església– que escapa al poder dels
fidels en l'àmbit associatiu. L’Opus
Dei no va néixer quan un altre fidel
es va sumar al Fundador, sinó quan
Déu el va suscitar en sant Josepmaria



Escrivà i li va aclarir el sentit
específic que hauria d'assumir el seu
sacerdoci jeràrquic a l'Església, el
qual com en tot fidel ordenat
suposava el sacerdoci comú quant a
batejat. La mateixa absència d'altres
fidels en el moment fundacional
contribueix a posar de manifest la
naturalesa no associativa de la
fundació.

Des del principi sant Josepmaria va
veure que a l’Opus Dei hauria altres
sacerdots a més d'ell. Més endavant
va comprendre que aquests
sacerdots haurien de procedir dels
mateixos fidels laics de l’Opus Dei.
Ambdós aspectes estan carregats de
sentit a l'efecte del nostre tema.
D'una banda, la pluralitat de
sacerdots a l’Opus Dei es requeria
amb una finalitat ministerial ben
determinada: l'atenció pastoral dels
fidels de l’Opus Dei i de tots els qui
s'acostessin als seus apostolats, és a
dir, la col·laboració en la mateixa



missió jeràrquica que el Fundador ja
realitzava des del començament. La
relació ministerial-jeràrquica amb
els fidels laics es confirma així com
un tret estructural essencial en la
realitat de l’Opus Dei[5]. El fet que,
sense perjudici que el carisma
s’estengués a altres sacerdots
incardinats en les diòcesis, els
sacerdots dedicats a la tasca pastoral
específica de l’Opus Dei procedissin
dels mateixos laics de l’Opus Dei,
mostra de manera especialment
clara que es verifica allò que resulta
natural en l'Església, això és, que
sorgeixin vocacions sacerdotals de
l'interior de la mateixa comunitat de
fidels a la qual es dedicarà el seu
ministeri.

Alhora, com part del carisma, el
Fundador va ser sempre
profundament conscient que la
vocació a l’Opus Dei era, en la seva
essència, la mateixa per a ell que per
als seus fills, per a sacerdots i laics,



per a homes i dones, per a cèlibes i
casats. Aquesta consciència d'igualtat
no és explicable des de la varietat de
funcions eclesials i de graus de
disponibilitat per a les activitats
institucionals que es dóna a l'Obra.
Només s'entén a la llum de la igual
dignitat baptismal de tots els fidels,
que és el que es posa en joc a l’Opus
Dei. Es tracta d'una determinació
vocacional i de pertinença eclesial
que té precisament el sentit de
confirmar i reforçar el lloc de
cadascú a l'Església i en el món.
Igualtat de pertinença i distinció
jeràrquica entre els fidels són dos
trets que a l’Opus Dei han conviscut
des del principi amb la senzilla
harmonia que posseeixen en la
mateixa Església, configurant a més
l’essència mateixa de la institució i
del seu patrimoni carismàtic.

D’altra banda, l'activitat institucional
de l’Opus Dei concerneix
exclusivament a l'àmbit dels béns



salvífics, primer de tot de la paraula
de Déu i els sagraments: a sant
Josepmaria Escrivà li agradava
presentar aquesta activitat com «una
gran catequesi»[6]. Per aquest motiu
l'activitat institucional es distingeix
netament de la que, a títol personal o
associats amb uns altres, porten a
terme els fidels de l’Opus Dei.
Aquesta distinció val també per a les
iniciatives educatives, de salut, de
promoció social, etc., que ells
promouen amb altres persones, tot i
que l’Opus Dei els proporcioni
assistència pastoral i en ocasions fins
i tot assumeixi institucionalment la
garantia eclesial de la conformitat
d'aquestes iniciatives amb l'Evangeli.
La distinció entre activitat
institucional i activitat personal és
cabdal per a entendre la naturalesa
exclusivament eclesial de l’Opus Dei
com a institució, sobretot perquè s’hi
juga la legítima llibertat en l'àmbit
temporal que gaudeixen els fidels de
l’Opus Dei, igual a la de qualsevol



altre catòlic. Només des de la
llibertat i responsabilitat personals
és possible que s’afanyin en la més
delicada fidelitat a la doctrina de
l'Església en procurar santificar totes
les seves activitats en el món,
transformant-les en llera d’apostolat
personal i de veritable
cristianització.

Les successives aprovacions
canòniques van oferir solucions a les
necessitats institucionals que
comportava el desenvolupament de
l’Opus Dei (primer en l’àmbit diocesà
i després a nivell internacional, i
comptant també la qüestió de la
pertinença dels sacerdots), però cap
d'elles va arribar a captar la realitat
de l’Opus Dei. Més enllà de les seves
grans diferències, hi ha un tret molt
significatiu que les uneix: pia unió,
societat de vida comuna sense vots i
institut secular són conceptes jurídics
que corresponen a realitats eclesials
de naturalesa associativa. D’aquí



procedeix la seva incapacitat més
profunda per a reflectir allò que és
l’Opus Dei com una comunitat de
fidels que es conforma
intrínsecament segons l'estructura
jeràrquica de la mateixa Església.

Allò que sens dubte dificultava
especialment la comprensió
d'aquesta naturalesa comunitari-
jeràrquica, no associativa, era el fet
que l’Opus Dei sorgís des d'un
carisma, el rebut per sant Josepmaria
Escrivà i pels qui després van anar
arribant, i que aquest carisma
impliqués una vocació personal de
radicalitat espiritual i apostòlica en
els respectius fidels (alguns –entre
ells els primers– amb el carisma del
celibat apostòlic). Ambdós aspectes
es percebien, conforme a una molt
llarga experiència eclesial, com
propis per antonomàsia de la vida
religiosa, de manera que les mateixes
vocacions seculars tendien a ser
concebudes per analogia a la dels



religiosos. Certament la secularitat
dels fidels de l’Opus Dei no podia ser
captada mitjançant aquesta analogia,
però més en el fons no es podia
entendre que constituïssin una
comunitat que no s’unia per a una
obra específica d’índole associativa,
sinó en virtut de vincles concrets de
comunió eclesial entre ells, vincles
que, com en tota comunitat
jeràrquica de fidels, comporten
essencialment una estructura
jeràrquica, amb un pastor que fa cap
i amb altres pastors que col·laboren
amb ell.

Tampoc podia captar-se
adequadament el fet que una
mateixa institució d'origen
carismàtic i vocacional pogués
incloure tant homes com dones. A
més, el fet que existís separació a la
vida i apostolat dels fidels de l’Opus
Dei de l'un i l'altre sexe podia ser
falsejat mitjançant l'aplicació de les
categories associatives, i fer pensar



que es tractava en realitat de dues
institucions accidentalment unides.
La realitat és que sempre va haver
profunda unitat entre homes i dones
de l’Opus Dei, pertanyents a una
mateixa realitat eclesial d'índole
comunitari-jeràrquica.

També els passos canònics relatius a
l’adscripció de sacerdots i a la
potestat atribuïda a qui feia cap, se
situaven en un context associatiu, no
comunitari-jeràrquic. Responien
certament a exigències del carisma,
però d'una manera inadequada: la
realitat profundament unitària de
l’Opus Dei seguia estant molt
imperfectament reflectida, perquè en
el fons se la concebia
estructuralment a la manera d'una
institució associativa. Sacerdots i
laics apareixien lligats a la mateixa
institució carismàtica, però no
apareixien lligats essencialment
entre si. De manera que tant la
igualtat fonamental entre ells com a



fidels, com la seva mútua ordenació,
eren recollits en un marc que no
captava l'essència mateixa de la
institució. Així mateix, la potestat de
qui feia cap es contemplava com
lligada a l'aspecte associatiu clerical,
de manera que qui l'exercia era un
membre de l'associació, no el titular
d'una potestat jeràrquica en una
comunitat de fidels. Per això tampoc
s’explicava la diferència entre els
sacerdots provinents dels laics de
l’Opus Dei i que dediquen el seu
ministeri a l’Opus Dei, i els sacerdots
incardinats en les diòcesis que reben
la mateixa i única vocació a l’Opus
Dei per santificar-se mitjançant el
seu ministeri en la seva mateixa
diòcesi, sense incorporar-se per tant
a la prelatura ni al seu presbiteri.

Amb l'erecció en prelatura personal,
el procés de reconeixement i de
resposta per part de l'Església com a
institució a les exigències de la
realitat carismàtica ha arribat a



terme. No s'ha donat una mutació
genètica, sinó el ple desplegament de
l'organisme nascut el 1928 i
desenvolupat, mentrestant, per tots
els continents. S'ha realitzat allò que
demanava el mateix patrimoni
carismàtic de l’Opus Dei, un
patrimoni que, com és propi de
l'ésser de l'Església, no és només
espiritual sinó que comporta i
exigeix també expressions externes,
inseparables d'aquest esperit.

A l’Opus Dei, a més, s'ha verificat un
fet especialment significatiu per al
nostre tema: el Fundador va posseir
una formació i una mentalitat
jurídica, i en particular canònica,
summament vives i penetrants.
Sobre la base dels seus estudis de
dret, que va portar a terme
secundant un consell del seu pare,
rebut precisament quan acabava de
descobrir la seva vocació sacerdotal,
sant Josepmaria Escrivà va posar els
seus dots professionals de jurista al



servei de la missió fundacional que
Déu li havia confiat. Així es santificà
i va contribuir al bé de l'Església
també com a jurista. El Senyor li va
concedir abundants llums en tot
l'itinerari jurídic de l’Opus Dei.
Ressalta de manera especial la
clarividència amb què aviat va
captar el nucli de la solució jurídica
definitiva, per la qual tant va
treballar i que va oferir no veure
realitzada durant la seva existència
terrena. El seu successor, Mons.
Àlvaro del Portillo, en una carta amb
motiu de l'erecció de la prelatura, va
voler començar la narració de
l'itinerari jurídic evocant una
anècdota de 1936 que testimonia
aquesta consciència del Fundador,
molt des del principi, sobre la
necessitat d'una jurisdicció
eclesiàstica de caràcter personal[7].
La prelatura de l’Opus Dei va ser
alguna cosa volguda i buscada amb
tota la seva ànima per sant
Josepmaria Escrivà per tal de



complir l'encàrrec diví del 2
d'octubre de 1928, precisament
perquè hi era en l'entranya mateixa
d'aquest encàrrec.

Potser la millor manera de
comprendre el procés jurídic que ha
tingut lloc sigui pensar en la
implantació de l'Església en un nou
territori o àmbit social al qual
arriben la paraula de Déu, els
sagraments i els altres béns de la
salvació. El més nou és que en el cas
de l’Opus Dei s'implanta una realitat
eclesial jeràrquicament estructurada
gràcies a una iniciativa carismàtica.
A més, es tracta d'una realitat eclesial
que de cap manera pretén substituir
les diòcesis, sinó que viu i opera en
elles, amb una legítima autonomia de
la qual el fi exclusiu és el servei a
elles i a tota l'Església. No aspira de
cap manera a transformar-se en una
Església local, precisament perquè el
seu mateix carisma li duu a
confirmar als seus fidels com fidels



de les Esglésies locals a les quals
pertanyen. No obstant això, més
enllà d'aquestes diferències
subsisteix un fenomen anàleg:
l'erecció de qualsevol circumscripció
eclesiàstica opera en una realitat
preexistent, de naturalesa
comunitari-jeràrquica, que demana
aquesta erecció. Això és el que s’ha
esdevingut amb l’Opus Dei el 1982.
Per aquest motiu l'atribució del
concepte jurídic de prelatura
personal és completament real:
l’Opus Dei és una prelatura personal.

Carlos José Errázuriz M.

-----------------------------

1 Per a una visió realista de la
dimensió jurídica de la prelatura de
l’Opus Dei, cf. J. Hervada, Aspetti
della struttura giuridica dell'Opus Dei,
en Il diritto ecclesiastico, iuglio-
dicembre 1986, 3-4, pàg. 410-430.
Versió castellana en Lex Nova
[Fidelium Iura], 1 (1991), pàg.



301-322. Per a un examen del debat
de la doctrina canònica sobre les
prelatures personals en una òptica
realista, cf. E. Baura, Li attuali
riflessioni della canonistica sulle
prelature personali. Suggerimento per
un approfondimento realistico, in
AA.VV., Le prelature personali nella
normativa e nella vita della Chiesa,
Cedam, Padova 2002, pàg. 15-53.

Certament l’Opus Dei no és només
prelatura personal. L’Opus Dei
transcendeix la seva configuració
institucional com prelatura, i existeix
d'entrada altra realitat institucional
que és també Opus Dei a ple títol: la
Societat Sacerdotal de la Santa Creu,
com associació de clergues
inseparable de la prelatura. Més
radicalment, és tota la vida dels fidels
de l'Obra la qual ha de ser Opus Dei, i
no només les seves relacions amb
l’Opus Dei com institució (que per
cert estan en funció d'aquesta vida).
A més, el seu abast apostòlic va més



enllà de les activitats relacionades
amb la prelatura i arriba de formes
diverses a moltes persones i
activitats eclesials. En fi, encara que
la prelatura és d'aquest món, l’Opus
Dei posseeix una clara dimensió
escatològica.

2 Les obres fins ara més rellevants
per a aprofundir en aquestes dades
essencials són la biografia de A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, 3 vol., Ed. Rialp, Madrid
1997-2003; i en l'àmbit
específicament jurídic, A. de
Fuenmayor – V. Gómez-Iglesias - J.L.
Illanes, El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un carisma,
EUNSA, Pamplona 1989.

3 Sobre aquest aspecte, cf. A. Aranda,
Sacerdote de Jesucristo. Sobre la
misión eclesial del Beato Josemaría
Escrivá Fundador del Opus Dei, en 
Romana. Butlletí de la Prelatura de la



Santa Creu i Opus Dei, 17 (1993), pàg.
307-327.

4 Cf. J.L. Illanes, Dos de octubre de
1928: alcance y significado de una
fecha, en AA.VV., Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei,
EUNSA, Pamplona 1985, pàg. 65-107.

5 Referent a això, cf. el capítol de P.
Rodríguez– F. Ocáriz – J.L. Illanes, El
Opus Dei en la Iglesia. Introducción
eclesiológica a la vida y al apostolado
del Opus Dei, Ed. Rialp, Madrid 1993.

6 Cf. entrevista en l'ABC de Madrid,
24-III-1971.

7 Davant dues làpides mortuòries de
prelats que havien tingut una vasta i
peculiar jurisdicció d'índole secular i
personal, en l'església de Santa Isabel
a Madrid, sant Josepmaria va dir a
un fill seu, Pedro Casciaro: «Aquí està
la futura solució jurídica de l'Obra».
Cf. el text de la Carta del 28-XI-1982
en A. del Portillo, Rendere amabile la



verità. Raccolta di scritti di Mons.
Alvaro del Portillo, Libreria Editrice
Vaticana, Ciutat del Vaticà 1995, pàg.
64-65.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/per-que-lopus-
dei-es-una-prelatura-personal/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/per-que-lopus-dei-es-una-prelatura-personal/
https://opusdei.org/ca/article/per-que-lopus-dei-es-una-prelatura-personal/
https://opusdei.org/ca/article/per-que-lopus-dei-es-una-prelatura-personal/

	Per què l’Opus Dei és una prelatura personal?

