
opusdei.org

Per a un feminisme
cristià: reflexions
sobre la Carta
Apostòlica "Mulieris
Dignitatem"

Estudi de Jutta Burggraf
publicat al butlletí Romana Nº
20.

07/03/2011

Per a un feminisme cristià:
reflexions sobre la Carta
Apostòlica "Mulieris Dignitatem"



La Carta Apostòlica Mulieris
Dignitatem va ser publicada en un
temps en el qual es pot observar un
canvi en el moviment feminista. Ja
no estava tan de moda el feminisme
radical, de matís ecologista, amb els
seus cultes rituals de bruixeria i la
proclamació del poder màgic-matern
de la dona; més aviat s’havia estès un
feminisme "moderat" social
(corporate feminism) de les així
anomenades "dones de carrera". En
ell, el matrimoni és tolerat, sempre
que no amenaci l’autonomia de la
dona i no limiti les possibilitats
professionals amb la "trampa de la
maternitat". En l’actualitat, els partits
polítics més contraposats
ideològicament, convergeixen en el
compromís d’ampliar les quotes
d’accés de les dones a les diverses
professions, inclosa la militar. D’altra
banda, malgrat totes les temptatives
d’emancipació, avança de forma
alarmant la comercialització de la
dona en la publicitat, en el cinema,



en el turisme i fins i tot en les belles
arts.

Des de fa temps, la inseguretat sobre
la qüestió femenina ha penetrat fins i
tot en alguns sectors de la teologia i
de la vida eclesial. Creix en la mesura
en què les confessions cristianes, que
van sorgir de la Reforma protestant,
permeten, cada vegada més, l’accés
de dones a les funcions pastorals.

Potser, mai s’ha discutit i polemitzat
tant sobre els drets femenins. I els
fronts que s’han format a partir
d’aquests debats, potser mai han
estat tan compactes: un és acusat de
encaixonar a la dona entre la cuina i
el jardinet davanter de la casa, en
definitiva de constrènyer-la al camp
de les funcions domèstiques; l’altre
és amonestat per alimentar
reivindicacions egòlatres i
individualistes. El caràcter
esquemàtic d’aquestes reduccions
apareix evident, però és de tota



manera innegable, que el diàleg
entre les dues posicions arriba a ser
cada vegada més difícil. Precisament
per això, les reflexions
desenvolupades per Joan Pau II a la
Mulieris Dignitatem resulten tan
reconfortants. Amb extraordinària
sensibilitat, el Sant Pare supera les
barreres ja consolidades i,
mantenint-se obert a les veritats
presents en cadascuna de les dues
concepcions, les uneix -sota la llum
de la fe viva- en un nivell superior.

La meditació del Papa no pren com a
punt de partida les dades empíriques
sobre les situacions de la dona, ja que
aquestes apareixen en efecte
insuficients, no només per la seva
intrínseca variabilitat, sinó també
per les diferències existents, per
exemple, entre països industrialitzats
i àrees del tercer món. Considera,
però, la concepció cristiana de la
dona i d'ella treu els pressupostos
per a una valoració de fons de la



realitat present i de les exigències
que d'ella deriven per a la dona i per
l’home.

Aquesta valoració de fons no està
constituïda pels avatars del
moviment per l’emancipació
femenina, sinó per la història de la
salvació. Joan Pau II es planteja com
a tema de la pròpia reflexió, tot allò
que diu l'Evangeli de Crist «a
l'Església i a la humanitat» respecte
de la dignitat i de la vocació de la
dona (MD, 2). S’enquadra, per tant, el
problema en un context bíblic de
gran atractiu i profunditat. Sobre el
fonament de la revelació
desenvolupa un feminisme cristià
que, en la mateixa mesura que es
proposa promoure totes les
possibilitats de creixement de la
dona, s’allunya de les tendències que
la separen del pla de la creació i de la
salvació.



La Mulieris Dignitatem respon a una
petició dels participants a la VII
Assemblea ordinària del Sínode dels
Bisbes, que va tenir lloc a Roma l’any
1987, sobre el tema: "La vocació i la
missió dels laics en l'Església i en el
món, vint anys després del Concili
Vaticà II". Al principi no semblava
que la qüestió femenina s’hagués
d’incloure entre els problemes del
Sínode. Efectivament, els Lineamenta
preparatoris de l'1-II-85, enviats a les
diverses Esglésies particulars, no
contenien referències explícites a la
dona. Però, ja l'Instrumentum laboris
de l’any 1987, és a dir, el document
de treball del Sínode, es referia a
aquesta qüestió en tres passatges
diferents. Fet i fet, es trobaven
realment vint dones entre els
seixanta representants dels laics que
van intervenir en l'Assemblea. I el
Card. Hyacinthe Thiandoum,
Arquebisbe de Dakar, va afrontar
directament la qüestió en el discurs
d’obertura, quan va parlar ni més ni



menys de la necessitat d’eliminar les
discriminacions "no objectives" del
sexe femení.

La relació de totes les propostes
sorgides durant les discussions, que
va ser elaborada al final dels treballs,
conté dos llargs paràgrafs dedicats a
la dona (Propositiones 46 i 47.) [1].
Allà s’expressa el desig d’estudiar
atentament els fonaments
antropològics i teològics de la
feminitat, d’aprofundir en la teologia
del matrimoni i de revaloritzar tant
la maternitat com la virginitat. La
Mulieris Dignitatem constitueix
precisament el compliment
d’aquestes desitjos. El fet que el Sant
Pare hagi volgut dedicar a aquesta
qüestió una Carta Apostòlica, en
comptes de limitar-se a incloure’l
juntament amb altres temes en el
document conclusiu del Sínode,
demostra la seva importància.



Abans de passar a examinar el
contingut del document, no estarà de
més recordar que aquesta Carta
s’adreça tant a les dones com als
homes, ja que l’acostament de Joan
Pau II al feminisme cristià es basa
precisament en el fet d’embolicar a
tota la humanitat en la superació dels
problemes vells i nous.

1. Maria, model per a la dona i per
a l’home

La Mulieris Dignitatem s’ha publicat
al final d’un Any Marià i en certa
manera representa el seu fruit i el
seu llegat. Joan Pau II ho mostra
àmpliament quan precisa que el
model per a la dona no pot trobar-se
en base només a definicions
conceptuals de caràcter filosòfic o
teològic, sinó dirigint la mirada
sobretot a la "Dona" de l'Escriptura, a
Maria, que gràcies a la seva
excepcional unió amb Déu,
constitueix l’expressió més perfecta



de la dignitat i de la vocació
humanes. L’esdeveniment central de
la història de la salvació, està
inseparablement unit a una
extraordinària elevació de la dona
(cf. MD, 3). Déu, en efecte, va triar
una dona per estrènyer la definitiva
aliança amb la humanitat i, per això
mateix, fa d'ella la representant i el
model de l'Església i de la humanitat
sencera, homes i dones. Des
d’aquesta perspectiva, qualsevol
argumentació que disminueixi el
paper de la dona, perd fins i tot fins
l’últim bri de raó.

Maria participa en la redempció
precisament com a dona. Com a tal
és la primera a rebre, conservar i
transmetre la bona nova, la seva
feminitat és el lloc on l’amor de Déu
s'interioritza i aprofundeix en la
mesura que no té igual. «Aquella
plenitud de gràcia, concedida a la
Verge de Natzaret per arribar a ser
Theotókos, significa al mateix temps,



la plenitud de la perfecció d’allò que
és característic de la dona, del que és
femení» (MD, 5).

En Maria es troben complertes, en la
forma més sublim, totes les
possibilitats de la dona. Per això,
vivint unida a la Mare de Déu,
imitant i procurant imitar-la, la dona
desenvolupa en el grau màxim la
pròpia personalitat. Aquesta és una
idea, que Joan Pau II ja havia
clarament formulat en l’encíclica
Redemptoris Mater (25-III-1987): «En
efecte, la feminitat es troba en una
relació singular amb la Mare del
Redemptor (...) Es pot, per tant,
afirmar que la dona, mirant a Maria,
troba en ella el secret per viure
dignament la seva feminitat i per
posar en pràctica la seva veritable
promoció”(n.46).

És conegut que certes corrents del
feminisme rebutgen amb
vehemència la imatge de Maria com



a punt de referència de la realització
de la dona, acusant-la d’haver ofert
en el passat un pretext teològic a la
tendència catòlica de posar la dona
en posicions subordinades [2]. En
contra d’aquesta actitud, Joan Pau II
subratlla la llibertat de Maria que va
entrar amb una «participació plena»
del «jo personal i femení» en aquella
irrepetible relació amb Déu (MD, 49).
Va donar conscientment i voluntària
tot el seu ésser físic i espiritual a Déu,
quan es va definir a si mateixa com
l’esclava del Senyor (Lc 1, 38).

Reconèixer que una interpretació
errònia d’aquesta expressió pot
induir al manteniment de la dona en
situacions de subordinació, fins al
punt de fer passar, com a qualitats
femenines, la timidesa i l’apocament
d’ànim, no vol dir que la virtut de la
caritat i de la disponibilitat a servir,
hagin de ser liquidades sense més
com retall d’esclavitud. El rebuig del
"servei" coincideix en efecte amb



l’exaltació pràctica de l’egoisme, és a
dir, de l’actitud espiritual que
constitueix la major amenaça a la
realització personal, tant de la dona
com l’home. Cal, però, sondejar les
paraules en què Maria declara ser la
"serventa" del Senyor en tota la seva
incomparable profunditat.

El Sant Pare subratlla, en primer lloc,
que també Crist es defineix a si
mateix com "servent" (cf. MD, 5). Just
en el moment més àlgid de la
declaració de la seva missió
messiànica, afirma amb
desconcertant senzillesa: « el Fill de
l'home, que no ha vingut a ser servit,
sinó a servir » (Mc 10, 45). Paraules
que, a més de manifestar la intensa
unió espiritual entre el Fill i la Mare,
revelen com és d’excelsa la dignitat
de servir de l’home [3].

Qui és capaç de donar-se lliurement
als altres, reflecteix en si la imatge de
Déu i realitza, per tant, la mateixa



humanitat amb singular plenitud.
Això ho desenvolupa àmpliament el
capítol successiu de la Mulieris
Dignitatem que tracta de la relació
entre l’ésser persona i el servei.

2. Persona, comunitat, do de si

Ja en les catequesis dels dimecres
desenvolupades des de 1979 a 1981
sobre la teologia del cos, Joan Pau II
havia analitzat a fons els primers
tres capítols del llibre del Gènesi.
Sobre la traça d’aquella exegesi,
reafirma ara que els textos sobre la
creació de l’home revelen «la
immutable base de tota
l’antropologia cristiana» (MD, 6).

Gn 1, 27 afirma explícitament que
Déu va crear l’home -home i dona- a
imatge i semblança seva. Això
significa, en primer lloc, que els dos
sexes tenen la mateixa naturalesa
d’éssers racionals i lliures, que tots
dos han rebut el mandat comú de
sotmetre la terra, i, finalment, que



cada un dels dos té una relació
directa i personal amb Déu. És a dir,
tant l’home com la dona són
persones: són -com repeteix sovint el
Papa citant la Gaudium et Spes (n.
24)- estimats per Déu per si
mateixos», i en això resideix la seva
dignitat (cf. MD , 7, 10, 13, 18, 20, 30).
La dona no és doncs un ser definit a
través de l’home i en funció de
l’home. No rep de l’home la seva
pròpia dignitat, sinó que la té
originàriament en si mateixa.

Gen 2,18-25 procedeix posteriorment
a ensenyar les veritats fonamentals
sobre l’home. Narra la creació de la
mateixa matèria, d’aquella costella,
en què Joan Pau II veu una expressió
plàstica de la identitat de la
naturalesa entre l’home i la dona.
Aquesta és com “l’altre jo" en la
humanitat comuna (MD, 6). La unitat
dels dos expressa així, en mesura
encara més alta, la semblança amb
Déu, perquè, en certa manera,



reprodueix aquella veritable unitat
en la distinció que hi ha en mode
suprem en la Trinitat.

La fe trinitària, pressuposada aquí
pel Papa, afirma en efecte que la vida
divina és comunió del Pare amb el
Fill i l'Esperit Sant, els quals, sent un
únic i el mateix Déu etern i
omnipotent, es distingeixen realment
com Persones [4]. El Pare és qui és
pel Fill. La seva "personalitat" es
realitza a ser Pare del Fill: està en
relació total i constitutiva amb el Fill,
amb el qual, pel qual i en el qual és.
Així mateix, el Fill és qui és pel Pare.
La seva "personalitat" consisteix a
ser Fill del Pare i a correspondre a
l’amor que rep eternament d'Ell. És
amb el Pare, pel Pare i en el Pare. I
l'Esperit Sant és l'Amor subsistent del
Pare i del Fill, procedeix dels dos com
a fruit de la relació Pare-Fill i alhora,
misteriosament, fa possible aquesta
relació. Per Ell, amb Ell i en Ell, el
Pare estima el Fill i el Fill estima el



Pare. Heus aquí com l'Esperit Sant
consumeix la unitat i la diversitat en
la Trinitat.

Joan Pau II destaca que, encara que
Déu hagi volgut revelar-se en el seu
designi salvífic sobretot amb noms
masculins, això no vol dir que Ell pot
ser concebut segons categories de
criatures i finites. En Ell es basen
totes les perfeccions de les criatures i
per tant no només la paternitat, sinó
també la maternitat. El Sant Pare
assenyala molts textos on l'Escriptura
ens mostra els trets materns de
l’amor de Déu, que consola el seu
propi fill (Is 66,13), no el pot oblidar
(Is 49,14-15), l’abraça afectuosament
(Sal 131,2-3), en té cura i el nodreix
(Is 31,20): «L’amor de Déu és
presentat en molts passatges com a
amor masculí del marit i del pare (cf.
Us 11,1-4; Jer 3,4-19) però de vegades
també com a amor femení de la
mare»(MD, 8).



Alguns exponents de la teologia
feminista [5] han insistit sovint,
recentment i amb gust sobre la
"feminitat" de Déu. Aquestes tesis, tot
i salvant indubtables llacunes de la
teologia tradicional, no sempre han
aconseguit respectar la justa mesura.
Joan Pau II sembla acollir els detalls
més rellevants, que d’altra banda es
poden ja trobar en autors dels
primeríssims segles [6], però els
harmonitza amb la gran tradició de
l'Església. El descobriment del
«rostre matern» de Déu, tan estimat a
la teologia d’avui, contribueix en
veritat a enriquir els contorns de la
imatge de Déu si no enfosqueix
l’aspecte patern. Es pot, doncs,
afirmar que en Déu trobem tant la
"masculinitat" com la "feminitat",
però no a través d’un procés
d’humanització de tall pagà, sinó
analògicament, com a arquetip ideal,
de manera exemplar i eminent (cf.
MD, 8).



Ser persona a imatge i també a
semblança de Déu significa per a
l’home, per tant, existir "en relació" a
un altre i trobar-hi un nou jo en la
comunicació de l’amor. Ser home vol
dir comunió interpersonal (cf. MD,
7), ja que l’home no va ser creat sol,
sinó com a home i dona des del
principi: «A la unitat de tots dos,
l’home i la dona són cridats des del
principi no només a existir un al
costat de l’altra o també junts, sinó
que són també cridats a existir
recíprocament l’un per l’altre”(MD,
7). Sobre la base d’aquesta
observació, Joan Pau II aclareix que
l’ajuda de què parla el Gènesi és una
«ajuda recíproca» de l’home a la
dona i de la dona a l’home. Els dos
sexes s’ajuden a ser plenament
humans. La naturalesa mateixa els
ha ordenat a completar-se
mútuament, de manera que cada un
sigui, en el propi àmbit, superior a
l’altre. Tots dos posseeixen qualitats
espirituals específiques, com



confirma la recerca medico-
psicològica moderna [7].

D’altra banda, la paraula "ajuda" és
conduïda per Joan Pau II a significar
el fet que la persona humana com a
tal, home i dona, arriba a la seva
plenitud només en el do sincer de si.
Es realitza en el donar-se. Aquí està
el fonament de tot l'ethos humà. La
persona és doncs revelació d’una
dignitat i d’una vocació (cf. MD, 7).
Pel que fa a les relacions entro els
dos sexes, això comporta que l’home
i la dona han estat creats per a
servir-se recíprocament, en mútua i
lliure subordinació per amor.

3. La dona i el domini masculí

Els textos del Gènesi sobre l’estatut
de l’home i de la dona en el "principi"
contenen també l’explicació de les
faltes d’harmonia de la realitat:
«Precisament en aquest principi el
pecat s’inscriu i es revela com a
contrast i negació» (MD, 9 ) Com



recorda el Concili Vaticà II, la imatge
de Déu en l’home, tot i no ser
esborrada pel pecat, ha patit una
considerable ofuscació (MD, 9) [8]. La
pèrdua de l’íntima unió originària
amb el Creador, comporta una
alteració en la relació recíproca entre
els sexes. L’home i la dona es troben
l’un enfront de l’altra i fins i tot la
natura es rebel·la contra ells (cf. MD,
9).

Com més s’allunya l’home de Déu pel
pecat, menys reconeix que pot
realitzar la pròpia vida només en la
sol·licitud per un tu, i tant menys
respecta els altres homes. Joan Pau II
observa que les tristes conseqüències
d’aquesta alteració afecten sobretot
el sexe femení: l’home envileix la
dona i la priva dels seus drets,
degradant-la sovint a objecte de
possessió i de plaer. L’amor i el do de
si, substitueixen el domini i
l'utilitarisme, amb totes les formes de
traïció a la persona que aquestes



paraules tenen. El Sant Pare
condemna enèrgicament les
injustícies a les quals està exposada
la dona i afirma que aquestes
fereixen també a l’home: perquè
quan ell ofèn la dignitat i la vocació
de la dona «actua contra la pròpia
dignitat personal i la pròpia
vocació» (MD, 10).

Joan Pau II es posa sense
vacil·lacions al costat d’aquells que
lluiten per la igualtat dels drets
socials i polítics de les dones. També
a propòsit d’això, els ensenyaments
del Concili Vaticà II són clars. El text
més famós no es troba a la Mulieris
Dignitatem, però està contingut en la
Gaudium et Spes, citada 13 vegades a
la Carta Apostòlica: «No obstant això,
qualsevol gènere de discriminació en
els drets fonamentals de la persona,
tant en el camp social com cultural,
per raó del sexe, de l’estirp, del color
(...), ha de ser superat i eliminat, com
a contrari al designi de Déu»[9]. En



un altre lloc, el mateix document diu:
«Les dones reivindiquen, on encara
no l’han assolit, la paritat amb els
homes, no només de dret, sinó també
de fet» [10].

Malgrat alguns abusos i
unilateralitat, els moviments pels
drets de la dona han contribuït
innegablement a progressos
significatius en el desenvolupament
de la societat. Però no es pot oblidar
que aquests passos cap endavant
queden, malgrat tot, insuficients,
perquè la defensa de la dignitat de la
persona representa, a cada
generació, una tasca sempre nova
per a cada home i cada dona (MD,
10). L’oposició de les dones al domini
dels homes no ha de portar a la
"masculinització" i a la deformació
de la naturalesa femenina. En aquest
sentit Mons. Escrivà va escriure:
«Desenvolupament, maduresa,
emancipació de la dona, no han de
significar un pretext d’igualtat -de



uniformitat- respecte a l’home, una
"imitació "dels models masculins:
això per a la dona no seria una
conquesta, sinó més aviat una
pèrdua”[11]. La igualtat no va
confosa amb la identitat, perquè en
cas contrari, la dona perdria tot allò
que constitueix "la seva essencial
riquesa": «Els recursos personals de
la feminitat no són certament
menors dels recursos de la
masculinitat, són només
diferents» (MD, 10); el seu
desenvolupament requereix la
llibertat de qualsevol coacció
arbitrària (MD, 10).

Sobre les conseqüències del pecat
s’instaura, però, la redempció que, en
aquest context, apareix com
reintegració de l’ordre original a un
nivell superior, restitució de la
dignitat de la dona i l’home. Com Eva
és «testimoni des del principi», Maria
és «testimoni del nou principi i de la
nova cultura» (MD, 11). Ella és «el



nou principi de la dignitat i de la
vocació de la dona, de totes les dones
i de cadascuna» (MD, 11) [12]. Tant
en l'inici com en el moment crucial
de la història de la humanitat,
trobem una dona que influeix de
manera determinant en el
desenvolupament d’aquesta història.
La consideració d’aquesta realitat
podria fer definitivament
desaparèixer el costum de designar
la dona com el sexe "feble" o
"passiu". El seu paper en el destí de la
humanitat es revelaria decisiu, si
realment desenvolupés les
virtualitats de les quals és dipositària
per a la salvació del món.

4. Crist, suprem protector de la
dona

Crist ofereix un testimoni riquíssim
«del que la realitat de la redempció
significa per a la dignitat i la vocació
de la dona» (MD, 12). Fins i tot qui
escolta amb actitud crítica



l’ensenyament de l'Església, reconeix
com «Crist s’ha constituït davant dels
seus contemporanis promotor de la
veritable dignitat de la dona» (MD,
12). No és doncs casualitat si el
capítol sobre Crist i les dones marca
el nucli central de la Mulieris
Dignitatem: en efecte, és Crist, que
ofereix la norma i la mesura de
l’acció dels seus deixebles.

El Sant Pare recorda amb alguns
exemples com Jesús restableix
l’ordre alterat pel pecat, com
reconcilia l’home amb Déu i amb els
altres homes, com promou la justícia
acollint especialment als febles.
Entre els sectors de la població més
exposats a les injustícies destaquen,
en el judaisme tardà, les dones a les
quals ni tan sols estava plenament
reconeguda una personalitat
madura. Recents investigacions han
mostrat, entre altres coses, que el lloc
de la dona a la casa no era amb el
marit, sinó al costat dels fills i dels



esclaus. Fins i tot l’estudi de la Llei
els estava expressament prohibit. Un
famós rabí va formular així aquesta
prohibició: «millor cremar les
paraules de la Torah, abans que
confiar-les a una dona» [13].

Crist es va oposar radicalment a
semblant discriminació. La seva
conducta el mostra no només lliure
totalment dels prejudicis socials del
temps, sinó positivament disposat a
testimoniar, a través de relacions
espontànies i directes, que Déu
estima a qualsevol criatura «per si
mateixa» (MD, 13). En l'acollida de
Jesús a les dones, els contemporanis
no van poder llegir un testimoni de
la igualtat dels dos sexes, així, alguns
es van escandalitzar, els mateixos
deixebles «s'estranyaren» (Jn 4, 27).
Però Ell havia vingut a alliberar
l’home, i no es va deixar frenar pels
convencionalismes i per
consideracions d’oportunitat, que
haguessin desnaturalitzat la seva



missió salvadora. Els motius que van
fer de Crist un «signe de
contradicció» (Lc 2, 34) van ser
eminentment teològics i feien
referència a la mateixa personalitat
divina, però no com l’ultima entre les
raons de la fermesa de les oposicions
apareix l’amor vers les dones i, en
particular, vers aquelles que eren
considerades "pecadores públiques".
Pel que fa a semblants situacions,
Joan Pau II subratlla l’actualitat del
problema recordant el perpetuar-se
del judici discriminatori que tendeix
encara a fer de la dona l'única
culpable i la condemna a pagar "ella
sola", mentre oblida les
transgressions o els abusos de l’home
que l’abandona amb la seva
maternitat, rebutja la pròpia
responsabilitat davant la nova vida i
no rarament l’empeny a l’avortament
(cf. MD, 14).

I més enllà de tot això, Crist
compromet profundament les dones



en el pla de la redempció, cridant-les
a col·laborar en la instauració del
regne (MD, 15): les fa partícips del
missatge evangèlic no només a través
de la transmissió de la fe, sinó que els
confia un paper de primer ordre en
l’anunci de la salvació. És una cosa
inaudita en aquell temps, que Ell
s’entreté a dialogar amb les dones
sobre els misteris de Déu. I elles li
responen evidenciant una especial
sensibilitat, que Joan Pau II defineix
com «autèntica ressonància de la
ment i del cor» (MD, 15). És una
resposta de la fe que supera
qualsevol obstacle i ofereix la prova
definitiva del sí als peus de la Creu.
En l’hora suprema són les dones les
qui donen el testimoni més vigorós
d’unió amb Crist. «En aquesta, que va
ser la més dura prova de fe i de
fidelitat, les dones es van demostrar
més fortes que els apòstols» (MD, 15).

Elles van ser també les primeres que
van testimoniar la Resurrecció. Els



esdeveniments del matí de Pasqua
ens confirmen que Crist confia
sobretot a les dones l’anunci de la
Bona Nova restituint així plenament
la seva dignitat. No hi ha que
meravellar-se si la defensa obrada
pel Sant Pare, al n.16 de la Mulieris
Dignitatem, sobre la igual dignitat de
tots els fills de Déu i de la "nova
mesura" aconseguida en Crist per la
peculiar vocació de la dona, ha fet
parlar d’un document del feminisme
cristià.

5. Maternitat física i maternitat
espiritual

La unitat i la igualtat de l’home i de
la dona no anul·len, però, la
diversitat. Després d’haver rebatut
fins aquí la radical paritat dels dos
sexes, en la segona part de la Carta
Apostòlica, el Sant Pare cerca les
dimensions específiques.
L’especificitat, certament, no es troba
en qualitat o dots humanes que



caracteritzen a un o l’altre d’ells. En
efecte, la major o menor freqüència
amb què els diversos talents poden
donar-se, segons determinades
distribucions estadístiques, en els
homes i en les dones no diu res sobre
les persones concretes. Cap individu
està determinat només pel sexe: a
més de ser home o dona, posseeix
disposicions i aptituds pròpies que li
confereixen cas per cas particulars
condicions per a l’activitat artística,
tècnica, científica, social, etc.

L’especificitat, doncs, és bastant més
radical i consisteix en la maternitat o
a la paternitat (cf. MD, 17). El Papa
s’entreté llargament sobre la
maternitat com a dimensió de la
vocació de la dona (cf. MD, 18), que
implica des del principi una especial
obertura a la concepció o al
naixement. Així, la dona es realitza
admirablement mitjançant un «do
sincer de si» (MD, 18).



L’home, tot i ser pare, es troba
necessàriament fora del procés de la
gestació i del naixement. La seva
contribució a la paternitat comuna,
inicialment, és menys compromesa
respecte a la de la dona: d’aquí ve les
obligacions especials que neixen per
a ell en relació amb la seva dona.
Joan Pau II afirma que el marit és
deutor de la seva dona i recorda que
«cap programa d’igualtat de drets de
les dones i dels homes és vàlid, si no
es té present això d’una manera
totalment essencial» (MD, 18). A la
concreció d’aquests deures preveurà
la sensibilitat de cada un, però no
sembla fora de lloc projectar una
col·laboració de l’home a les
necessitats domèstiques, com d’altra
banda la dona col·labora en el
sosteniment econòmic de la família.

La maternitat no és només un procés
fisiològic. És sobretot un
esdeveniment que diu en causa
l’ésser de la dona en la seva més



íntima arrel i correspon a la total
estructura psicofísica de la feminitat.
El document pontifici conclou per
això que el "mode únic de contacte
amb el nou home que s’està formant,
crea, al seu torn, una actitud tal vers
l’home -no només vers el propi fill,
sinó cap a l’home en general-, que
caracteritza profundament tota la
personalitat de la dona»(MD, 18).
L’antropologia filosòfica [14] i les
ciències experimentals recents,
confirmen, per exemple, que la dona
ofereix una contribució més humana
concreta a les relacions
interpersonals: ella té una capacitat
pròpia de descobrir l’individu en la
massa i de promoure’l com a tal .
«Déu -afirma Joan Pau II- li confia
d’una manera especial l’home» (MD,
30). Sostreure l'individu de
l’anonimat de la societat massificada,
salvar-lo de la freda tirania de les
tecnologies, protegir-lo en un context
de relacions personals, tot això és
missió i conquesta de la dona [15].



Això no vol dir, però, que les dones
creïn un món més humà amb la seva
sola i simple presència i més que els
homes. La nostra societat pot canviar
només si tots dos sexes acullen la
invitació del Papa a donar vida a una
nova cultura, marcada per la
comprensió, l’amor, el do de si i
d’aquella recíproca actitud de servei
que Déu ha inscrit en cada un d’ells
en el principi de la creació i de la
redempció (MD 18). Però, en tot això,
la dona té molt a oferir (cf. MD, 3) i
l’home, en tant que està per
naturalesa més distant de la vida, té
molt per aprendre. Això adquireix
una especial aplicació a la paternitat
en el període postnatal (MD, 18).

Joan Pau II descriu l’educació dels
fills com a dimensió espiritual de la
paternitat, en què els dos cònjuges
són igualment responsables. No
obstant això, d’alguna manera, la
dona és la «primera educadora» dels
fills (MD, 19). D’això en deriva, entre



altres coses, que, fins i tot, les
legítimes aspiracions a l’emancipació
són errades si estan dirigides només
a l’àmbit extradomèstic. Amb vistes
al Concili Vaticà II [16], el Papa
reivindica que cal reconèixer el valor
dels esforços domèstics i educatius
de les dones (cf. MD, 18). És la mare,
en efecte, qui posa els fonaments de
la formació «d’una nova personalitat
humana» amb l’assiduïtat de les
seves cures en els primers anys del
desenvolupament. Si també la
maternitat en el sentit biofísic mostra
una aparent passivitat, però és
summament creativa des del punt de
vista ètic i psicològic: l’home no
aprèn d’una altra manera a estimar,
a perdonar, a ser fidel. Com a mare,
per tant, la dona «posseeix una
específica precedència sobre
l’home» (MD, 19).

Ningú podrà, doncs, considerar fora
de lloc la crida, que s’aixeca de tants
llocs, perquè la dona sigui



adequadament protegida pel
legislador en la seva més necessària
activitat específica, i el seu
compromís en què la família rebi el
necessari reconeixement econòmic i
socio- polític [17]. Emancipació ve
llavors a significar per a la dona la
possibilitat real de desenvolupar
plenament les pròpies virtualitats:
aquelles que té pel que fa dona. La
igualtat davant el dret, la paritat
davant la llei, no oprimeixen, sinó
que pressuposen i promouen
aquestes diversitats, que són a més
riquesa per a tots»[18].

Passant de la dimensió natural a la
sobrenatural de l’educació, la tasca
de la dona pot ser delineada
afirmant que, com ella (per dona) rep
el propi fill de Déu (quan la
generació és sempre participació en
l’acte creador) així el fill (cada fill)
existeix en última instància per a
Déu. En aquest sentit cada dona
participa, d’alguna manera, en la



definitiva aliança establerta per Déu
amb Maria: perquè cada dona
contribueix a la temporalitat i a
l’eternitat del seu fill. Així la
maternitat «entesa a la llum de
l'Evangeli, no és només de la carn i
de la sang (...) Són, en efecte,
precisament els fills de les mares
terrenals (...) els qui reben del Fill de
Déu l’esdevenir fills de Déu (Jo
1,12)»(MD, 19).

6. La virginitat pel Regne del cel

Hi ha una segona dimensió
constitutiva del desenvolupament de
la personalitat femenina que Joan
Pau II analitza a la Mulieris
dignitatem : el celibat, la virginitat
«pel Regne del cel» (MD, 17). Poques
realitats cristianes xoquen com
aquesta amb els costums d’una
societat permissiva i consumista, on
els comportaments dictats per la
sensualitat i l’egoisme s’han
generalitzat. No obstant això, també



avui la virginitat «pel Regne del cel»
és lloc insubstituïble de l’experiència
vital de la plenitud de l’amor. Tal i
com el Papa ja havia fet des de la seu
de Cracòvia [19], també ara dedica
espai ampli en la seva predicació a
il·lustrar el sentit de la virginitat en
la consciència cristiana [20] i la 
Mulieris dignitatem ho confirma amb
profunditat especial.

També l’elecció del celibat introdueix
l’home i la dona en el misteri
esponsal de la unió amb Crist i amb
l'Església. La Carta Apostòlica
subratlla que la virginitat els projecta
en un lliurament ple d’amor a un Tu,
en el qual es troba la totalitat del do
de si que caracteritza el matrimoni,
però de manera diversa: aquí
cadascú, separadament, es posa en
relació directa i personal amb Crist
viu i present. Home i dona es lliuren
a si mateixos exclusivament a qui
primer es va lliurar a cada home,
estimant «fins a la fi» (cf. Jo 13, 1). La



persona humana estimada per Déu
fins a tal extrem «es lliura a Ell i
només a Ell»[21], i el Papa aclareix:
«Això no pot ser comparat amb el
simple romandre cèlibes, perquè la
virginitat no es limita solament al no,
sinó que conté un sí profund en
l’ordre esponsal: donar-se per amor
de manera total i indivisa»(MD, 20).

La vocació al celibat és
profundament personal, concreta,
irrepetible (MD, 21). En ella, l’home i
la dona es realitzen completament
com a persones: la feminitat i la
masculinitat entren plenament, amb
totes les seves qualitats i debilitats,
en relació amb Crist, i s’obren
possibilitats i perspectives noves. En
la plena comunió del jo amb el Tu
diví, el cor humà s’omple de la
superabundància de l’amor, que es
vessa fins abraçar la humanitat
sencera. La dona que ha renunciat a
la maternitat física pot comprendre
amb una immediatesa més gran les



exigències de la maternitat
espiritual, ja que també aquesta
pertany a la seva interioritat més
profunda (cf. MD, 21). Tal i com una
mare estima en primer lloc el marit i
els fills, així la dona que s’ha donat
plenament a Déu en la virginitat es fa
capaç d’oferir la pròpia vida per a
tothom. El grau de tal lliurament
depèn de la profunditat vital de la
seva unió amb Crist. I es consumeix
també en dirigir-se espontàniament
als més febles, als indefensos, als
innocents i als culpables, abandonats
per una societat cada cop més
competitiva. En aquest context, Joan
Pau II recorda els grans mèrits
històrics de les ordres femenines,
que s’han distingit per l’acceptació de
la maternitat espiritual a favor dels
marginats (cf. MD, 21): exemples
eloqüents de com, donant-se als
altres, per amor a Crist, la dona
arriba a una realització sovint
heroica de la pròpia vocació i ofereix
un testimoni viu del paper



insubstituïble de la feminitat. El
celibat pel Regne del cel es posa així
en estreta relació amb la fecunditat
del matrimoni: «Hi ha, doncs, moltes
raons per a veure en aquestes dues
vies -dues vocacions de vida
diferents de la dona- una profunda
complementarietat i, ni més ni
menys que una profunda unió a
l'interior de l’ésser de la
persona»(MD, 22).

7. L 'Església, Esposa de Crist

La Mulieris dignitatem presenta amb
amplitud la missió eclesial de la
dona, tenint en compte que l'Església
no és una societat com les altres, sinó
un misteri, la comprensió més
profunda del qual excedeix les
possibilitats humanes.

L'Església és terme femení,
consolidat entre altres coses també
per la cèlebre analogia paulina que
fa d’ella l’Esposa de Crist (cf. Ef. 5,
23-32). Com a subjecte col·lectiu,



comprèn òbviament homes i dones,
de manera que el femení sorgeix
aquí com a «símbol de tot
l’humà» (MD, 25). No és l’home amb
el seu esperit activista, sinó la dona
amb la seva obertura a la vida, qui
representa en el seu propi ésser la
naturalesa de l'Església: acollida de
l’home per part de Déu i comunió
íntima amb Crist.

I el sacerdoci? La resposta del Sant
Pare no dóna lloc a cap possible
equívoc. Es pot deduir d’això que no
té sentit fer dependre la qüestió de la
dignitat de la dona del sí o del no al
seu accés al sacerdoci ministerial
[22]. És sabut que alguns sectors de
l’opinió pública, sensibilitzats per
l’emancipació de la dona i per la
igualtat de drets entre els dos sexes,
han entès com una mena de
discriminació el fet que, en la
tradició catòlica, el sacerdoci
ministerial està reservat als homes.
Joan Pau II, fent-se ressò de la



declaració Inter insigniores de la
Congregació per la Doctrina de la Fe
(1976), argumenta, fundant-se en la
conducta mantinguda sobre això pel
mateix Crist: tot i haver-se oposat
radicalment, fins desafiar la pràctica
social dominant, a qualsevol
discriminació contra la dona, i a
aquells que les propugnessin, va
ordenar sacerdots només els homes, i
ho va fer «amb la mateixa llibertat
amb què, en tot el seu
comportament, ha posat de manifest
la dignitat i la vocació de la dona,
sense conformar-se al costum
predominant i a la tradició
sancionada a més per la legislació de
l’època» (MD, 26) Els Apòstols van
actuar atenint-se a l’exemple del
Mestre i l'Església sempre ha sentit el
deure de seguir fidelment allò que
Crist i la comunitat apostòlica han
fet. El cristianisme, en efecte, és en
molts sentits una comunitat històrica
[23]: les actuacions de Crist no
representen només un punt de



partida, sinó que tenen un contingut
normatiu, que marca per sempre els
seus trets fonamentals.

Es podria fins i tot imaginar un
eventual manera d’actuar diferent
per part de Crist, i potser això no
estaria en contrast amb la resta de
l’economia sacramental ni amb la
forma global de la redempció. Però
és innegable que, de fet, el pla de Déu
ha seguit el seu camí, molt diferent i
ben determinat. Aquest pla s’ha
revelat en un moment concret de la
història i en circumstàncies
específiques, però el seu caràcter és
permanent [24]. La raó per la qual la
dona no pot rebre l’ordenació
sacerdotal no deriva, doncs, de la
racionalitat humana, perquè s’eleva
a una dimensió infinitament més
profunda, que pot ser aclarida i
acceptada només per la fe.

La referència del sacerdoci a l’home
es troba ancorada en el centre



mateix de la substància del ministeri
de l'Església. Quan el sacerdot
exerceix el ministeri, no actua en
nom propi, sinó in persona Christi .
En la seva naturalesa d’home,
representa Crist, Espòs de l'Església
com a autor de la gràcia (cf. MD, 26).
Això no implica que a la dona li
siguin prohibides funcions rellevants
en l'Església, com ha aclarit el Concili
Vaticà II, per exemple en el n. 9 del
decret Apostolicam actuositatem :
«Donat que, en els nostres dies, cada
vegada les dones prenen part més
activa en tota la vida social, és de
gran importància una més àmplia
participació seva també en els
diversos camps d’apostolat de
l'Església». D’altra banda, la doctrina
del sacerdoci comú dels fidels
testimonia que en l'Església no es
verifica una discriminació de la dona
respecte a l’home, sinó més aviat una
complementarietat de funcions i
condicions (cf. MD, 27).



8. La dignitat de la dona i l’ordre
de l’amor

La necessitat del sacerdoci
ministerial o jeràrquic i la seva
excelsa dignitat estan evidentment
fora de discussió, però això no
representa el cim suprem en
l'Església de Déu. Joan Pau II s’atura
en una altra jerarquia, que
transcendeix infinitament aquella
primera en importància: la jerarquia
de la santedat que, per bé que
amagada sovint als nostres ulls, té
una eficàcia històrica superior a
qualsevol valoració (cf. MD, 27). En
aquest context, el Sant Pare examina
la dimensió mariana i apostòlica -
petrina- de l'Església, precisant que a
tots els cristians l’exemple de la
santedat els prové de Maria, abans i
més que dels Apòstols. En Ella, Verge
i Mare al mateix temps (cf. MD, 17),
l'Església ha pres ja la seva pròpia
plenitud. I ja que Ella és model
també dels Apòstols, se segueix que



tots els sacerdots han de recórrer a
l’escola de Maria: una dona que no
va ser investida per l’ordre
sacerdotal, però que justament
venerem com a Mare de l'Església (cf.
MD, 27).

Maria supera i precedeix a tots els
cristians en el camí de la santedat. És
el model de la perfecta semblança
amb Déu que, en la vida
intratrinitària com en el misteri
salvífic, s’ha revelat com Amor que
es lliura a si mateix (cf. MD, 29). En
Ella, «la dona comprèn que no pot
trobar-se a si mateixa si no donant
l’amor als altres» (MD, 30). I això val
per a qualsevol criatura humana
[25]. L’aprofundiment d’aquesta
missió porta el Sant Pare a tornar, en
la conclusió del document, sobre
l'ideal cristià de servei. La moral
ensenyada per Jesús implica un canvi
complet del valor mundà de poder al
de la humilitat, que està en realitat
bastant més d’acord amb les



exigències fonamentals de la
naturalesa humana. Només qui
estima, home o dona, pot fer-se
càrrec dels altres i ajudar
efectivament, només ell pot posar
remei als sofriments. L’amor el fa
sensible i fort, humil i segur, lliure i
obedient al mateix temps, i li fa
assumir la responsabilitat per a un
futur més humà.

La visió de l'Apocalipsi culmina en
l’aparició de Maria, guanyadora en la
lluita contra el mal, en la qual el Sant
Pare veu el definitiu compliment de
la dignitat i de la vocació de la dona
(cf. MD, 30). En el combat contra el
pecat, que es planteja com a lluita
per l’home i per la seva definitiva
realització en Déu, la dona és cridada
a construir la civilització de l’amor
amb la seva força espiritual i moral.

Jutta Burggraf

Doctora en Sagrada Teologia i en
Pedagogia.



[1] Cf. Elenchus definitivus
propositionum , "La Documentation
Catholique", 21 (1987) 1088-1100.

[2] Cf. C. HALKES, Gott hat nicht nur
starke Söhne , Gütersloh 1980, p. 117.

[3] L’argument es desenvolupa en
l’encíclica Redemptor hominis , 4-
III-1975, n. 21.

[4] Cf. SANT TOMÀS D’AQUINO, S.
Th . I, qq. 28-38; SANT ALBERT EL
GRAN, S. Th. I, tr 9, qq. 37 ss., Ed. Col.
(1951 ss), 34, 1.

[5] Cf. M. DALY, Jenseits von
Gottvater , München 1980 (Boston
1973).

[6] Cf. CLEMENT D’ALEXANDRIA, 
Quis dives salvetur? 37,2 ss: PG 9, 642
ss.



[7] Cf. B. FLAD-SCHNORRENBERG, 
Der wahre Unterschied. Frau sein —
angeboren oder angelernt? Freiburg
1978; F. MERZ, 
Geschlechtsunterschiede und ihre
Entwicklung. Lehrbuch der
differenziellen Psychologie III ,
Göttingen 1979; E. SULLEROT, Die
Wirklichkeit der Frau , París 1978.

[8] Cf. CONCILI VATICÀ II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 13.

[9] Ibíd., n. 29.

[10] Ibíd., n. 9; cf. també MD, 1.

[11] SANT JOSEPMARÍA ESCRIVÀ, 
Converses amb Monsenyor Escrivà de
Balaguer , n. 87.

[12] Cf. SANT AMBRÒS, De
institutione virginum , V, 33: PL 16,
313.



[13] Cf. G. SIEGMUND, Die Stellung
der Frau in der Welt von heute , Stein
am Rhein 1981, p. 54.

[14] Cf. G. VON LE FORT, Die ewige
Frau , 14ª ed., München 1950.

[15] En l’encíclica Redemptoris
Mater , n. 46, Joan Pau II va extreure
de la contemplació de la figura de
Maria aquestes qualitats com a
específicament femenines.

[16] Cf. CONCILI VATICÀ II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 52; JOAN
PAU II, Exhort. apost. Familiaris
consortio , 22-XI-1981, n. 23.

[17] Cf. JOAN PAU II, Encíclica 
Laborem exercens , 14-IX-1981, n. 19.

[18] Converses , cit., n. 87.

[19] Cf. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung



[20] JOAN PAU II, Die Erlösung des
Leibes. Katechesen 1981-1984 ,
Vallendar 1985.

[21] Cf. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung , cit., p. 21.

[22] J. RATZINGER, La donna, custode
dell'essere umano , en "L'Osservatore
Romano", 6-X-1988.

[23] Cf. CONGREGACIÓ PER A LA
DOCTRINA DE LA FE, Decl. Inter
insigniores , 15-X-1976, n. 4: AAS 69
(1976) 98-116.

[24] Cf. J. RATZINGER, Das
Priestertum des Mannes: ein Verstoss
gegen die Rechte der Frau? en "Die
Sendung der Frau in der Kirche",
Kevelaer 1978, p.88.

[25] Cf. CONCILI VATICÀ II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 24; JOAN
PAU II, Exhort. apost. Familiaris
consortio , n. 22.



Jutta Burggraf

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/per-a-un-

feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-
carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/per-a-un-feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/ca/article/per-a-un-feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/ca/article/per-a-un-feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/ca/article/per-a-un-feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

	Per a un feminisme cristià: reflexions sobre la Carta Apostòlica "Mulieris Dignitatem"

