opusdei.org

Per a un feminisme
cristia: reflexions
sobre la Carta
Apostolica "Mulieris
Dignitatem"

Estudi de Jutta Burggraf

publicat al butlleti Romana N°
20.

07/03/2011

Per a un feminisme cristia:
reflexions sobre la Carta
Apostolica "Mulieris Dignitatem"



La Carta Apostolica Mulieris
Dignitatem va ser publicada en un
temps en el qual es pot observar un
canvi en el moviment feminista. Ja
no estava tan de moda el feminisme
radical, de matis ecologista, amb els
seus cultes rituals de bruixeria i la
proclamacio del poder magic-matern
de la dona; més aviat s’havia estes un
feminisme "moderat" social
(corporate feminism) de les aixi
anomenades "dones de carrera". En
ell, el matrimoni és tolerat, sempre
que no amenaci ’autonomia de la
dona i no limiti les possibilitats
professionals amb la "trampa de la
maternitat". En I’actualitat, els partits
politics més contraposats
ideologicament, convergeixen en el
compromis d’ampliar les quotes
d’accés de les dones a les diverses
professions, inclosa la militar. D’altra
banda, malgrat totes les temptatives
d’emancipacid, avanca de forma
alarmant la comercialitzacio de la
dona en la publicitat, en el cinema,



en el turisme i fins i tot en les belles
arts.

Des de fa temps, la inseguretat sobre
la questid femenina ha penetrat fins i
tot en alguns sectors de la teologia i
de la vida eclesial. Creix en la mesura
en que les confessions cristianes, que
van sorgir de la Reforma protestant,
permeten, cada vegada més, ’accés
de dones a les funcions pastorals.

Potser, mai s’ha discutit i polemitzat
tant sobre els drets femenins. I els
fronts que s’han format a partir
d’aquests debats, potser mai han
estat tan compactes: un és acusat de
encaixonar a la dona entre la cuina i
el jardinet davanter de la casa, en
definitiva de constrenyer-la al camp
de les funcions domestiques; I’altre
és amonestat per alimentar
reivindicacions egolatres i
individualistes. El caracter
esquematic d’aquestes reduccions
apareix evident, pero és de tota



manera innegable, que el dialeg
entre les dues posicions arriba a ser
cada vegada més dificil. Precisament
per aixo, les reflexions
desenvolupades per Joan Pau Il a la
Mulieris Dignitatem resulten tan
reconfortants. Amb extraordinaria
sensibilitat, el Sant Pare supera les
barreres ja consolidades i,
mantenint-se obert a les veritats
presents en cadascuna de les dues
concepcions, les uneix -sota la llum
de la fe viva- en un nivell superior.

La meditacio del Papa no pren com a
punt de partida les dades empiriques
sobre les situacions de la dona, ja que
aquestes apareixen en efecte
insuficients, no només per la seva
intrinseca variabilitat, sino tambeé
per les diferencies existents, per
exemple, entre paisos industrialitzats
i arees del tercer moén. Considera,
pero, la concepcio cristiana de la
dona i d'ella treu els pressupostos
per a una valoracio de fons de la



realitat present i de les exigencies
que d'ella deriven per a la dona i per
I’home.

Aquesta valoracio de fons no esta
constituida pels avatars del
moviment per ’emancipacio
femenina, sino per la historia de la
salvacid. Joan Pau II es planteja com
a tema de la propia reflexio, tot allo
que diu I'Evangeli de Crist «a
I'Església i a la humanitat» respecte
de la dignitat i de la vocacio de la
dona (MD, 2). S’enquadra, per tant, el
problema en un context biblic de
gran atractiu i profunditat. Sobre el
fonament de la revelacio
desenvolupa un feminisme cristia
que, en la mateixa mesura que es
proposa promoure totes les
possibilitats de creixement de la
dona, s’allunya de les tendéncies que
la separen del pla de la creacid i de la
salvacio.



La Mulieris Dignitatem respon a una
peticio dels participants a la VII
Assemblea ordinaria del Sinode dels
Bisbes, que va tenir lloc a Roma I’any
1987, sobre el tema: "La vocacid i la
missio dels laics en 1'Església i en el
mon, vint anys després del Concili
Vatica II". Al principi no semblava
que la questio femenina s’hagués
d’incloure entre els problemes del
Sinode. Efectivament, els Lineamenta
preparatoris de 1'1-II-85, enviats a les
diverses Esglésies particulars, no
contenien referéncies explicites a la
dona. Pero, ja l'Instrumentum laboris
de ’any 1987, és a dir, el document
de treball del Sinode, es referia a
aquesta questio en tres passatges
diferents. Fet i fet, es trobaven
realment vint dones entre els
seixanta representants dels laics que
van intervenir en 'Assemblea. I el
Card. Hyacinthe Thiandoum,
Arquebisbe de Dakar, va afrontar
directament la questio en el discurs
d’obertura, quan va parlar ni més ni



menys de la necessitat d’eliminar les
discriminacions "no objectives" del
sexe femeni.

La relacio de totes les propostes
sorgides durant les discussions, que
va ser elaborada al final dels treballs,
conté dos llargs paragrafs dedicats a
la dona (Propositiones 46 147.) [1].
Alla s’expressa el desig d’estudiar
atentament els fonaments
antropologics i teologics de la
feminitat, d’aprofundir en la teologia
del matrimoni i de revaloritzar tant
la maternitat com la virginitat. La
Mulieris Dignitatem constitueix
precisament el compliment
d’aquestes desitjos. El fet que el Sant
Pare hagi volgut dedicar a aquesta
questio una Carta Apostolica, en
comptes de limitar-se a incloure’l
juntament amb altres temes en el
document conclusiu del Sinode,
demostra la seva importancia.



Abans de passar a examinar el
contingut del document, no estara de
més recordar que aquesta Carta
s’adreca tant a les dones com als
homes, ja que ’acostament de Joan
Pau II al feminisme cristia es basa
precisament en el fet d’embolicar a
tota la humanitat en la superacio dels
problemes vells i nous.

1. Maria, model per a la dona i per
al’home

La Mulieris Dignitatem s’ha publicat
al final d’'un Any Maria i en certa
manera representa el seu fruitiel
seu llegat. Joan Pau II ho mostra
ampliament quan precisa que el
model per a la dona no pot trobar-se
en base només a definicions
conceptuals de caracter filosofic o
teologic, sind dirigint la mirada
sobretot a la "Dona" de 1'Escriptura, a
Maria, que gracies a la seva
excepcional unié amb Déu,
constitueix ’expressio més perfecta



de la dignitat i de la vocacid
humanes. ’esdeveniment central de
la historia de la salvacio, esta
inseparablement unit a una
extraordinaria elevacio de la dona
(cf. MD, 3). Déu, en efecte, va triar
una dona per estréenyer la definitiva
alianca amb la humanitat i, per aixo
mateix, fa d'ella la representant i el
model de I'Església i de la humanitat
sencera, homes i dones. Des
d’aquesta perspectiva, qualsevol
argumentacio que disminueixi el
paper de la dona, perd fins i tot fins
I'altim bri de rao.

Maria participa en la redempcio
precisament com a dona. Com a tal
és la primera a rebre, conservar i
transmetre la bona nova, la seva
feminitat és el lloc on 'amor de Déu
s'interioritza i aprofundeix en la
mesura que no té igual. «Aquella
plenitud de gracia, concedida a la
Verge de Natzaret per arribar a ser
Theotokos, significa al mateix temps,



la plenitud de la perfeccio d’allo que
és caracteristic de la dona, del que és
femeni» (MD, 5).

En Maria es troben complertes, en la
forma més sublim, totes les
possibilitats de la dona. Per aixo,
vivint unida a la Mare de Déu,
imitant i procurant imitar-la, la dona
desenvolupa en el grau maxim la
propia personalitat. Aquesta és una
idea, que Joan Pau II ja havia
clarament formulat en I’enciclica
Redemptoris Mater (25-111-1987): «En
efecte, la feminitat es troba en una
relacid singular amb la Mare del
Redemptor (...) Es pot, per tant,
afirmar que la dona, mirant a Maria,
troba en ella el secret per viure
dignament la seva feminitat i per
posar en practica la seva veritable
promocio”(n.46).

Es conegut que certes corrents del
feminisme rebutgen amb
vehemencia la imatge de Maria com



a punt de referencia de la realitzacio
de la dona, acusant-la d’haver ofert
en el passat un pretext teologic a la
tendéncia catolica de posar la dona
en posicions subordinades [2]. En
contra d’aquesta actitud, Joan Pau II
subratlla la llibertat de Maria que va
entrar amb una «participacio plena»
del «jo personal i femeni» en aquella
irrepetible relacio amb Déu (MD, 49).
Va donar conscientment i voluntaria
tot el seu ésser fisic i espiritual a Déu,
quan es va definir a si mateixa com
I’esclava del Senyor (Lc 1, 38).

Reconeixer que una interpretacio
erronia d’aquesta expressio pot
induir al manteniment de la dona en
situacions de subordinacié, fins al
punt de fer passar, com a qualitats
femenines, la timidesa i ’apocament
d’anim, no vol dir que la virtut de la
caritat i de la disponibilitat a servir,
hagin de ser liquidades sense més
com retall d’esclavitud. El rebuig del
"servei" coincideix en efecte amb



I’exaltaci6 practica de ’egoisme, és a
dir, de ’actitud espiritual que
constitueix la major amenaca a la
realitzacio personal, tant de la dona
com I’home. Cal, pero, sondejar les
paraules en que Maria declara ser la
"serventa” del Senyor en tota la seva
incomparable profunditat.

El Sant Pare subratlla, en primer lloc,
que també Crist es defineix a si
mateix com "servent" (cf. MD, 5). Just
en el moment més algid de la
declaraci6 de la seva missio
messianica, afirma amb
desconcertant senzillesa: « el Fill de
l'home, que no ha vingut a ser servit,
sino a servir » (Mc 10, 45). Paraules
que, a més de manifestar la intensa
unio espiritual entre el Fill i la Mare,
revelen com és d’excelsa la dignitat
de servir de I’home [3].

Qui és capag de donar-se lliurement
als altres, reflecteix en si la imatge de
Déu irealitza, per tant, la mateixa



humanitat amb singular plenitud.
Aix0 ho desenvolupa ampliament el
capitol successiu de la Mulieris
Dignitatem que tracta de la relacid
entre 1’ésser persona i el servei.

2. Persona, comunitat, do de si

Ja en les catequesis dels dimecres
desenvolupades des de 1979 a 1981
sobre la teologia del cos, Joan Pau II
havia analitzat a fons els primers
tres capitols del llibre del Genesi.
Sobre la traca d’aquella exegesi,
reafirma ara que els textos sobre la
creacio de ’home revelen «la
immutable base de tota
I’antropologia cristiana» (MD, 6).

Gn 1, 27 afirma explicitament que
Déu va crear ’home -home i dona- a
imatge i semblanca seva. Aixo
significa, en primer lloc, que els dos
sexes tenen la mateixa naturalesa
d’éssers racionals i lliures, que tots
dos han rebut el mandat comu de
sotmetre la terra, i, finalment, que



cada un dels dos té una relacio
directa i personal amb Déu. Es a dir,
tant ’home com la dona son
persones: son -com repeteix sovint el
Papa citant la Gaudium et Spes (n.
24)- estimats per Déu per si
mateixos», i en aixo resideix la seva
dignitat (cf. MD, 7, 10, 13, 18, 20, 30).
La dona no és doncs un ser definit a
través de ’home i en funcié de
I’home. No rep de ’home la seva
propia dignitat, sin6 que la té
originariament en si mateixa.

Gen 2,18-25 procedeix posteriorment
a ensenyar les veritats fonamentals
sobre I’home. Narra la creacio de la
mateixa materia, d’aquella costella,
en que Joan Pau II veu una expressio
plastica de la identitat de la
naturalesa entre ’home i la dona.
Aquesta és com “I’altre jo" en la
humanitat comuna (MD, 6). La unitat
dels dos expressa aixi, en mesura
encara més alta, la semblanca amb
Déu, perque, en certa manera,



reprodueix aquella veritable unitat
en la distincio que hi ha en mode
suprem en la Trinitat.

La fe trinitaria, pressuposada aqui
pel Papa, afirma en efecte que la vida
divina és comunio del Pare amb el
Fill i 'Esperit Sant, els quals, sent un
unic i el mateix Déu etern i
omnipotent, es distingeixen realment
com Persones [4]. El Pare és qui és
pel Fill. La seva "personalitat” es
realitza a ser Pare del Fill: esta en
relacio total i constitutiva amb el Fill,
amb el qual, pel qual ien el qual és.
Aixi mateix, el Fill és qui és pel Pare.
La seva "personalitat” consisteix a
ser Fill del Pare i a correspondre a
’amor que rep eternament d'EllL Es
amb el Pare, pel Pare i en el Pare. I
I'Esperit Sant és I'Amor subsistent del
Pare i del Fill, procedeix dels dos com
a fruit de la relacio Pare-Fill i alhora,
misteriosament, fa possible aquesta
relacid. Per Ell, amb Elli en Ell, el
Pare estima el Fill i el Fill estima el



Pare. Heus aqui com I'Esperit Sant
consumeix la unitat i la diversitat en
la Trinitat.

Joan Pau II destaca que, encara que
Déu hagi volgut revelar-se en el seu
designi salvific sobretot amb noms
masculins, aixo no vol dir que Ell pot
ser concebut segons categories de
criatures i finites. En Ell es basen
totes les perfeccions de les criatures i
per tant no nomeés la paternitat, sino
també la maternitat. E1 Sant Pare
assenyala molts textos on I'Escriptura
ens mostra els trets materns de
I’amor de Déu, que consola el seu
propi fill (Is 66,13), no el pot oblidar
(Is 49,14-15), ’abraca afectuosament
(Sal 131,2-3), en té cura i el nodreix
(Is 31,20): «I’amor de Déu és
presentat en molts passatges com a
amor masculi del marit i del pare (cf.
Us 11,1-4; Jer 3,4-19) pero de vegades
també com a amor femeni de la
mare»(MD, 8).



Alguns exponents de la teologia
feminista [5] han insistit sovint,
recentment i amb gust sobre la
"feminitat” de Déu. Aquestes tesis, tot
i salvant indubtables llacunes de la
teologia tradicional, no sempre han
aconseguit respectar la justa mesura.
Joan Pau II sembla acollir els detalls
meés rellevants, que d’altra banda es
poden ja trobar en autors dels
primerissims segles [6], pero els
harmonitza amb la gran tradicio de
I'Església. El descobriment del
«rostre matern» de Déu, tan estimat a
la teologia d’avui, contribueix en
veritat a enriquir els contorns de la
imatge de Déu si no enfosqueix
I’aspecte patern. Es pot, doncs,
afirmar que en Déu trobem tant la
"masculinitat" com la "feminitat",
pero no a traveés d’un proces
d’humanitzacio de tall paga, sind
analogicament, com a arquetip ideal,
de manera exemplar i eminent (cf.
MD, 8).



Ser persona a imatge i també a
semblanca de Déu significa per a
I’home, per tant, existir "en relacié" a
un altre i trobar-hi un nou jo en la
comunicacio de ’'amor. Ser home vol
dir comunio interpersonal (cf. MD,
7), ja que 'home no va ser creat sol,
sind com a home i dona des del
principi: «A la unitat de tots dos,
I’home ila dona son cridats des del
principi no només a existir un al
costat de I’altra o també junts, sino
que son també cridats a existir
reciprocament 'un per I'altre”(MD,
7). Sobre la base d’aquesta
observacio, Joan Pau II aclareix que
I’ajuda de queé parla el Genesi és una
«ajuda reciproca» de ’home a la
dona i de la dona a I’home. Els dos
sexes s’ajuden a ser plenament
humans. La naturalesa mateixa els
ha ordenat a completar-se
mutuament, de manera que cada un
sigui, en el propi ambit, superior a
I’altre. Tots dos posseeixen qualitats
espirituals especifiques, com



confirma la recerca medico-
psicologica moderna [7].

D’altra banda, la paraula "ajuda” és
conduida per Joan Pau II a significar
el fet que la persona humana com a
tal, home i dona, arriba a la seva
plenitud només en el do sincer de si.
Es realitza en el donar-se. Aqui esta
el fonament de tot I'ethos huma. La
persona és doncs revelacio d’'una
dignitat 1 d’una vocacio (cf. MD, 7).
Pel que fa a les relacions entro els
dos sexes, aix0 comporta que ’home
ila dona han estat creats per a
servir-se reciprocament, en mutua i
lliure subordinacio per amor.

3.La donai el domini masculi

Els textos del Genesi sobre I’estatut
de I’home i de la dona en el "principi”
contenen també I’explicacio de les
faltes d’harmonia de la realitat:
«Precisament en aquest principi el
pecat s’inscriu i es revela com a
contrast i negacio» (MD, 9) Com



recorda el Concili Vatica II, la imatge
de Déu en ’home, tot i no ser
esborrada pel pecat, ha patit una
considerable ofuscacio (MD, 9) [8]. La
perdua de 'intima unio originaria
amb el Creador, comporta una
alteracio en la relacio reciproca entre
els sexes. ’home ila dona es troben
I'un enfront de I’altra i fins i tot la
natura es rebel-la contra ells (cf. MD,
9).

Com més s’allunya ’home de Déu pel
pecat, menys reconeix que pot
realitzar la propia vida només en la
sol-licitud per un tu, i tant menys
respecta els altres homes. Joan Pau II
observa que les tristes consequéncies
d’aquesta alteracid afecten sobretot
el sexe femeni: ’home envileix la
dona ila priva dels seus drets,
degradant-la sovint a objecte de
possessio i de plaer. amoriel do de
si, substitueixen el domini i
I'utilitarisme, amb totes les formes de
traicio a la persona que aquestes



paraules tenen. El Sant Pare
condemna energicament les
injusticies a les quals esta exposada
la dona i afirma que aquestes
fereixen també a ’home: perque
quan ell ofen la dignitat i 1a vocacio
de la dona «actua contra la propia
dignitat personal i la propia
vocacié» (MD, 10).

Joan Pau II es posa sense
vacil-lacions al costat d’aquells que
lluiten per la igualtat dels drets
socials i politics de les dones. També
a proposit d’aixo, els ensenyaments
del Concili Vatica II son clars. El text
més famads no es troba a la Mulieris
Dignitatem, pero esta contingut en la
Gaudium et Spes, citada 13 vegades a
la Carta Apostolica: «No obstant aixo,
qualsevol genere de discriminacio en
els drets fonamentals de la persona,
tant en el camp social com cultural,
per rao del sexe, de I’estirp, del color
(...), ha de ser superat i eliminat, com
a contrari al designi de Déu»[9]. En



un altre lloc, el mateix document diu:
«Les dones reivindiquen, on encara
no I’han assolit, la paritat amb els
homes, no només de dret, siné també
de fet» [10].

Malgrat alguns abusos 1
unilateralitat, els moviments pels
drets de la dona han contribuit
innegablement a progressos
significatius en el desenvolupament
de la societat. Pero no es pot oblidar
que aquests passos cap endavant
queden, malgrat tot, insuficients,
perque la defensa de la dignitat de la
persona representa, a cada
generacio, una tasca sempre nova
per a cada home i cada dona (MD,
10). L’oposicid de les dones al domini
dels homes no ha de portar a la
"masculinitzacid" i a la deformacid
de la naturalesa femenina. En aquest
sentit Mons. Escriva va escriure:
«Desenvolupament, maduresa,
emancipacio de la dona, no han de
significar un pretext d’igualtat -de



uniformitat- respecte a I’home, una
"imitaci6 "dels models masculins:
aixo per a la dona no seria una
conquesta, sind més aviat una
perdua”[11]. La igualtat no va
confosa amb la identitat, perqué en
cas contrari, la dona perdria tot allo
que constitueix "la seva essencial
riquesa": «Els recursos personals de
la feminitat no son certament
menors dels recursos de la
masculinitat, s6n només

diferents» (MD, 10); el seu
desenvolupament requereix la
llibertat de qualsevol coacci6
arbitraria (MD, 10).

Sobre les consequiéncies del pecat
s’instaura, pero, la redempcio que, en
aquest context, apareix com
reintegracio de ’ordre original a un
nivell superior, restitucio de la
dignitat de la dona i ’home. Com Eva
és «testimoni des del principi», Maria
és «testimoni del nou principiide la
nova cultura» (MD, 11). Ella és «el



nou principi de la dignitati de la
vocacio de la dona, de totes les dones
i de cadascuna» (MD, 11) [12]. Tant
en l'inici com en el moment crucial
de la historia de la humanitat,
trobem una dona que influeix de
manera determinant en el
desenvolupament d’aquesta historia.
La consideraci6 d’aquesta realitat
podria fer definitivament
desapareixer el costum de designar
la dona com el sexe "feble" o
"passiu”. El seu paper en el desti de la
humanitat es revelaria decisiu, si
realment desenvolupés les
virtualitats de les quals és dipositaria
per a la salvacio del mon.

4. Crist, suprem protector de la
dona

Crist ofereix un testimoni riquissim
«del que la realitat de la redempci6
significa per a la dignitat i la vocacio
de la dona» (MD, 12). Fins i tot qui
escolta amb actitud critica



I’ensenyament de 1'Església, reconeix
com «Crist s’ha constituit davant dels
seus contemporanis promotor de la
veritable dignitat de la dona» (MD,
12). No és doncs casualitat si el
capitol sobre Crist i les dones marca
el nucli central de la Mulieris
Dignitatem: en efecte, és Crist, que
ofereix la norma i la mesura de
I’accié dels seus deixebles.

El Sant Pare recorda amb alguns
exemples com Jesus restableix
I’'ordre alterat pel pecat, com
reconcilia ’home amb Déu i amb els
altres homes, com promou la justicia
acollint especialment als febles.
Entre els sectors de la poblacié més
exposats a les injusticies destaquen,
en el judaisme tarda, les dones a les
quals ni tan sols estava plenament
reconeguda una personalitat
madura. Recents investigacions han
mostrat, entre altres coses, que el lloc
de la dona a la casa no era amb el
marit, sin6 al costat dels fills i dels



esclaus. Fins i tot ’estudi de la Llei
els estava expressament prohibit. Un
famos rabi va formular aixi aquesta
prohibicié: «millor cremar les
paraules de la Torah, abans que
confiar-les a una dona» [13].

Crist es va oposar radicalment a
semblant discriminacio. La seva
conducta el mostra no només lliure
totalment dels prejudicis socials del
temps, sino positivament disposat a
testimoniar, a través de relacions
espontanies i directes, que Déu
estima a qualsevol criatura «per si
mateixa» (MD, 13). En l'acollida de
Jesus a les dones, els contemporanis
no van poder llegir un testimoni de
la igualtat dels dos sexes, aixi, alguns
es van escandalitzar, els mateixos
deixebles «s'estranyaren» (Jn 4, 27).
Pero Ell havia vingut a alliberar
I’home, i no es va deixar frenar pels
convencionalismes i per
consideracions d’oportunitat, que
haguessin desnaturalitzat la seva



missio salvadora. Els motius que van
fer de Crist un «signe de
contradiccio» (Lc 2, 34) van ser
eminentment teologics i feien
referéncia a la mateixa personalitat
divina, pero no com l'ultima entre les
raons de la fermesa de les oposicions
apareix I’amor vers les dones i, en
particular, vers aquelles que eren
considerades "pecadores publiques".
Pel que fa a semblants situacions,
Joan Pau II subratlla I’actualitat del
problema recordant el perpetuar-se
del judici discriminatori que tendeix
encara a fer de la dona I'unica
culpable i la condemna a pagar "ella
sola", mentre oblida les
transgressions o els abusos de '’home
que ’abandona amb la seva
maternitat, rebutja la propia
responsabilitat davant la nova vida i
no rarament ’empeny a ’avortament
(cf. MD, 14).

I més enlla de tot aixo, Crist
compromet profundament les dones



en el pla de la redempcid, cridant-les
a col-laborar en la instauracio del
regne (MD, 15): les fa particips del
missatge evangelic no només a través
de la transmissio de la fe, sino que els
confia un paper de primer ordre en
’anunci de la salvacié. Fs una cosa
inaudita en aquell temps, que Ell
s’entreté a dialogar amb les dones
sobre els misteris de Déu. I elles li
responen evidenciant una especial
sensibilitat, que Joan Pau II defineix
com «auténtica ressonancia de la
ment i del cor» (MD, 15). Es una
resposta de la fe que supera
qualsevol obstacle i ofereix la prova
definitiva del si als peus de la Creu.
En I’hora suprema son les dones les
qui donen el testimoni més vigoros
d’unio amb Crist. «En aquesta, que va
ser la meés dura prova de fe i de
fidelitat, les dones es van demostrar
més fortes que els apostols» (MD, 15).

Elles van ser també les primeres que
van testimoniar la Resurreccio. Els



esdeveniments del mati de Pasqua
ens confirmen que Crist confia
sobretot a les dones I’anunci de la
Bona Nova restituint aixi plenament
la seva dignitat. No hi ha que
meravellar-se si la defensa obrada
pel Sant Pare, al n.16 de la Mulieris
Dignitatem, sobre la igual dignitat de
tots els fills de Déu i de la "nova
mesura" aconseguida en Crist per la
peculiar vocacio de la dona, ha fet
parlar d’'un document del feminisme
cristia.

5. Maternitat fisica i maternitat
espiritual

La unitat i la igualtat de I’'home i de
la dona no anul-len, pero, la
diversitat. Després d’haver rebatut
fins aqui la radical paritat dels dos
sexes, en la segona part de la Carta
Apostolica, el Sant Pare cerca les
dimensions especifiques.
L’especificitat, certament, no es troba
en qualitat o dots humanes que



caracteritzen a un o l’altre d’ells. En
efecte, la major o menor freqiiéncia
amb que els diversos talents poden
donar-se, segons determinades
distribucions estadistiques, en els
homes i en les dones no diu res sobre
les persones concretes. Cap individu
esta determinat només pel sexe: a
més de ser home o dona, posseeix
disposicions i aptituds propies que li
confereixen cas per cas particulars
condicions per a l’activitat artistica,
tecnica, cientifica, social, etc.

L’especificitat, doncs, és bastant més
radical i consisteix en la maternitat o
a la paternitat (cf. MD, 17). El Papa
s’entreté llargament sobre la
maternitat com a dimensio de la
vocacio de la dona (cf. MD, 18), que
implica des del principi una especial
obertura a la concepcio o al
naixement. Aixi, la dona es realitza
admirablement mitjan¢ant un «do
sincer de si» (MD, 18).



L’home, tot i ser pare, es troba
necessariament fora del procés de la
gestacio i del naixement. La seva
contribucio6 a la paternitat comuna,
inicialment, és menys compromesa
respecte a la de la dona: d’aqui ve les
obligacions especials que neixen per
a ell en relacié amb la seva dona.
Joan Pau II afirma que el marit és
deutor de la seva dona i recorda que
«cap programa d’igualtat de drets de
les dones i dels homes és valid, si no
es té present aixo d’una manera
totalment essencial» (MD, 18). A la
concreci6 d’aquests deures preveura
la sensibilitat de cada un, pero no
sembla fora de lloc projectar una
col-laboraci6 de I’home a les
necessitats domestiques, com d’altra
banda la dona col-labora en el
sosteniment economic de la familia.

La maternitat no és nomeés un proces
fisiologic. Es sobretot un
esdeveniment que diu en causa
I’ésser de la dona en la seva més



intima arrel i correspon a la total
estructura psicofisica de la feminitat.
El document pontifici conclou per
aixo que el "mode unic de contacte
amb el nou home que s’esta formant,
crea, al seu torn, una actitud tal vers
I’home -no només vers el propi fill,
sind cap a I’home en general-, que
caracteritza profundament tota la
personalitat de la dona»(MD, 18).
L’antropologia filosofica [14] i les
ciencies experimentals recents,
confirmen, per exemple, que la dona
ofereix una contribucié més humana
concreta a les relacions
interpersonals: ella té una capacitat
propia de descobrir I'individu en la
massa i de promoure’l com a tal .
«Déu -afirma Joan Pau II- li confia
d’una manera especial ’home» (MD,
30). Sostreure l'individu de
I’anonimat de la societat massificada,
salvar-lo de la freda tirania de les
tecnologies, protegir-lo en un context
de relacions personals, tot aixo és
missio i conquesta de la dona [15].



Aix0 no vol dir, pero, que les dones
crein un mon més huma amb la seva
sola i simple preséncia i més que els
homes. La nostra societat pot canviar
nomes si tots dos sexes acullen la
invitacio del Papa a donar vida a una
nova cultura, marcada per la
comprensio, 'amor, el do de sii
d’aquella reciproca actitud de servei
que Déu ha inscrit en cada un d’ells
en el principi de la creacio i de la
redempcio (MD 18). Pero, en tot aixo,
la dona té molt a oferir (cf. MD, 3) i
I’home, en tant que esta per
naturalesa més distant de la vida, té
molt per aprendre. Aix0 adquireix
una especial aplicacio a la paternitat
en el periode postnatal (MD, 18).

Joan Pau II descriu ’educacio dels
fills com a dimensio espiritual de la
paternitat, en que els dos conjuges
son igualment responsables. No
obstant aixo, d’alguna manera, la
dona és la «primera educadora» dels
fills (MD, 19). D’aix0 en deriva, entre



altres coses, que, fins i tot, les
legitimes aspiracions a ’emancipacio
son errades si estan dirigides nomeés
a I’ambit extradomestic. Amb vistes
al Concili Vatica II [16], el Papa
reivindica que cal reconéixer el valor
dels esfor¢cos domestics i educatius
de les dones (cf. MD, 18). Es la mare,
en efecte, qui posa els fonaments de
la formacio «d’una nova personalitat
humana» amb I’assiduitat de les
seves cures en els primers anys del
desenvolupament. Si també la
maternitat en el sentit biofisic mostra
una aparent passivitat, pero és
summament creativa des del punt de
vista étic 1 psicologic: I’home no
apren d’una altra manera a estimar,
a perdonar, a ser fidel. Com a mare,
per tant, la dona «posseeix una
especifica precedéncia sobre
I’home» (MD, 19).

Ningu podra, doncs, considerar fora
de lloc la crida, que s’aixeca de tants
llocs, perque la dona sigui



adequadament protegida pel
legislador en la seva més necessaria
activitat especifica, i el seu
compromis en que la familia rebi el
necessari reconeixement economic i
socio- politic [17]. Emancipaci6 ve
llavors a significar per a la dona la
possibilitat real de desenvolupar
plenament les propies virtualitats:
aquelles que té pel que fa dona. La
igualtat davant el dret, la paritat
davant la llei, no oprimeixen, sino
que pressuposen i promouen
aquestes diversitats, que son a més
riquesa per a tots»[18].

Passant de la dimensio natural a la
sobrenatural de I’educacio, la tasca
de la dona pot ser delineada
afirmant que, com ella (per dona) rep
el propi fill de Déu (quan la
generacio és sempre participacio en
I’acte creador) aixi el fill (cada fill)
existeix en ultima instancia per a
Déu. En aquest sentit cada dona
participa, d’alguna manera, en la



definitiva alianga establerta per Déu
amb Maria: perque cada dona
contribueix a la temporalitati a
I’eternitat del seu fill. Aixi la
maternitat «entesa a la llum de
I'Evangeli, no és només de la carn i
de la sang (...) SOn, en efecte,
precisament els fills de les mares
terrenals (...) els qui reben del Fill de
Déu I’esdevenir fills de Déu (Jo
1,12)»(MD, 19).

6. La virginitat pel Regne del cel

Hi ha una segona dimensid
constitutiva del desenvolupament de
la personalitat femenina que Joan
Pau II analitza a la Mulieris
dignitatem : el celibat, la virginitat
«pel Regne del cel» (MD, 17). Poques
realitats cristianes xoquen com
aquesta amb els costums d’una
societat permissiva i consumista, on
els comportaments dictats per la
sensualitat i I’egoisme s’han
generalitzat. No obstant aixo0, també



avui la virginitat «pel Regne del cel»
és lloc insubstituible de ’experiéncia
vital de la plenitud de I'amor. Tal i
com el Papa ja havia fet des de la seu
de Cracovia [19], també ara dedica
espai ampli en la seva predicaci6 a
il-lustrar el sentit de la virginitat en
la consciéncia cristiana [20] i la
Mulieris dignitatem ho confirma amb
profunditat especial.

També I’eleccio del celibat introdueix
I’home ila dona en el misteri
esponsal de la unié amb Crist i amb
I'Església. La Carta Apostolica
subratlla que la virginitat els projecta
en un lliurament ple d’amor a un Tu,
en el qual es troba la totalitat del do
de si que caracteritza el matrimoni,
pero de manera diversa: aqui
cadascu, separadament, es posa en
relacio directa i personal amb Crist
viu 1 present. Home i dona es lliuren
a si mateixos exclusivament a qui
primer es va lliurar a cada home,
estimant «fins a la fi» (cf. Jo 13, 1). La



persona humana estimada per Déu
fins a tal extrem «es lliura a Ell i
nomeés a Ell»[21], 1 el Papa aclareix:
«Aix0 no pot ser comparat amb el
simple romandre célibes, perque la
virginitat no es limita solament al no,
sind que conté un si profund en
I’ordre esponsal: donar-se per amor
de manera total i indivisa»(MD, 20).

La vocacio al celibat és
profundament personal, concreta,
irrepetible (MD, 21). En ella, 'home i
la dona es realitzen completament
com a persones: la feminitatila
masculinitat entren plenament, amb
totes les seves qualitats i debilitats,
en relacio amb Crist, i s’obren
possibilitats 1 perspectives noves. En
la plena comunio del jo amb el Tu
divi, el cor huma s’omple de la
superabundancia de ’amor, que es
vessa fins abracar la humanitat
sencera. La dona que ha renunciat a
la maternitat fisica pot comprendre
amb una immediatesa més gran les



exigéncies de la maternitat
espiritual, ja que també aquesta
pertany a la seva interioritat més
profunda (cf. MD, 21). Tal i com una
mare estima en primer lloc el marit i
els fills, aixi la dona que s’ha donat
plenament a Déu en la virginitat es fa
capac¢ d’oferir la propia vida per a
tothom. El grau de tal lliurament
depen de la profunditat vital de la
seva unio amb Crist. I es consumeix
també en dirigir-se espontaniament
als més febles, als indefensos, als
innocents i als culpables, abandonats
per una societat cada cop més
competitiva. En aquest context, Joan
Pau Il recorda els grans merits
historics de les ordres femenines,
que s’han distingit per I’acceptacio de
la maternitat espiritual a favor dels
marginats (cf. MD, 21): exemples
eloquients de com, donant-se als
altres, per amor a Crist, la dona
arriba a una realitzacio sovint
heroica de la propia vocacio i ofereix
un testimoni viu del paper



insubstituible de la feminitat. El
celibat pel Regne del cel es posa aixi
en estreta relacio amb la fecunditat
del matrimoni: «Hi ha, doncs, moltes
raons per a veure en aquestes dues
vies -dues vocacions de vida
diferents de la dona- una profunda
complementarietat i, ni més ni
menys que una profunda unio a
I'interior de I’ésser de la
persona»(MD, 22).

7. L 'Església, Esposa de Crist

La Mulieris dignitatem presenta amb
amplitud la missio6 eclesial de la
dona, tenint en compte que 1'Església
no és una societat com les altres, siné
un misteri, la comprensié més
profunda del qual excedeix les
possibilitats humanes.

L'Església és terme fementi,
consolidat entre altres coses també
per la célebre analogia paulina que
fa d’ella ’Esposa de Crist (cf. Ef. 5,
23-32). Com a subjecte col-lectiu,



compren obviament homes i dones,
de manera que el femeni sorgeix
aqui com a «simbol de tot

I’huma» (MD, 25). No és I’home amb
el seu esperit activista, sin6 la dona
amb la seva obertura a la vida, qui
representa en el seu propi ésser la
naturalesa de 1'Església: acollida de
I’home per part de Déu i comunio
intima amb Crist.

I el sacerdoci? La resposta del Sant
Pare no dona lloc a cap possible
equivoc. Es pot deduir d’aixo que no
té sentit fer dependre la qliestio de la
dignitat de la dona del si o del no al
seu accés al sacerdoci ministerial
[22]. Es sabut que alguns sectors de
I’opinio publica, sensibilitzats per
I’emancipacio de la dona i per la
igualtat de drets entre els dos sexes,
han entés com una mena de
discriminacio el fet que, en la
tradicio catolica, el sacerdoci
ministerial esta reservat als homes.
Joan Pau II, fent-se resso de la



declaracio Inter insigniores de la
Congregacio per la Doctrina de la Fe
(1976), argumenta, fundant-se en la
conducta mantinguda sobre aixo pel
mateix Crist: tot i haver-se oposat
radicalment, fins desafiar la practica
social dominant, a qualsevol
discriminacié contra la dona, i a
aquells que les propugnessin, va
ordenar sacerdots només els homes, i
ho va fer «<amb la mateixa llibertat
amb que, en tot el seu
comportament, ha posat de manifest
la dignitat i la vocacio de la dona,
sense conformar-se al costum
predominant i a la tradicio
sancionada a més per la legislacio de
I’época» (MD, 26) Els Apostols van
actuar atenint-se a ’exemple del
Mestre i 1'Església sempre ha sentit el
deure de seguir fidelment allo que
Crist i la comunitat apostolica han
fet. El cristianisme, en efecte, és en
molts sentits una comunitat historica
[23]: les actuacions de Crist no
representen nomeés un punt de



partida, siné que tenen un contingut
normatiu, que marca per sempre els
seus trets fonamentals.

Es podria fins i tot imaginar un
eventual manera d’actuar diferent
per part de Crist, i potser aixo no
estaria en contrast amb la resta de
I’economia sacramental ni amb la
forma global de la redempci6. Pero
és innegable que, de fet, el pla de Déu
ha seguit el seu cami, molt diferent i
ben determinat. Aquest pla s’ha
revelat en un moment concret de la
historia i en circumstancies
especifiques, pero el seu caracter és
permanent [24]. La rao per la qual la
dona no pot rebre 'ordenacio
sacerdotal no deriva, doncs, de la
racionalitat humana, perque s’eleva
a una dimensio infinitament més
profunda, que pot ser aclarida i
acceptada només per la fe.

La referencia del sacerdoci a ’home
es troba ancorada en el centre



mateix de la substancia del ministeri
de I'Església. Quan el sacerdot
exerceix el ministeri, no actua en
nom propi, sino in persona Christi .
En la seva naturalesa d’home,
representa Crist, Espos de I'Església
com a autor de la gracia (cf. MD, 26).
Aix0 no implica que a la dona li
siguin prohibides funcions rellevants
en I'Església, com ha aclarit el Concili
Vatica I, per exemple en el n. 9 del
decret Apostolicam actuositatem :
«Donat que, en els nostres dies, cada
vegada les dones prenen part més
activa en tota la vida social, és de
gran importancia una més amplia
participacio seva també en els
diversos camps d’apostolat de
I'Església». D’altra banda, la doctrina
del sacerdoci comu dels fidels
testimonia que en I'Església no es
verifica una discriminacio de la dona
respecte a ’home, sin6 més aviat una
complementarietat de funcions i
condicions (cf. MD, 27).



8. La dignitat de la dona i ’ordre
de ’amor

La necessitat del sacerdoci
ministerial o jerarquic i la seva
excelsa dignitat estan evidentment
fora de discussio, pero aixo no
representa el cim suprem en
I'Església de Déu. Joan Pau II s’atura
en una altra jerarquia, que
transcendeix infinitament aquella
primera en importancia: la jerarquia
de la santedat que, per bé que
amagada sovint als nostres ulls, té
una eficacia historica superior a
qualsevol valoracio (cf. MD, 27). En
aquest context, el Sant Pare examina
la dimensié mariana i apostolica -
petrina- de 1'Església, precisant que a
tots els cristians I’exemple de la
santedat els prové de Maria, abans i
més que dels Apostols. En Ella, Verge
i Mare al mateix temps (cf. MD, 17),
I'Església ha pres ja la seva propia
plenitud. I ja que Ella és model
també dels Apostols, se segueix que



tots els sacerdots han de recorrer a
I’escola de Maria: una dona que no
va ser investida per ’ordre
sacerdotal, pero que justament
venerem com a Mare de 1'Església (cf.
MD, 27).

Maria supera i precedeix a tots els
cristians en el cami de la santedat. Es
el model de la perfecta semblanca
amb Déu que, en la vida
intratrinitaria com en el misteri
salvific, s’ha revelat com Amor que
es lliura a si mateix (cf. MD, 29). En
Ella, «la dona comprén que no pot
trobar-se a si mateixa si no donant
I’amor als altres» (MD, 30). I aixo val
per a qualsevol criatura humana
[25]. D’aprofundiment d’aquesta
missio porta el Sant Pare a tornar, en
la conclusio del document, sobre
l'ideal cristia de servei. La moral
ensenyada per Jesus implica un canvi
complet del valor munda de poder al
de la humilitat, que esta en realitat
bastant més d’acord amb les



exigéncies fonamentals de la
naturalesa humana. Només qui
estima, home o dona, pot fer-se
carrec dels altres i ajudar
efectivament, nomeés ell pot posar
remei als sofriments. L’amor el fa
sensible i fort, humil i segur, lliure i
obedient al mateix temps, ili fa
assumir la responsabilitat per a un
futur més huma.

La visio de I'Apocalipsi culmina en
I’aparicio de Maria, guanyadora en la
lluita contra el mal, en la qual el Sant
Pare veu el definitiu compliment de
la dignitat i de la vocacid de la dona
(cf. MD, 30). En el combat contra el
pecat, que es planteja com a lluita
per 'home i per la seva definitiva
realitzacié en Déu, la dona és cridada
a construir la civilitzacio de 'amor
amb la seva forga espiritual i moral.

Jutta Burggraf

Doctora en Sagrada Teologia i en
Pedagogia.



[1] Cf. Elenchus definitivus
propositionum , "La Documentation
Catholique”, 21 (1987) 1088-1100.

[2] Cf. C. HALKES, Gott hat nicht nur
starke Sohne , Gutersloh 1980, p. 117.

[3] ’argument es desenvolupa en
I’enciclica Redemptor hominis , 4-
I11-1975, n. 21.

[4] Cf. SANT TOMAS D’AQUINO, S.

Th .1, qq. 28-38; SANT ALBERT EL
GRAN, S. Th. I, tr 9, qq. 37 ss., Ed. Col.
(1951 ss), 34, 1.

[5] Cf. M. DALY, Jenseits von
Gottvater , Munchen 1980 (Boston
1973).

[6] Cf. CLEMENT D’ALEXANDRIA,
Quis dives salvetur? 37,2 ss: PG 9, 642
SS.



[7] Cf. B. FLAD-SCHNORRENBERG,
Der wahre Unterschied. Frau sein —
angeboren oder angelernt? Freiburg
1978; F. MERZ,
Geschlechtsunterschiede und ihre
Entwicklung. Lehrbuch der
differenziellen Psychologie III ,
Gottingen 1979; E. SULLEROT, Die
Wirklichkeit der Frau , Paris 1978.

[8] Cf. CONCILI VATICA 1I, Const.
past. Gaudium et spes , n. 13.

[9] Ibid., n. 29.
[10] Ibid., n. 9; cf. també MD, 1.

[11] SANT JOSEPMARIA ESCRIVA,
Converses amb Monsenyor Escriva de
Balaguer , n. 87.

[12] Cf. SANT AMBROS, De
institutione virginum,V, 33: PL 16,
313.



[13] Cf. G. SIEGMUND, Die Stellung
der Frau in der Welt von heute , Stein
am Rhein 1981, p. 54.

[14] Cf. G. VON LE FORT, Die ewige
Frau , 142 ed., Miinchen 1950.

[15] En ’enciclica Redemptoris
Mater , n. 46, Joan Pau II va extreure
de la contemplacio de la figura de
Maria aquestes qualitats com a
especificament femenines.

[16] Cf. CONCILI VATICA II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 52; JOAN
PAU II, Exhort. apost. Familiaris
consortio, 22-XI-1981, n. 23.

[17] Cf. JOAN PAU II, Enciclica
Laborem exercens , 14-I1X-1981, n. 19.

[18] Converses , cit., n. 87.

[19] Cf. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung



[20] JOAN PAU 11, Die Erlosung des
Leibes. Katechesen 1981-1984 ,
Vallendar 1985.

[21] Cf. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung , cit., p. 21.

[22] J. RATZINGER, La donna, custode
dell’'essere umano , en "L'Osservatore
Romano", 6-X-1988.

[23] Cf. CONGREGACIO PER A LA
DOCTRINA DE LA FE, Decl. Inter
insigniores , 15-X-1976, n. 4: AAS 69
(1976) 98-116.

[24] Cf. J. RATZINGER, Das
Priestertum des Mannes: ein Verstoss
gegen die Rechte der Frau? en "Die
Sendung der Frau in der Kirche",
Kevelaer 1978, p.88.

[25] Cf. CONCILI VATICA II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 24; JOAN
PAU II, Exhort. apost. Familiaris
consortio, n. 22.



Jutta Burggraf

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/per-a-un-
feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-
carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
(01/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/per-a-un-feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/ca/article/per-a-un-feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/ca/article/per-a-un-feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/ca/article/per-a-un-feminisme-cristia-reflexions-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

	Per a un feminisme cristià: reflexions sobre la Carta Apostòlica "Mulieris Dignitatem"

