opusdei.org

Passio per la veritat

El mon necessita “testimonis
apassionats i coherents de la
veritat”. En una época en que el
relativisme ha convengut molta
gent que és impossible coneixer
la veritat, la passio per buscar-
la i transmetre-la s’ha convertit
en una tasca que els cristians
fan de gust.

09/03/2017

«Va estimar de manera
desinteressada la veritat. La va
buscar alla on pogués manifestar-se,
posant en relleu al maxim la seva



universalitat. E1 magisteri de
I’Església hi ha vist i apreciat la
passio per la veritat; el seu
pensament, mantenint-se sempre en
I’horitzo de la veritat universal,
objectiva i transcendent, va assolir
cotes que la intel-ligéncia humana no
podria haver pensat mai».[1]

Aquestes paraules de Joan Pau II es
refereixen a sant Tomas d’Aquino, i
constitueixen un elogi significatiu
d’un gran sant, alhora que mostren
com valora I’Església el do de la
intel-ligéncia.

Segons Joan Pau II, prenent una
expressio de Pau VI, «<amb rao es pot
anomenar I’Aquinat “l’apostol de la
veritat”. Precisament perque la
buscava sense reserves, va saber
reconeixer en el seu realisme
I’objectivitat de la veritat. La seva
filosofia és veritablement la filosofia
de I’ésser i no de la simple opinio».[2]



Lloar la finor filosofica i teologica
d’un sant també suposa encomiar
una determinada actitud davant de
la veritat: ’'amor, la passio, la seva
recerca, obertura i reconeixement.

Part de la missio de ’Església
consisteix a encendre i expandir en
I’anim dels cristians i de tots els
homes I'impuls i la tensid cap a la
veritat. Aquesta ha estat una fita
constant del magisteri de Joan Pau II
—uns exemples clars son les
encicliques Fides et ratio o Veritatis
splendor— i és també l’actitud de
Benet XVI quan, ja des dels primers
dies del seu pontificat, anima tots els
homes a no deixar-se vencer per la
mentalitat relativista, que no és res
més que una manera de renunciar a
la indagacio sobre les veritats que
donen sentit a la vida, amb la
conseguent restriccio de I’horitzo
vital.



El relativisme, a qué s’ha referit fa
uns quants anys el Papa Benet XVI
com «el problema central de la fe
cristiana»,[3] és una actitud davant
de la vida, que facilment pren cos
d’ofici en la cultura, impregnant les
relacions socials entre els homes. No
és tant un sistema filosofic o un
organisme doctrinal, sin6é un estil de
pensar en que s’evita parlar en
termes de veritable o fals, ja que no
es reconeix una instancia de validesa
objectiva sobre judicis que es
refereixin a realitats que
transcendeixin el que cadascu pot
veure i tocar: Déu, ’anima, fins i tot
la fita més intima de I’amor.

Aquesta actitud, a més, comporta una
manera de fer que manifesta una
perplexitat de fons davant de la
realitat: com que no puc conéixer res
de manera definitiva, tampoc no puc
prendre decisions que comportin un
lliurament indiscutible i per sempre.
Tot pot canviar, tot és provisional.



En el fons, segons aquesta posicio, és
tan imperfecte i tan relatiu el que
podem coneixer i afirmar sobre les
realitats divines iles que es
refereixen al sentit de la vida i del
mon que les nostres paraules no
tenen cap contingut de veritat.

En aquesta perspectiva, qualsevol
intent d’escapar-se del metode de
calcul i control de les ciencies
experimentals, unica font
autoritzada de saber, resulta il-lusori,
0 és simplement declarat com una
tornada al coneixement precientific
0 una reinstauracio d’antigues
mitologies.

Veritat i llibertat

El relativisme prova, doncs,
d’imposar una posicio existencial: si
no podem arribar a cap conclusio
certa, almenys intentem establir un
cami —un meétode— que ens permeti
assolir la maxima quantitat de
felicitat possible en aquest pobre



mon nostre; una felicitat que, per la
mateixa dinamica dels fets —
contingents i finits—, sera
fragmentaria i limitada.

Logicament, en aquest context, el
més important és evadir el problema
de la veritat: qualsevol opinio té
carta de ciutadania en la nostra
cultura sempre que no es presenti
amb pretensions d’universalitat, com
una explicacié —tendencialment—
completa sobre Déu i el mon.

Aixi, les veritats religioses queden a
la merce de la preferéncia del
moment o del gust, reduides a
questions opinables —per a alguns
potser privilegiades, dins del
supermercat de creences i
presumpcions que es cuinenies
despatxen en el pelag del mon
sobrenatural— i mancades de
racionalitat, precisament perque no
es poden validar segons els criteris
de la ciéncia experimental.



D’aquesta manera, el relativisme es
converteix en la justificacio vital, no
teorica, per conduir una existencia
vivible en un mon privat d’espessor.
Quina millor garantia hi pot haver,
perque tots els homes puguin
mantenir una convivencia pacifica,
que un mon sense veritat?

En moltes de les nostres societats,
una idea feble de rad s’ha alcat com a
pressuposit necessari de la
democracia i de la cohabitacio: en
una societat multicultural,
multietnica i multireligiosa defensar
I’existéncia de veritats condueix al
conflicte i a la violéncia, ja que els
qui estan convencuts d’aquestes
veritats sOn sospitosos de voler
imposar —de manera
fonamentalista, diuen— una cosa
que no passa de simple opinio.

Pero, curiosament, passa al contrari.
La manca de sensibilitat cap a la
veritat, cap a la recerca de respostes



sobre la realitat de les coses i el sentit
de la mateixa vida, comporta la
deformacid, si no la corrupcid, de la
idea i ’experiéencia de la llibertat.

No pot estranyar que la consolidacio
social i legal dels modes de vida
congruents amb el relativisme es
fonamenti sempre en un presumpte
“dret de conquesta” de la llibertat.

Certament, la llibertat politica ha
estat una de les grans conquestes de
I’edat moderna. I, tanmateix, la
llibertat en ’home no és un absolut;
al contrari: esta lligada, en primer
lloc, a la naturalesa humana.

Si se la desconnecta de larad ide la
totalitat de ’home, de manera que
sigui concebuda com un poder-ho
desitjar tot i poder posar en practica
tot el que es desitja, al final resulta
que «el propi desig és I'inica norma
de les nostres accions».[4]



Tots percebem que no ens movem
simplement per les ganes. La mateixa
realitat ja és orientadora i ens
suggereix motius d’actuacio. Ningu
no compra un pot de melmelada
només pel disseny del pot; una bona
mestressa de casa abans pregunta,
s’informa, llegeix les caracteristiques
que anuncia... i després tria. I en
aquesta eleccié —I’exemple és banal,
pero indicatiu— es donen raons: el
percentatge de fruita, la qualitat, la
procedencia, si es tracta d’agricultura
ecologica, si s’hi afegeix sucre o no...
La llibertat no és una poténcia
infinita, té els seus limits: esta lligada
al bé integral de ’home, és a dir, a la
seva veritat.

Sembla més aviat que, sota de
I’acusacio de fonamentalisme que es
fa a molts cristians que volen ser
coherents amb la seva fe, es
dissimula ’autentic fonamentalisme:
el de la debilitat de les conviccions;



molt més perillos perque s’oculta
sota la mascara de la tolerancia.

En tot cas, argumentant en positiu,
caldria aclarir que aquesta acusacid
barreja dos plans: el de les
conviccions personals sobre la
veritat i el de la seva realitzacio en el
camp politic.

Estar persuadit de la veritat no
implica necessariament provar
d’imposar-la als altres. Per tant,
davant de la inculpacio de
despotisme —més o0 menys implicita
— dirigida a tothom qui defensa el
valor de la veritat com un bé al qual
la persona no pot renunciar, cal dir
que aquest no és produit pel
reconeixement de veritats universals
1 absolutes, sind per la falta de
respecte a la llibertat.

L’estima de les idees contraries, i
sobretot de les persones que les
pronuncien, no neix de la debilitat de
les propies creences, ni d’estar



disposat a posar en dubte qualsevol
conviccio; passa més aviat el
contrari: perque existeixi una
autentica actitud de respecte envers
tothom, son necessaries algunes
veritats universalment acceptades,
“no negociables”, comencant pel
reconeixement de la dignitat de cada
ésser huma, pressuposat per
respectar-ne la llibertat.

Com més fortament convencuts
estem d’aquesta veritat —que als
cristians ens sembla tan Obvia, ja que
comprenem que tots els homes son
fills del mateix Pare—, més possible
sera que es garanteixi el respecte a
tothom, fins i tot de qui no
comparteix aquest principi.

De fet, si no s’admet la universalitat
dels drets humans ni la validesa
objectiva que els sustenta —la
dignitat de cada persona—, tampoc
no seran exigibles per a tots els
ciutadans, ni es podra limitar, per



tant, arbitrarietat en I’exercici del
poder, per la qual cosa la mateixa
democracia quedara indefensa
davant dels seus propis abusos.

El problema del relativisme es troba
a ’entranya del mateix home, que,
per més que aspiri a gaudir d’una
autonomia sense vincles ni limits,
desitjara sempre saber el sentit de la
seva vida, anhel que es dona en
estreta correspondéncia amb la
pregunta sobre Déu i la salvacid.

El Senyor va proclamar que «’home
no viu només de pa; viu de tota
paraula que surt de la boca de Déuy;
[5] el desig natural de saber ila fam
de la paraula divina son
inextingibles, i ningu no podra fer-los
desapareixer de la vida humana:
«Aixi sera la paraula que surt dels
meus llavis: no tornara a mi
infecunda. Realitzara el que jo volia,
complira la missio que jo li havia
confiat».[6]



Fer amable la veritat

La veritat és amable per si mateixa i,
no obstant aixo, de vegades la podem
defensar de manera una mica
antipatica. Es cert que algunes
veritats incomoden els qui les senten,
i que una vida coherent no és un
cami facil per a ningu; pero aixo no
treu que la veritat tingui per si
mateixa una forca d’atraccio que
hem de procurar no amagar.

Per mostrar I’esplendor de la veritat
convé, en primer lloc, fer I’esforg de
buscar-la, coneixer-la i contemplar-
la, també amb I’estudi i amb la
formacid. Si s’estima realment la
veritat és més facil expressar-la amb
do de llengties, i fer-la visible amb la
vida.

Part del servei a la veritat consisteix
a fer-se carrec de les diferents
situacions, a fi de trobar els cursos
apropiats per transmetre’n ’atractiu
1 convidar els altres a buscar-la.



Es més facil, de vegades, fer servir un
to negatiu que provar de conéixer els
interlocutors per buscar la millor
manera d’explicar les coses; pero,
certament, és molt menys eficac.

Mostrar ’'amabilitat de la veritat és
una tasca molt apropiada per als
cristians, perque sabem que amor i
veritat s’identifiquen. L'enciclica del
Sant Pare ja és una resposta al repte
que ell mateix va plantejar els dies
previs a la seva eleccid, i en altres
escrits anteriors, en qué —com vam
dir— ha caracteritzat el relativisme
com «el problema central per a la
fe».

Si el relativisme és una actitud que
defuig la trobada amb la veritat per
por de perdre la llibertat i 1a felicitat,
no deu ser la caritat la que pot
reconciliar veritat, llibertat i
felicitat? «La veritat i 'amor s6n
idéentics. Aquesta proposicio —
compresa en tota la seva profunditat



— és la suprema garantia de la
tolerancia; d’'una relacié amb la
veritat en qué I’'tinica arma és ella
mateixa i que, per ser-ho, és 'amor».

[7]

El Sant Pare, en els punts inicials de
la seva primera enciclica, planteja un
interrogant que descriu l’actitud una
mica defensiva de moltes persones
davant de la veritat, en aquest cas
davant d’algunes veritats morals
afirmades per I’Església: «Que potser
I’Església —es pregunten—, amb els
seus preceptes i prohibicions, no
converteix en amarg el més bonic de
la vida? Que potser no posa cartells
de prohibici6 precisament alla on
I’alegria, predisposada en nosaltres
pel Creador, ens ofereix una felicitat
que fa que ens preagradi alguna cosa
del que és divi?».[8]

Fer amable la veritat consisteix
precisament a mostrar que es troba
més felicitat vivint en la veritat que



provant d’esquivar-la. «Quan et
llancis a I’apostolat, convenc-te que
es tracta sempre de fer feli¢, molt
felig, la gent: la Veritat és inseparable
de l’autéentica alegria».[9]

Fer amable la veritat és una bona
definicid de I’apostolat, en el qual
s’uneixen amor i veritat. Una veritat
crua i sense caritat es fara antipatica
i fins i tot inabastable, perque les
veritats decisives per a I’existéncia
«no s’aconsegueixen nomeés per la via
racional, siné també mitjancant
I’abandonament confiat en altres
persones, que poden garantir la
certesa i ’autenticitat de la veritat
mateixa».[10]

Els cristians servim la veritat
sobretot quan I’acompanyem i
I’embolcallem amb la caritat de Crist,
amb la santedat de vida, que suposa,
entre altres coses, saber acollir
tothom.



Sant Josepmaria estimava la veritat i
la llibertat; per aixo ensenyava que la
veritat no s’imposa, sind que
s’ofereix: «Et sents dipositari del bé i
de la veritat absoluta i, per tant,
investit d’un titol personal o d’un
dret a desarrelar el mal sigui com
sigui?: —Per aquest cami no
arranjaras res: jnomes per Amor i
amb amor!, recordant que ’Amor
t’ha perdonat i et perdona tant».[11]

L’ambient en el qual s’apréen a
estimar la veritat no és un ambient
d’enfrontament; de vencedors i
vencuts. ’amistat, I’alegria, I’afecte i
Pactitud de servei convencen,
mouen, il-luminen, preparen I’esperit
per trencar els murs del relativisme
que tanquen la intel-ligéncia a la
consideracio de la veritat. «La millor
defensa de Déu i de ’home consisteix
precisament en ’'amor».[12]
L’ambient que torna la confianca a
trobar la veritat, i que prepara per



rebre-la i estimar-la, és el de la
coherencia de vida.

Entre persones que no han conegut
Crist no han faltat testimonis
apassionats i coherents de la veritat.
Pensem en els testimonis que han
arribat de Socrates, un dels grans
cercadors de la veritat, que Joan Pau
I cita a ’enciclica Fides et ratio: les
seves paraules, pero sobretot la seva
actitud de coheréencia fins a la mort,
han marcat el pensament filosofic
des de fa més de dos mil anys.[13]

Amb molta més rao els cristians
poden testimoniar la veritat no
només amb la intel-ligencia,
cultivada amb la lectura, I’estudiila
reflexio, sind també a través de les
virtuts que reflecteixen Crist, veritat
feta vida.

«L’ambient de la societat (...) necessita
una nova forma de viure i de
propagar la veritat eterna de
PEvangeli: en l'entranya mateixa de la



societat, del mon, els fills de Déu han
de brillar per les seves virtuts com
llanternes en lobscuritat: —quasi
lucernce lucentes in caliginoso loco».
[14]

Crist ens ha ensenyat la veritat sobre
Déu morint a la creu. Els sants han
fet creible que Déu és amor, lliurant
la vida per amor a Déu i als altres.
[’Església no deixa d’entossudir-se en
aquesta tasca d’il'luminar el mon i
treure’l de les tenebres d’una vida
sense veritat i sense sentit.

[1] Joan Pau II, Litt. enc. Fides et
ratio, n. 44.

[2] Ibid. Cf. Pau VI, Litt. apost. Lumen
Ecclesiae, 20.11.1974, 8.

[3] J. Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, 2a edicio en castella, p.
105.



[4] Ibid., p. 201.
[5] Mt 4, 4.
[6] Is 55, 11.

[7] ]. Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, p. 199.

[8] Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 3.

[9] Sant Josepmaria, Solc, n. 185.

[10] Joan Pau II, Litt. enc.Fides et
ratio, n. 33.

[11] Sant Josepmaria, Solc, n. 824.

[12] Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 31.

[13] Cf. Joan Pau II, Litt. enc. Fides et
ratio, n. 26.

[14] Sant Josepmaria, Solc, n. 318.



https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/185
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/824
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/318

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/passio-per-la-
veritat/ (04/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/passio-per-la-veritat/
https://opusdei.org/ca/article/passio-per-la-veritat/
https://opusdei.org/ca/article/passio-per-la-veritat/

	Passió per la veritat

