
opusdei.org

Pasqua: He
ressuscitat i encara
estic amb tu

El temps de Pasqua, esclat
d’alegria, s’estén des de la
vigília Pasqual fins al diumenge
de Pentecosta. En aquests
cinquanta dies l’Església ens
embolcalla en la seva alegria
per la victòria del Senyor sobre
la mort. Crist viu, i ve a trobar-
nos.

21/04/2019



«Veniu, beneïts del meu Pare, preneu
possessió del Regne preparat per a
vosaltres des de la creació del món,
al·leluia».[1] El temps pasqual és un
avançament de la felicitat que
Jesucrist ens ha guanyat amb la seva
victòria sobre la mort. El Senyor va
ser «entregat a la mort per perdonar-
nos els pecats i ressuscitat per fer-
nos justos»:[2] perquè, mantenint-
nos en Ell, la nostra alegria sigui
completa.[3]

En el conjunt de l’any litúrgic, el
temps pasqual és el “temps fort” per
antonomàsia, perquè el missatge
cristià és l’anunci alegre que sorgeix
amb força de la salvació obrada pel
Senyor en la seva “pasqua”, en el seu
trànsit de la mort a la vida nova. «El
temps pasqual és temps d’alegria,
d’una alegria que no es limita a
aquesta època de l’any litúrgic, sinó
que s’assenta en tot moment en el cor
del cristià. Perquè Crist viu: Crist no
és una figura que passà, que existí en



un temps i que se n’anà, deixant-nos
un record i un exemple
meravellosos».[4]

El que només «els testimonis que Déu
mateix havia escollit des d’abans»[5]
van poder experimentar en les
aparicions del Ressuscitat, ara se’ns
ofereix en la litúrgia, que ens fa
reviure aquests misteris com
predicava el Papa sant Lleó Magne
«totes les coses relatives al nostre
Redemptor que abans eren visibles,
ara han passat a ser ritus
sacramentals».[6] És expressiu el
costum dels cristians d’Orient que,
conscients d’aquesta realitat, des del
matí de diumenge de Resurrecció
intercanvien el petó pasqual:
«Christos anestē», Crist ha
ressuscitat; «alethōs anestē»,
veritablement ha ressuscitat.

La litúrgia llatina, que en la nit santa
de dissabte abocava la seva alegria
en l’Exultet, diumenge de Pasqua la



condensa en el bonic introit 
Resurrexi: «he ressuscitat i encara
estic amb tu, has posat la teva mà
sobre meu; la teva saviesa ha estat
meravellosa».[7] Posem en boca del
Senyor, delicadament, en termes de
càlida oració filial al Pare,
l’experiència inefable de la
resurrecció, viscuda per Ell en les
primeres llums del diumenge. Així
ens animava sant Josepmaria en la
seva predicació a apropar-nos a Crist,
en considerar-nos els seus
contemporanis: «He volgut recordar,
ni que sigui de passada, alguns dels
aspectes d’aquesta vida actual de
Crist —Iesus Christus heri et hodie;
ipse et in sæcula—, perquè és aquí on
rau el fonament de tota la vida
cristiana».[8] El Senyor vol que el
tractem i parlem d’Ell no en passat,
com es fa amb un record, sinó
percebent el seu “avui”, la seva
actualitat, la seva viva companyia.

La Cinquantena pasqual



Molt abans que existís la Quaresma i
els altres temps litúrgics, la
comunitat cristiana ja celebrava
aquesta cinquantena d’alegria. Qui
durant aquests dies no expressés la
seva joia era considerat com algú que
no havia captat el nucli de la fe,
perquè «amb Jesucrist sempre neix i
reneix l’alegria».[9] Aquesta festa,
tan prolongada, ens suggereix fins a
quin punt «els sofriments del món
present no són res comparats amb la
glòria que s’ha de revelar en
nosaltres».[10] En aquest temps,
l’Església ja viu el goig que el Senyor
li ofereix: una cosa que «cap ull no
ha vist mai, ni cap orella ha sentit, ni
el cor de l’home».[11]

Aquest sentit escatològic,
d’avançament del cel, es reflecteix
des de fa segles en la praxi litúrgica
de suprimir les lectures de l’Antic
Testament durant el temps pasqual.
Si tota l’Antiga Aliança és preparació,
la Cinquantena pasqual celebra, en



canvi, la realitat del regne de Déu ja
present. Per això, en el temps
pasqual, la litúrgia proclama,
juntament amb el quart Evangeli, els
Fets dels Apòstols i el llibre de
l’Apocalipsi: llibres lluminosos que
tenen una afinitat especial amb
l’espiritualitat d’aquest temps.

Els escriptors de l’orient i de
l’occident cristians van contemplar el
conjunt de la Cinquantena pasqual
com un dia de festa únic i extens. Per
això, els diumenges d’aquest temps
no s’anomenen segon, tercer, quart...
després de Pasqua, sinó,
senzillament, diumenges de Pasqua.
Tot el temps pasqual és com un únic
gran diumenge; el diumenge que va
fer diumenges tots els diumenges. De
la mateixa manera es comprèn el
Diumenge de Pentecosta, que no és
una festa nova, sinó el dia conclusiu
de la gran festa de la Pasqua.



Quan arribava la Quaresma, alguns
himnes de la tradició litúrgica de
l’Església recitaven l’al·leluia amb un
to de comiat. En contrast, la litúrgia
pasqual es recrea amb aquest cant,
perquè l’al·leluia és l’avanç del càntic
nou que entonaran al cel els batejats,
[12] que ja ara se saben ressuscitats
amb Crist. Per això, durant el temps
pasqual, tant la tornada del salm
responsorial com el final de les
antífones de la Missa repeteixen
freqüentment aquesta aclamació,
que uneix l’imperatiu del verb
hebreu hallal —lloar— i Yahveh, el
nom de Déu.

«Feliç aquell al·leluia que entonarem
allà! —diu sant Agustí en una
homilia. Serà un al·leluia segur i
sense temor, perquè allà no hi haurà
cap enemic, no es perdrà cap amic.
Allà, com ara aquí, ressonaran les
lloances divines; però les d’aquí
procedeixen dels que estan encara en
dificultats, les d’allà dels que ja estan



en seguretat; aquí dels que han de
morir, allà dels que han de viure per
sempre; aquí dels que esperen, allà
dels que ja posseeixen; aquí dels que
encara estan de camí, allà dels que ja
han arribat a la pàtria».[13] Sant
Jeroni escriu que, durant els primers
segles a Palestina, aquest crit s’havia
fet tan habitual que els qui llauraven
els camps de tant en tant cridaven: 
al·leluia! I els que remaven les
barques per traslladar els viatgers
d’una vora del riu a l’altra, quan es
creuaven exclamaven: al·leluia! «Una
joia profunda i serena embarga
l’Església en aquestes setmanes del
temps pasqual; és el que el nostre
Senyor ha volgut deixar en herència
a tots els cristians (...); una satisfacció
plena de contingut sobrenatural, que
res ni ningú ens podrà treure, si
nosaltres no ho permetrem».[14]

La vuitena de Pasqua



«Els vuit primers dies del temps
pasqual constitueixen la “vuitena de
Pasqua”, i se celebren com a
solemnitats del Senyor».[15]
Antigament, durant aquesta vuitena
el bisbe de Roma celebrava les 
stationes com una manera
d’introduir els neòfits en el triomf
d’aquells sants especialment
significatius per a la vida cristiana de
la urbs. Era una certa “geografia de
la fe”, en la qual la Roma cristiana
apareixia com una reconstrucció del
Jerusalem del Senyor. Es visitaven
diverses basíliques romanes: la
vigília de Pasqua la statio tenia lloc a
Sant Joan del Laterà; diumenge, a
Santa María Mayor; dilluns, a Sant
Pere del Vaticà; dimarts, a Sant Pau
Extramurs; dimecres, a Sant Llorenç
Extramurs; dijous, a la basílica dels
Sants Apòstols; divendres, a Santa
María ad martyres, i dissabte, de nou,
a Sant Joan del Laterà.



Les lectures d’aquells dies tenien
relació amb el lloc de la celebració.
Així, per exemple, dimecres la statio
se celebrava a la basílica de Sant
Llorenç Extramurs. Allà l’evangeli
que es proclamava era el passatge de
les brases enceses,[16] en clara
al·lusió a la tradició popular romana,
que relata com el diaca Llorenç va
ser martiritzat sobre una graella. El
dissabte de la vuitena era el dia en
què els neòfits deposaven l’alba amb
la qual s’havien revestit en el
baptisme durant la vigília pasqual.
La primer lectura era per això
l’exhortació de Pere, que comença
amb les paraules «deponentes igitur
omnem malitiam…»:[17] havent-vos
desposseït de tota malícia...

Els Pares de l’Església parlaven amb
freqüència del diumenge com a
“vuitè dia”. Situat més enllà de la
successió septenària dels dies, el
diumenge evoca l’inici del temps i el
seu final en el segle futur.[18] Per



això, els antics baptisteris, com el de
sant Joan del Laterà, tenien forma
octogonal; els catecúmens sortien de
la font baptismal per iniciar la seva
vida nova, oberta ja al vuitè dia, al
diumenge que no acaba. Cada
diumenge ens recorda així que la
nostra vida transcorre dins del temps
de la Resurrecció.

Ascensió i Pentecosta

«Amb la seva ascensió, el Senyor
ressuscitat atreu la mirada dels
Apòstols i també la nostra mirada a
les altures del cel per mostrar-nos
que la meta del nostre camí és el
Pare».[19] Comença el temps d’una
presència nova del Senyor: sembla
que està més amagat, però en certa
manera és més a prop nostre;
comença el temps de la litúrgia, que
tota ella és una gran oració al Pare,
per al Fill, en l’Esperit Sant; una
oració «en curs encalmat i ample».
[20]



Jesús desapareix de la vista dels
apòstols, que potser es queden
taciturns al principi. «No sabem si en
aquell moment es van adonar que
precisament davant seu s’estava
obrint un horitzó magnífic, infinit, el
punt d’arribada definitiu de la
peregrinació terrena de l’home.
Potser ho van comprendre només el
dia de Pentecosta, il·luminats per
l’Esperit Sant».[21]

«Déu totpoderós i etern, que has
volgut incloure el sagrament de la
Pasqua en el misteri dels cinquanta
dies…».[22] L’Església ens ensenya a
reconèixer en aquesta xifra el
llenguatge expressiu de la revelació.
El número cinquanta tenia dues
cadències importants en la vida
religiosa d’Israel: la festa de
Pentecosta, set setmanes després de
començar a ficar la falç en el blat, i la
festa del jubileu, que declarava sant
l’any cinquanta: un any dedicat a
Déu en què cadascú recobrava la



seva propietat, i cadascú podia
tornar a la seva família.[23] En el
temps de l’Església, el «sagrament de
la Pasqua» inclou els cinquanta dies
després de la Resurrecció del Senyor,
fins a l’arribada de l’Esperit Sant a
Pentecosta. Si, amb el llenguatge de
la litúrgia, la Quaresma significa la
conversió a Déu amb tota la nostra
ànima, amb tota la nostra ment, amb
tot el nostre cor, la Pasqua significa
la nostra vida nova d’“amb-
ressuscitats” amb Crist. «Igitur, si
consurrexistis Christo, quæ sursum
sunt quærite: així doncs, si heu
ressuscitat amb Crist, cerqueu allò
que és de dalt, on hi ha el Crist
assegut a la dreta de Déu».[24]

En complir-se aquests cinquanta
dies, «arribem al cim dels béns i a la
metròpolis de totes les festes»,[25] ja
que, inseparable de la Pasqua, és com
la “Mare de totes les festes”. «Sumeu
—deia Tertul·lià als pagans del seu
temps— totes les vostres festes i no



arribareu a la cinquantena de
Pentecosta».[26] Pentecosta és, doncs,
un diumenge conclusiu, de plenitud.
En aquesta Solemnitat vivim amb
admiració com Déu, a través del do
de la litúrgia, actualitza la donació de
l’Esperit que va tenir lloc en les
albors de l’Església naixent.

Si en l’Ascensió Jesús «va ser elevat al
cel per fer-nos compartir la seva
divinitat»,[27] ara, el dia de
Pentecosta, el Senyor, assegut a la
dreta del Pare, comunica la seva vida
divina a l’Església mitjançant la
infusió del Paràclit, «fruit de la
Creu».[28] Sant Josepmaria vivia i
ens animava a viure amb aquest
sentit de present perenne: «Ajuda’m
a demanar una nova Pentecosta, que
cremi un altre cop la terra».[29]

Es comprèn també per això que sant
Josepmaria volgués començar alguns
mitjans de formació de l’Obra resant
una oració tradicional a l’Església



que es troba, per exemple, en la
Missa votiva de l’Esperit Sant: «Deus,
qui corda fidelium Sancti Spiritus
illustratione docuisti, da nobis in
eodem Spiritu recta sapere, et de eius
semper consolatione gaudere».[30]
Amb paraules de la litúrgia,
implorem a Déu Pare que l’Esperit
Sant ens faci capaços d’apreciar, 
d’assaborir, el sentit de les coses de
Déu; i també demanem gaudir del
consol encoratjador del «Gran
Desconegut».[31] Perquè «el món té
necessitat del valor, de l’esperança,
de la fe i de la perseverança dels
deixebles de Crist. El món necessita
els fruits, els dons de l’Esperit Sant,
com enumera sant Pau: “amor, goig,
pau, paciència, benvolença, bondat,
fidelitat, dolcesa i domini d’un
mateix” (Ga 5, 22). El do de l’Esperit
Sant s’ha donat en abundància a
l’Església i a cadascun de nosaltres,
perquè puguem viure amb fe
genuïna i caritat operant, perquè



puguem difondre la llavor de la
reconciliació i de la pau».[32]

Félix María Arocena

[1] Missal Romà, Dimecres de la
Vuitena de Pasqua, Antífona
d’entrada. Cf. Mt 25, 34.

[2] Rm 4, 25.

[3] Cf. Jn 15, 9-11.

[4] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 102.

[5] Ac 10, 41.

[6] Sant Lleó Magne, Sermó 74, 2 (PL
54, 398).

[7] Missal Romà, Diumenge de
Resurrecció, Antífona d’entrada. Cf.
Sl 138 (139), 18.5-6.



[8] És Crist que passa, núm. 104. Cf. 
He 13, 8.

[9] Francesc, exhortació apostòlica 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, núm.
1.

[10] Rm 8, 18.

[11] 1 Co 2, 9.

[12] Cf. Ap 5, 9

[13] Sant Agustí, Sermó 256, 3 (PL 38,
1193).

[14] Beat Àlvar, Caminar con Jesús,
Cristianitat: Madrid, 2014, 197.

[15] Missal Romà, normes universals
de l’any litúrgic, 24.

[16] Jn 21, 9.

[17] 1 Pe 2, 1.



[18] Cf. Sant Joan Pau II, carta
apostòlica Dies Domini, 31-V-1998,
núm. 26.

[19] Francesc, Regina Coeli, 1-VI-2014.

[20] Camí, núm. 145.

[21] Benet XVI, Homilia, 28-V-2006.

[22] Missal Romà, vigília del
diumenge de Pentecosta, col·lecta.

[23] Cf. Lv 23, 15-22; Nm 28, 26-31; Lv
25, 1-22.

[24] Col 3, 1.

[25] Sant Joan Crisòstom, Homilia II
de Sancta Pentecoste (PG 50, 463).

[26] Tertul·lià, De idolatria 14 (PL 1,
683).

[27] Missal Romà, Ascensió del
Senyor, prefaci.

[28] És Crist que passa, núm. 96.



[29] Sant Josepmaria, Solc, n. 213.

[30] Missal Romà, missa votiva de
l’Esperit Sant, col·lecta.

[31] Cf. És Crist que passa, núm.
127-138.

[32] Francesc, Homilia en la
solemnitat de Pentecosta, 24-V-2015.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/pasqua-he-
ressuscitat-i-encara-estic-amb-tu/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/pasqua-he-ressuscitat-i-encara-estic-amb-tu/
https://opusdei.org/ca/article/pasqua-he-ressuscitat-i-encara-estic-amb-tu/
https://opusdei.org/ca/article/pasqua-he-ressuscitat-i-encara-estic-amb-tu/

	Pasqua: He ressuscitat i encara estic amb tu

