
opusdei.org

On s’oculta Déu

En la discreció i en el silenci
dels sagraments Jesús ens
espera perquè li obrim
lliurement la nostra ànima.

09/09/2021

Hi ha un gran enrenou a la
muntanya de les Oliveres. A
empentes hi han portat una dona
que havia estat sorpresa amb un
home que no era el seu marit. És fàcil
imaginar el dolor de Jesús en pensar
en el sofriment d’aquesta pobra dona
i en la ceguesa d’aquests homes: Que
poc coneixen el seu Pare Déu! En



realitat l’arrosseguen fins allà per
parar una emboscada a Jesús:
«Moisès en la Llei ens ordenà
d’apedregar aquestes dones. I tu, què
hi dius?» (Jn 8, 5). En el fons no els
interessa la resposta; aquells homes,
utilitzant les lleis de Déu, volen una
justificació a la seva sentència
personal ja dictada. Per això no
seran capaços d’entendre el primer
gest ple d’eloqüència que el Senyor
els ofereix: «Jesús es va ajupir i
començà a escriure a terra amb el
dit» (Jn 8, 6). Després s’incorpora i,
amb claredat, els diu: «Aquell de
vosaltres que no tingui pecat, que tiri
la primera pedra» (Jn 8, 7). I, al final,
es torna a inclinar i escriure a la pols
que hi havia als seus peus.

Accions i gestos discrets

En aquest passatge veiem que Jesús,
tot i que es posa dret per parlar
públicament, quan vol escriure
alguna cosa que respongui



personalment a la vida d’aquella
dona, ho fa inclinat a terra. Aquesta
acostuma a ser la manera mitjançant
la qual es comunica amb nosaltres:
ajupit, amagat, com ocultant la seva
divinitat en accions discretes i petits
gestos. De vegades ens costa valorar 
el que hi ha escrit a la terra; en
nombroses ocasions no som capaços
de reconèixer-lo aquí. Allò passa tan
desapercebut que l’evangelista ni tan
sols ens ha explicat què va escriure
Jesús. El Fill de Déu apareix a
l’escena —de la mateixa manera com
ho fa també a la nostra vida—, però
no vol imposar la seva presència, ni
la seva opinió, ni tan sols vol
especificar de manera indubtable
una interpretació correcta de la llei
de Moisès, tal com li ho demanaven.
Jesús «no va canviar la història
obligant algú o a força de paraules,
sinó amb el do de la seva vida. No va
esperar que fóssim bons per estimar-
nos, sinó que se’ns va donar



gratuïtament. I la santedat no és sinó
custodiar aquesta gratuïtat».[1]

Potser moltes vegades ens hem
preguntat per què Déu no es
manifesta més clarament, per què no
parla més alt. Segons com, fins i tot
ens hem volgut rebel·lar davant
d’aquesta manera seva de ser i
ingènuament hem buscat corregir-la.
Benet XVI ens prevenia davant
d’aquella temptació i ens feia veure
que es repeteix constantment al llarg
de la història: «Cansat d’un camí amb
un Déu invisible, ara que Moisès, el
mediador, ha desaparegut, el poble
demana una presència tangible,
palpable, del Senyor, i troba en el
vedell de metall fos fet per Aaron, un
déu que es fa accessible,
manipulable, a la mà de l’home.
Aquesta és una temptació constant
en el camí de la fe: eludir el misteri
diví construint un déu comprensible,
que correspongui als mateixos
esquemes, als mateixos projectes».[2]



Desitgem no sucumbir a aquesta
temptació. Ens agradaria meravellar-
nos i adorar el Déu amagat en les
situacions que vivim cada dia, en les
persones que ens envolten, en els
sagraments als quals acudim sovint,
com la confessió i la santa Missa.
Volem trobar Jesús en aquesta terra
nostra en què escriu, amb la mà,
paraules d’afecte i d’esperança. Per
això li demanem de comprendre les
seves raons per actuar d’aquesta
manera, li preguem tenir la saviesa
per valorar el misteri d’aquest
respecte exquisit de la nostra
llibertat. En l’escena evangèlica
veiem que Jesús no s’enfada ni amb
la dona que havia pecat ni amb els
acusadors que li van parar una
trampa. Es posa al mig d’ambdós i
s’emporta les pedres, els crits, la
condemna. Ens pot venir a la ment el
que narra el llibre dels Reis quan ens
diu que Déu no es troba en el vent
fort que parteix les roques, ni en el
terratrèmol, ni en el foc; Déu és un



murmuri de brisa suau. Allà el va
trobar Elies i allà el volem descobrir
nosaltres (cf. 1 R 19, 11-13).

Quan sembla massa vulnerable

Pot passar que aquesta manera de
ser de Déu ens inquieti. Podem
pensar que aquest silenci fa molt
fàcil que es trepitgin els seus drets,
ens pot venir la idea que aquest
mecanisme sigui massa arriscat, que
el fa massa vulnerable. Efectivament,
Déu ens ha donat un grau tan alt de
llibertat que realment podem escollir
els nostres camins, tan diferents els
uns dels altres, utilitzant la voluntat
auxiliada per la seva gràcia. Però si
alguna vegada podem ofendre Déu,
no és perquè ell sigui massa
susceptible. Al contrari, és molt
confiat, molt lliure en les relacions
que estableix amb nosaltres. Pot
semblar fàcil passar per sobre de
l’amor que en realitat mereix, però
això passa perquè ha volgut posar el



seu cor a terra perquè nosaltres hi
trepitgem tou. El Senyor no pateix ni
se sent ofès pel que això suposa per a
ell, sinó pel mal que ens fa a
nosaltres mateixos. A les dones que
ploraven de camí al Calvari, Jesús els
adverteix: «No ploreu per mi; ploreu
més aviat per vosaltres mateixes i
pels vostres fills» (Lc 23, 28).

Tanmateix, el més sorprenent és que
el Senyor no es queixa, no s’enfada,
no es cansa. Fins i tot, si alguna
vegada li hem deixat poc espai al
nostre cor, no s’allunya donant un
cop de porta. Déu sempre es queda a
prop, sense fer soroll, com ocult en
els sagraments, amb l’esperança que
li tornem a permetre que s’allotgi
plenament en la nostra ànima com
més aviat millor.

És veritat que, com que Jesús ens
ofereix una vegada i una altra el seu
amor, poden ser moltes les vegades
en què li fallem. Però a ell no el



preocupa com sigui d’immensa la
nafra del seu cor si això la converteix
en la porta perquè entrem i
descansem en el seu amor. Déu no és
ingenu i, per això, ens ha dit que ho
fa amb molt de gust: «El meu jou és
suau, i la meva càrrega, lleugera» (Mt
11, 30). Tanmateix, als homes tanta
bondat ens pot sobrepassar i, fins i
tot inconscientment, podem
reaccionar amb certa descreença.
Podem no arribar a comprendre la
veritable magnitud d’aquest regal.
En paraules de sant Josepmaria, pot
passar que els homes «trenquen el
jou suau, llencen la càrrega,
meravellosa càrrega de santedat i de
justícia, de gràcia, d’amor i de pau.
Estan enrabiats davant l’amor, es
riuen de la bondat inerme d’un Déu
que renuncia a l’ús de les seves
legions d’àngels perquè el defensin».
[3]

La proximitat de la confessió



Tornant a l’escena de la muntanya de
les Oliveres, on havien parat una
trampa a Jesús, podem veure que tot
i que aquella dona no s’havia
respectat a si mateixa, els seus
acusadors no han estat capaços de
reconèixer en ella una filla de Déu.
Però Crist la mira d’una altra
manera. Quina diferencia entre la
mirada de Jesús i la nostra! «A mi, a
tu, a cadascun de nosaltres, Ell ens
diu avui: “t’estimo i sempre
t’estimaré, ets preciós als meus
ulls”».[4] Santa Teresa de Jesús,
d’alguna manera, va experimentar
sovint aquesta mirada divina:
«Considero moltes vegades, Crist
meu, amb quins ulls tan dolços i
delitosos mireu el qui us estima i el
qui Vós, Bé meu, voleu mirar amb
amor. Sembla’m que una sola vegada
d’aquest mirar tan suau a les ànimes
que teniu per vostres és suficient
com a premi de molts anys de
servei».[5] La mirada de Crist no és
candorosa, sinó profunda i, per això



mateix, comprensiva, plena de futur.
«Sent com vas ser estimat quan no
eres amable; sent com vas ser estimat
quan eres matusser i lleig; abans, en
fi, que hi hagués en tu alguna cosa
digna d’amor. Vas ser estimat primer
perquè et fessis digne de ser
estimat».[6]

En el sagrament de la confessió
comprovem que Jesús en té prou
amb el penediment per creure
fermament que l’estimem. En va
tenir prou amb el de Pere i en té
prou amb el nostre: «Senyor, tu ho
saps tot; ja ho saps, que t’estimo» (Jn
21, 17). En apropar-nos al
confessionari, en aquelles paraules i
gestos que donen forma al
sagrament, estem dient a Jesús: «T’he
ofès de nou, he tornat a buscar la
felicitat fora de tu, he menyspreat el
teu afecte, però Senyor, saps que
t’estimo». Llavors escoltem
nítidament, com ho va fer aquella
dona: «Jo tampoc no et



condemno» (Jn 8, 11). I ens omplim
de pau. Si de vegades podem pensar
que Déu ha pres poques precaucions
per no ser ofès per nosaltres, encara
més fàcil ens ho ha posat perquè
siguem perdonats per ell. Un pare de
l’Església posa aquestes paraules als
llavis de Jesús: «Aquesta creu no és el
meu fibló, sinó el fibló de la mort.
Aquests claus no m’infligeixen dolor,
el que fan és augmentar en mi l’amor
per vosaltres. Aquestes nafres no
provoquen els meus gemecs, el que
fan és introduir-vos més a les meves
entranyes. El meu cos en ser estès a
la creu us acull amb un si més
dilatat, però no augmenta el meu
sofriment. La meva sang no és per a
mi una pèrdua, sinó el pagament del
vostre preu».[7]

Per tot això, desitgem ser molt fins
amb aquesta delicadesa amb què ens
tracta Déu. Ens preocupa la mera
possibilitat d’abusar de tanta
confiança. No ens agrada rebaixar el



que és sagrat, transformar-ho tan
sols en una rutina per complir cada
cert temps. El sagrament de la
confessió s’ha guanyat amb la sang
de Jesús i no volem deixar d’agrair-
la, també amb els fets. Volem escoltar
sempre aquest perdó diví, així que
se’ns fa fàcil remoure qualsevol
obstacle per saber-nos una altra
vegada mirats i empesos cap al futur
per Déu.

La Missa de Jesús és la nostra
Missa

Sant Tomàs d’Aquino explica el valor
que té la salvació obrada per Jesús al
Calvari: «Crist, en patir per caritat i
per obediència, va presentar a Déu
una ofrena més gran que l’exigida
com a recompensa per totes les
ofenses del gènere humà».[8] I
aquesta mateixa ofrena guaridora la
podem oferir com si fos la nostra
pròpia ofrena; Crist ens la regala
cada dia en la celebració de



l’Eucaristia. Per això, a sant
Josepmaria li agradava dir que és
«“la nostra” Missa»,[9] de cadascun
de nosaltres i de Jesús. Que fàcil que
és, si volem, ser corredemptors! Que
fàcil que és canviar el curs de la
història al seu costat!

Sant Agustí, en contemplar l’escena
de l’evangeli que hem meditat,
notava que «només dos s’hi
quedaven: la miserable i la
Misericòrdia. Quan tothom va
marxar i la dona es va quedar sola,
va aixecar els ulls i els va fixar en
ella. Ja hem sentit la veu de la
justícia; sentim ara també la veu de
la mansuetud».[10] Quina suavitat la
de Jesús per convidar-la a la
santedat. Ja no estarà sola en la seva
lluita. Sempre sabrà que la mirada de
Jesús l’acompanya. Una vegada que
hem provat aquesta suavitat, no
volem viure de cap altra manera:
«T’he assaborit i em moro de gana i
de set».[11] Llavors és molt natural



tractar Jesús present en l’Eucaristia
amb aquesta suavitat i respecte. No
suposa cap distància, ni és mera
educació o cortesia protocol·lària; és
afecte veritable, fet de llibertat i
d’admiració. Fins i tot en la manera
d’apropar-nos a combregar, en el
silenci davant del Sagrari o en les
genuflexions pausades descobrim
una oportunitat de correspondre a
tant d’amor vessat per cadascú. No
són més que mostres de la puresa
interior que desitgem i que tantes
vegades haurem demanat a la Mare
de Déu resant la comunió espiritual.

En la santa Missa comprovem de
manera especial que «quan Ell
demana alguna cosa, en realitat està
oferint un do. No som nosaltres que
li fem un favor: és Déu qui il·lumina
la nostra vida i l’omple de sentit».[12]
Quantes gràcies ens agradaria donar
a Déu per fer tan assequible la
santedat! Així és fàcil veure’ns, com
aquella dona, llançats cap a



l’esperança per Jesús: «Ves-te’n, i
d’ara endavant no pequis més» (Jn 8,
11). Aquesta és la millor notícia
possible. Jesús l’ha convençut que el
pecat no és inevitable, no és el seu
destí, no és l’última paraula. Hi ha
una llum fora del túnel que, en el
nostre cas, arriba vigorosament a
través dels sagraments. Ja ningú la
condemna, per què s’hauria de
condemnar ella a si mateixa? Ara sap
que, enfortida per Jesús, pot tornar,
fer feliç el seu marit, ser ella mateixa
molt feliç.

Diego Zalbidea

[1] Francesc, Homilia en la Missa de
la Nit de Nadal, 24.XII.2019.

[2] Benet XVI, Audiència, 1.VI.2011.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 185..



[4] Francesc, Homilia en la Missa de
la Nit de Nadal, 24.XII.2019.

[5] Santa Teresa de Jesús, 
Exclamaciones, 14.

[6] Sant Agustí, Sermó 142.

[7] Sant Pere Crisòleg, Sermón 108:
PL 52, 499-500.

[8] Sant Tomàs d’Aquino, Suma
teológica, III, q. 48, a. 2, co.

[9] Sant Josepmaria, Camí, núm. 533.

[10] San Agustín, Tratado sobre el
evangelio de San Juan, 33, 5-6.

[11] Sant Agustí, Confessions, X, 38.

[12] Fernando Ocáriz, Luz para ver y
fuerza para querer, ABC, 18.IX.2018.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/on-soculta-deu-
sagraments-confessio/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/on-soculta-deu-sagraments-confessio/
https://opusdei.org/ca/article/on-soculta-deu-sagraments-confessio/
https://opusdei.org/ca/article/on-soculta-deu-sagraments-confessio/

	On s’oculta Déu

