opusdei.org

On s’oculta Déu

En la discrecid i en el silenci
dels sagraments Jesus ens
espera perque li obrim
lliurement la nostra anima.

09/09/2021

Hi ha un gran enrenou a la
muntanya de les Oliveres. A
empentes hi han portat una dona
que havia estat sorpresa amb un
home que no era el seu marit. Es facil
imaginar el dolor de Jesus en pensar
en el sofriment d’aquesta pobra dona
i enla ceguesa d’aquests homes: Que
poc coneixen el seu Pare Déu! En



realitat ’'arrosseguen fins alla per
parar una emboscada a Jesus:
«Moises en la Llei ens ordena
d’apedregar aquestes dones. I tu, que
hi dius?» (Jn 8, 5). En el fons no els
interessa la resposta; aquells homes,
utilitzant les lleis de Déu, volen una
justificaci6 a la seva sentencia
personal ja dictada. Per aixo no
seran capacos d’entendre el primer
gest ple d’eloquiéncia que el Senyor
els ofereix: «Jesus es va ajupir i
comenca a escriure a terra amb el
dit» (Jn 8, 6). Després s’incorpora i,
amb claredat, els diu: «Aquell de
vosaltres que no tingui pecat, que tiri
la primera pedra» (Jn 8, 7). I, al final,
es torna a inclinar i escriure a la pols
que hi havia als seus peus.

Accions i gestos discrets

En aquest passatge veiem que Jesus,
tot i que es posa dret per parlar
publicament, quan vol escriure
alguna cosa que respongui



personalment a la vida d’aquella
dona, ho fa inclinat a terra. Aquesta
acostuma a ser la manera mitjancant
la qual es comunica amb nosaltres:
ajupit, amagat, com ocultant la seva
divinitat en accions discretes i petits
gestos. De vegades ens costa valorar
el que hi ha escrit a la terra; en
nombroses ocasions no som capacos
de reconeixer-lo aqui. Allo passa tan
desapercebut que ’evangelista ni tan
sols ens ha explicat que va escriure
Jesus. El Fill de Déu apareix a
I’escena —de la mateixa manera com
ho fa també a la nostra vida—, pero
no vol imposar la seva presencia, ni
la seva opinig, ni tan sols vol
especificar de manera indubtable
una interpretacio correcta de la llei
de Moises, tal com li ho demanaven.
Jesus «no va canviar la historia
obligant algu o a forca de paraules,
sind amb el do de la seva vida. No va
esperar que fossim bons per estimar-
nos, sind que se’ns va donar



gratuitament. I la santedat no és sind
custodiar aquesta gratuitat».[1]

Potser moltes vegades ens hem
preguntat per que Déu no es
manifesta més clarament, per que no
parla més alt. Segons com, fins i tot
ens hem volgut rebel-lar davant
d’aquesta manera seva de ser i
ingenuament hem buscat corregir-la.
Benet XVI ens prevenia davant
d’aquella temptacio i ens feia veure
que es repeteix constantment al llarg
de la historia: «Cansat d’'un cami amb
un Déu invisible, ara que Moises, el
mediador, ha desaparegut, el poble
demana una presencia tangible,
palpable, del Senyor, i troba en el
vedell de metall fos fet per Aaron, un
déu que es fa accessible,
manipulable, a la ma de I’home.
Aquesta és una temptacio constant
en el cami de la fe: eludir el misteri
divi construint un déu comprensible,
que correspongui als mateixos
esquemes, als mateixos projectes».[2]



Desitgem no sucumbir a aquesta
temptacio. Ens agradaria meravellar-
nos i adorar el Déu amagat en les
situacions que vivim cada dia, en les
persones que ens envolten, en els
sagraments als quals acudim sovint,
com la confessio i la santa Missa.
Volem trobar Jesus en aquesta terra
nostra en que escriu, amb la ma,
paraules d’afecte i d’esperanca. Per
aixo li demanem de comprendre les
seves raons per actuar d’aquesta
manera, li preguem tenir la saviesa
per valorar el misteri d’aquest
respecte exquisit de la nostra
llibertat. En ’escena evangelica
veiem que Jesus no s’enfada ni amb
la dona que havia pecat ni amb els
acusadors que li van parar una
trampa. Es posa al mig d’ambdos i
s’emporta les pedres, els crits, la
condemna. Ens pot venir a la ment el
que narra el llibre dels Reis quan ens
diu que Déu no es troba en el vent
fort que parteix les roques, ni en el
terratréemol, ni en el foc; Déu és un



murmuri de brisa suau. Alla el va
trobar Elies i alla el volem descobrir
nosaltres (cf. 1 R 19, 11-13).

Quan sembla massa vulnerable

Pot passar que aquesta manera de
ser de Déu ens inquieti. Podem
pensar que aquest silenci fa molt
facil que es trepitgin els seus drets,
ens pot venir la idea que aquest
mecanisme sigui massa arriscat, que
el fa massa vulnerable. Efectivament,
Déu ens ha donat un grau tan alt de
llibertat que realment podem escollir
els nostres camins, tan diferents els
uns dels altres, utilitzant la voluntat
auxiliada per la seva gracia. Pero si
alguna vegada podem ofendre Déu,
no és perque ell sigui massa
susceptible. Al contrari, és molt
confiat, molt lliure en les relacions
que estableix amb nosaltres. Pot
semblar facil passar per sobre de
I’amor que en realitat mereix, pero
aixo passa perque ha volgut posar el



seu cor a terra perque nosaltres hi
trepitgem tou. El Senyor no pateix ni
se sent ofés pel que aixo suposa per a
ell, sin6 pel mal que ens fa a
nosaltres mateixos. A les dones que
ploraven de cami al Calvari, Jesus els
adverteix: «No ploreu per mi; ploreu
més aviat per vosaltres mateixes i
pels vostres fills» (Lc 23, 28).

Tanmateix, el més sorprenent és que
el Senyor no es queixa, no s’enfada,
no es cansa. Fins i tot, si alguna
vegada li hem deixat poc espai al
nostre cor, no s’allunya donant un
cop de porta. Déu sempre es queda a
prop, sense fer soroll, com ocult en
els sagraments, amb I’esperanca que
li tornem a permetre que s’allotgi
plenament en la nostra anima com
més aviat millor.

Es veritat que, com que Jesus ens
ofereix una vegada i una altra el seu
amor, poden ser moltes les vegades
en que li fallem. Pero a ell no el



preocupa com sigui d’immensa la
nafra del seu cor si aix0 la converteix
en la porta perque entrem i
descansem en el seu amor. Déu no és
ingenu i, per aixo, ens ha dit que ho
fa amb molt de gust: «<El meu jou és
suau, i la meva carrega, lleugera» (Mt
11, 30). Tanmateix, als homes tanta
bondat ens pot sobrepassar i, fins i
tot inconscientment, podem
reaccionar amb certa descreenca.
Podem no arribar a comprendre la
veritable magnitud d’aquest regal.
En paraules de sant Josepmaria, pot
passar que els homes «trenquen el
jou suau, llencen la carrega,
meravellosa carrega de santedat i de
justicia, de gracia, d’amor i de pau.
Estan enrabiats davant I’amor, es
riuen de la bondat inerme d’un Déu
que renuncia a I’us de les seves
legions d’angels perque el defensin».

[3]

La proximitat de la confessio



Tornant a I’escena de la muntanya de
les Oliveres, on havien parat una
trampa a Jesus, podem veure que tot
1 que aquella dona no s’havia
respectat a si mateixa, els seus
acusadors no han estat capacos de
reconeixer en ella una filla de Déu.
Pero Crist la mira d’una altra
manera. Quina diferencia entre la
mirada de Jesus ila nostra! «A mi, a
tu, a cadascun de nosaltres, Ell ens
diu avui: “C’estimo i sempre
t’estimaré, ets precios als meus
ulls”».[4] Santa Teresa de Jesus,
d’alguna manera, va experimentar
sovint aquesta mirada divina:
«Considero moltes vegades, Crist
meu, amb quins ulls tan dolgos i
delitosos mireu el qui us estima i el
qui Vos, Bé meu, voleu mirar amb
amor. Sembla’m que una sola vegada
d’aquest mirar tan suau a les animes
que teniu per vostres és suficient
com a premi de molts anys de
servei».[5] La mirada de Crist no és
candorosa, sino profunda i, per aixo



mateix, comprensiva, plena de futur.
«Sent com vas ser estimat quan no
eres amable; sent com vas ser estimat
quan eres matusser illeig; abans, en
fi, que hi hagués en tu alguna cosa
digna d’amor. Vas ser estimat primer
perque et fessis digne de ser
estimat».[6]

En el sagrament de la confessio
comprovem que Jesus en té prou
amb el penediment per creure
fermament que ’estimem. En va
tenir prou amb el de Pere ien té
prou amb el nostre: «Senyor, tu ho
saps tot; ja ho saps, que t’estimo» (Jn
21, 17). En apropar-nos al
confessionari, en aquelles paraules i
gestos que donen forma al
sagrament, estem dient a Jesus: «T’he
ofés de nou, he tornat a buscar la
felicitat fora de tu, he menyspreat el
teu afecte, pero Senyor, saps que
t’estimo». Llavors escoltem
nitidament, com ho va fer aquella
dona: «Jo tampoc no et



condemno» (Jn 8, 11). I ens omplim
de pau. Si de vegades podem pensar
que Déu ha pres poques precaucions
per no ser ofes per nosaltres, encara
més facil ens ho ha posat perque
siguem perdonats per ell. Un pare de
I’Església posa aquestes paraules als
llavis de Jesus: «Aquesta creu no és el
meu fiblo, sin6 el fiblo de la mort.
Aquests claus no m’infligeixen dolor,
el que fan és augmentar en mi ’amor
per vosaltres. Aquestes nafres no
provoquen els meus gemecs, el que
fan és introduir-vos més a les meves
entranyes. E1 meu cos en ser estes a
la creu us acull amb un si més
dilatat, pero no augmenta el meu
sofriment. La meva sang no és per a
mi una pérdua, sino el pagament del
vostre preu».[7]

Per tot aix0, desitgem ser molt fins
amb aquesta delicadesa amb queé ens
tracta Déu. Ens preocupa la mera
possibilitat d’abusar de tanta
confianca. No ens agrada rebaixar el



que és sagrat, transformar-ho tan
sols en una rutina per complir cada
cert temps. El sagrament de la
confessio s’ha guanyat amb la sang
de Jesus i no volem deixar d’agrair-
la, també amb els fets. Volem escoltar
sempre aquest perdo divi, aixi que
se’ns fa facil remoure qualsevol
obstacle per saber-nos una altra
vegada mirats i empesos cap al futur
per Déu.

La Missa de Jesus és la nostra
Missa

Sant Tomas d’Aquino explica el valor
que té la salvaci6 obrada per Jesus al
Calvari: «Crist, en patir per caritat i
per obediéencia, va presentar a Déu
una ofrena més gran que l’exigida
com a recompensa per totes les
ofenses del genere human».[8] I
aquesta mateixa ofrena guaridora la
podem oferir com si fos la nostra
propia ofrena; Crist ens la regala
cada dia en la celebracio de



PEucaristia. Per aixo, a sant
Josepmaria li agradava dir que és
«“la nostra” Missa»,[9] de cadascun
de nosaltres i de Jesus. Que facil que
és, si volem, ser corredemptors! Que
facil que és canviar el curs de la
historia al seu costat!

Sant Agusti, en contemplar I’escena
de ’evangeli que hem meditat,
notava que «nomeés dos s’hi
quedaven: la miserable i la
Misericordia. Quan tothom va
marxar i la dona es va quedar sola,
va aixecar els ulls i els va fixar en
ella. Ja hem sentit la veu de la
justicia; sentim ara també la veu de
la mansuetud».[10] Quina suavitat la
de Jesus per convidar-la a la
santedat. Ja no estara sola en la seva
lluita. Sempre sabra que la mirada de
Jesus 'acompanya. Una vegada que
hem provat aquesta suavitat, no
volem viure de cap altra manera:
«T’he assaborit i em moro de gana i
de set».[11] Llavors és molt natural



tractar Jesus present en I’Eucaristia
amb aquesta suavitat i respecte. No
suposa cap distancia, ni és mera
educacio o cortesia protocol-laria; és
afecte veritable, fet de llibertat i
d’admiracio. Fins i tot en la manera
d’apropar-nos a combregar, en el
silenci davant del Sagrari o en les
genuflexions pausades descobrim
una oportunitat de correspondre a
tant d’amor vessat per cadascu. No
son més que mostres de la puresa
interior que desitgem i que tantes
vegades haurem demanat a la Mare
de Déu resant la comunio espiritual.

En la santa Missa comprovem de
manera especial que «quan Ell
demana alguna cosa, en realitat esta
oferint un do. No som nosaltres que
li fem un favor: és Déu qui il-lumina
la nostra vida i 'omple de sentit».[12]
Quantes gracies ens agradaria donar
a Déu per fer tan assequible la
santedat! Aixi és facil veure’ns, com
aquella dona, llancgats cap a



I’esperanca per Jesus: «Ves-te’n, i
d’ara endavant no pequis més» (Jn 8,
11). Aquesta és la millor noticia
possible. Jesus I’ha convencut que el
pecat no és inevitable, no és el seu
desti, no és I’'ultima paraula. Hi ha
una llum fora del tunel que, en el
nostre cas, arriba vigorosament a
través dels sagraments. Ja ningu la
condemna, per qué s’hauria de
condemnar ella a si mateixa? Ara sap
que, enfortida per Jesus, pot tornar,
fer feli¢ el seu marit, ser ella mateixa
molt felic.

Diego Zalbidea

[1] Francesc, Homilia en la Missa de
la Nit de Nadal, 24.XII1.2019.

[2] Benet XVI, Audiéencia, 1.V1.2011.

[3] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, nam. 185..



[4] Francesc, Homilia en la Missa de
la Nit de Nadal, 24.XI1.2019.

[5] Santa Teresa de Jesus,
Exclamaciones, 14.

[6] Sant Agusti, Serm¢ 142.

[7] Sant Pere Crisoleg, Sermon 108:
PL 52, 499-500.

[8] Sant Tomas d’Aquino, Suma
teologica, 111, q. 48, a. 2, co.

[9] Sant Josepmaria, Cami, nam. 533.

[10] San Agustin, Tratado sobre el
evangelio de San Juan, 33, 5-6.

[11] Sant Agusti, Confessions, X, 38.

[12] Fernando Ocariz, Luz para ver y
fuerza para querer, ABC, 18.1X.2018.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/on-soculta-deu-
sagraments-confessio/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/on-soculta-deu-sagraments-confessio/
https://opusdei.org/ca/article/on-soculta-deu-sagraments-confessio/
https://opusdei.org/ca/article/on-soculta-deu-sagraments-confessio/

	On s’oculta Déu

