
opusdei.org

On Déu ens vol:
crear la unitat de
vida (II)

Segon lliurament sobre la unitat
de vida. L’autor reflexiona
sobre la necessitat d’acceptar el
lloc on Déu ens ha posat i allà
buscar la seva presència.

26/05/2017

És Déu qui, per la seva benvolença,
impulsa tant la vostra voluntat com
les vostres accions, escriu sant Pau
als filipenses (Flp 2,13). El Senyor és
qui unifica la nostra vida: venim d’Ell



i anem cap a Ell, i de fet ens
acompanya molt de prop en la nostra
peregrinació terrestre, el nostre
caminar per agrum, a través del gran
camp del món (cfr. Mt 13,38).
Jesucrist és ‘via, veritas e vita’: camí,
veritat i vida (Jn 14,6). Veritat i vida,
comenta sant Agustí, perquè és Déu; i
camí, perquè és home.[1] Aquesta
realitat ens omple de pau. A la nostra
vida, el camí, alguna vegada pla,
altres vegades més accidentat i ardu,
no és tan lluny de la meta, perquè la
meta mateixa ja és present in spe, en
l’esperança, a cada pas. «Ell mateix –
escriu sant Tomàs–, és alhora el camí
i el seu terme. És el camí segons la
seva humanitat, el terme segons la
seva divinitat».[2]

Amb l’Encarnació, el Verb de Déu 
reprèn la travessia del desert
humà passant per la mort per
arribar a la resurrecció, portant
amb si tota la humanitat a Déu.
Ara, Jesús ja no està tancat en un



espai i temps determinat, sinó que
el seu Esperit, l’Esperit Sant, brolla
d’Ell i entra als nostres cors, unint-
nos així a Jesús mateix i, amb Ell,
al Pare, al Déu un i tri.[3] La unitat
de vida consisteix en aquesta
elevació del que és humà a l’ordre
sobrenatural; és una encarnació del
diví en l’humà. Per això, si acceptem
la nostra responsabilitat de fills
seus, Déu ens vol molt humans.
Que el cap toqui el cel, però que les
plantes trepitgin ben segures la
terra. El preu de viure en cristià
no és deixar de ser homes o
abdicar de l’esforç per adquirir
aquestes virtuts que alguns tenen,
fins i tot sense conèixer Crist. El
preu de cada cristià és la Sang
redemptora de Nostre Senyor, que
ens vol –insisteixo– molt humans i
molt divins, amb l’afany diari
d’imitar-lo a Ell, que és ‘perfectus
Deus, perfectus homo’.[4]



Si sabessis quin és el do de Déu i qui és
el qui et diu: "Dona’m aigua", ets tu
qui li n’hauries demanada, i ell
t’hauria donat aigua viva (Jn 4,10). El
Senyor mostra a la dona samaritana,
en la set, la seva humanitat; i en la
seva promesa d’aigua viva, la seva
divinitat. Senyor, dona’m d’aquesta
aigua, perquè no tingui set, respon la
dona, que comença a entreveure com
qui li parla no és un galileu més. La
samaritana passa de la suficiència de
qui creu poder construir la seva vida
sola, a demanar, balbotejant, el do de
Déu. Només Ell pot sadollar la set del
nostre cor: resulta impossible
atrapar Déu sense Déu, si l’Esperit no
actua perquè Crist visqui en
nosaltres.

Ser on Déu ens vol

Tot el panorama de la nostra
vocació cristiana, aquesta unitat
de vida que té com a nervi la
presència de Déu, Parenostre, pot i



ha de ser una realitat diària.[5]
Aquesta convicció portava sant
Josepmaria, ja els primers anys de
l’Obra, a portar moltes vegades a
col·lació la presència de Déu, en
converses particulars, en les
xerrades comunes, i sempre;[6]
també en la seva correspondència: 
Endavant, doncs; sobretot, en la
presència de Déu. Molt bo és que
t’acostumis a referir a Ell totes les
coses, i a donar-li gràcies per tot.
[7]

Juntament amb la presència de Déu,
convicció profunda que Déu està al
costat de nosaltres en tot moment,
[8] per complir el nostre deure en la
vida ordinària fa falta la humilitat de
ser allà on Déu ens ha col·locat. Ser
al nostre lloc, passar inadvertit,
potser ser un mateix en la tasca que
els altres esperen de nosaltres. La
continuïtat, la perseverança,
l’obediència, esculpeixen en
nosaltres un caràcter robust i madur.



Des de l’experiència de la crida
divina a fundar l’Obra a desgrat seu,
sant Josepmaria insistia en la
humilitat que consisteix a voler
servir, sense cap altra ambició que la
de secundar la gràcia divina. Per
contrast, descrivia un aspecte
pintoresc de l’afany de canviar
sempre de lloc que es donava en
certs ambients eclesials, ben diferent
de l’autèntic lliurament de la vida
religiosa, que és tan necessària en la
vida de l’Església:

«Tal és el meu horror a tot el que
suposi ambició humana, encara
que irreprotxable, que si Déu en la
seva misericòrdia s’ha volgut
servir de mi, que soc un pecador,
per a la fundació de l’Obra, ha
estat a pesar meu. Sabeu quina
aversió he tingut sempre a aquest
afany d’alguns –quan no està
basat en raons molt
sobrenaturals, que l’Església
jutja– per fer noves fundacions.



Em semblava –i em continua
semblant– que sobraven
fundacions i fundadors: veia el
perill d’una espècie de psicosi de
fundació, que portava a crear
coses innecessàries per motius que
considerava ridículs. Pensava,
potser amb falta de caritat, que en
alguna ocasió el motiu era el
menys important: l’essencial era
crear una cosa nova i dir-se
fundador.[9]

Coherència en la vida de cada dia

La vocació dona un horitzó i, alhora,
marca un camí segur, que es
construeix al llarg de la vida, dia rere
dia. Quan vam començar, no sabíem
què ens demanaria el Senyor, però
desitgem dir sempre que sí, fent
actual el lliurament del primer dia,
quan ho vam donar tot per amor i
per sempre, ja que els dons i la crida
de Déu són irrevocables (Rm 11,29).
La vocació, llavor que Déu ha posat



als nostres cors, ha de créixer per
donar llum i calor a moltes ànimes i
arribar a ser un arbre frondós; és
una realitat que abraça tot el nostre
ésser i tota la nostra vida, i la unifica:
dona sentit, seguretat, harmonia.

De la unitat de vida es gaudeix al lloc
on Déu ens ha col·locat, amb les
persones que tenim al voltant, sense
somiar en activitats que potser
desdirien del que som i hem de ser.
Sant Pau convida els tessalonicencs a
treballar i guanyar-se l’aliment i que
s’ajudin a comportar-se d’aquesta
manera (cfr. 2 Tes 3,6-15). Aquesta
coherència de vida fa que, perquè
resa i perquè aprofundeix en els
ensenyaments de l’Església, cadascú
compleixi amb els seus
compromisos: des d’assistir a una
cita encara que després s’hagi
presentat un altre pla aparentment
millor fins a pagar el bitllet del
transport públic encara que no hi



hagi revisor, passant per complir
amb les obligacions fiscals.

Viure així és lluitar per posar en
pràctica l’exhortació del Senyor: 
Digueu sí, quan és sí; no, quan és no.
El que es diu de més, ve del Maligne
(Mt 5,37). Crist assenyala una manera
de parlar: un estil de vida cristià que
s’actualitza mitjançant la presència
de Déu, una atenció respectuosa a la
seva presència, reconeguda o
menyspreada en cadascuna de les
nostres afirmacions,[10] que es
concreta en el fet de no mentir mai,
encara que en un moment donat això
ens pogués treure d’algun conflicte;
comportar-nos amb dignitat, encara
que ningú no ens vegi; no donar curs
a la ira quan ens posem al volant o
juguem un partit de futbol, com qui
considera normal transformar-se així
en aquestes circumstàncies. Com
ensenya el concili Vaticà II, en fi, els
batejats han de “complir fidelment
els seus deures temporals, guiats per



l’Esperit de l’Evangeli. […] Per la seva
mateixa fe estan més obligats a
complir-los, cadascú segons la
vocació a què ha estat cridat.[11]

Ser apòstols

Acabem de viure un any de la
misericòrdia, de la mà del Papa. En
la misericòrdia es manifesta no
només l’omnipotència de Déu, sinó
també la nostra fe en Ell. Només des
de la misericòrdia es construeix
“l’harmonia entre la fe i la vida”,[12]
com ensenya Jaume al llarg de la
seva epístola: Si un germà o una
germana no tenen vestits i els falta
l’aliment de cada dia, i algú de
vosaltres els diu: “Aneu-vos-en en pau,
abrigueu-vos bé i alimenteu-vos”, però
no els dona allò que necessiten, de què
serviran aquestes paraules? Així
passa també amb la fe: si no es
demostra amb les obres, la fe tota sola
és morta (Jm 2,15-17).



Cada dia, fills estimadíssims, han
de presenciar el nostre afany de
complir la missió divina, que, per
la seva misericòrdia, ens ha
encomanat el Senyor. El cor del
Senyor és cor de misericòrdia, que
es compadeix dels homes i
s’apropa a ells. La nostra entrega,
al servei de les ànimes, és una
manifestació d’aquesta
misericòrdia del Senyor, no només
cap a nosaltres, sinó cap a tota la
humanitat. Perquè ens ha cridat a
santificar-nos en la vida corrent,
diària, i que ensenyem als altres –
providentes, non coacte, sed
spontanee secundum Deum (1 P
5,2), prudentment, sense coacció;
espontàniament, segons la
voluntat de Déu– el camí per
santificar-se cadascú en el seu
estat, al mig del món.[13] La
misericòrdia porta a desitjar el
millor per als altres, i per això a
reforçar la formació humana i
cristiana de tots, de manera que en la



mesura possible evitin ficar-se per
camins que devasten la vida de les
persones, com la drogoaddicció, el
divorci, l’avortament, l’eutanàsia.
Fora d’això, l’optimisme sobrenatural
ens porta a valorar el bé que hi ha en
cada ànima, més que a parar-nos en
els defectes. A mi no m’agrada
parlar de gent dolenta i de gent
bona: no divideixo els homes en
bons i dolents[14]. Aquesta mirada
neix de l’amor que l’Esperit Sant
posa en les nostres ànimes.
Comentant el Mandatum novum, el
nostre Pare ens deia: Vosaltres, fills
meus, poseu-ho sempre en
pràctica, suportant amb alegria
els defectes de les persones que
tingueu al vostre costat. No us
comporteu com l’escarabat
piloter, que forma entre les potes, i
després se la colloca a sobre, una
bitlla d’immundícia. Sigueu com
l’abella, que va de flor en flor i
busca la part més bona que
s’amaga en cadascuna, per



convertir-la en mel dolça, en
menja saborosa, que en els vostres
germans es manifesti com la bona
olor de la santedat. Estimeu-vos,
en una paraula, estimeu-vos molt!
[15]

Els cristians som conscients de tenir
una missió: transformar el món per a
glòria de Déu. És el moment de
deixar pas a la fantasia de la
misericòrdia per donar vida a
moltes iniciatives noves, fruit de la
gràcia. L’Església necessita
anunciar avui aquests “molts
altres signes” que Jesús va fer i
que “no estan escrits” (Jn 20,30), de
manera que siguin expressió
eloqüent de la fecunditat de
l’amor de Crist i de la comunitat
que viu d’aquest amor.[16] Aquest
horitzó apostòlic que ens uneix no és
extrínsec a nosaltres: el nostre Pare 
d’ordinari parlava no tant de “fer
apostolat” com de “ser apòstols”,
[17] i afegia que l’apostolat és una



orientació permanent de l’ànima
[...], una disposició de l’esperit que
tendeix, per la seva pròpia
naturalesa, a impregnar tota la
vida.[18] L’apostolat veritable no es
redueix a unes tasques
determinades, ni redueix les
persones a objectius: és l’amor de
Déu que s’expandeix a través de la
nostra vida, amb la consciència que
és cadascú qui haurà de tirar
endavant la seva vocació i desplegar
les seves potencialitats, amb la seva
entrega lliure i alegre.

La formació plenament cristiana

A l’Obra es dona la formació des
d’una visió unitària del missatge
cristià; d’aquesta manera es facilita
aconseguir l’autèntica unitat de vida
en Crist, acollint amb alegria la
gràcia de Déu. El Catecisme de
l’Església Catòlica és un bon referent
d’aquesta visió unitària. Les quatre
parts s’articulen entre si: el misteri



cristià és l’objecte de la fe
(primera part); és celebrat i
comunicat mitjançant accions
litúrgiques (segona part); és
present per il·luminar i sostenir
els fills de Déu en la seva manera
d’obrar (tercera part); és el
fonament de la nostra oració,
l’expressió principal de la qual és
el Pare Nostre, que expressa
l’objecte de la nostra súplica, la
nostra lloança i la nostra
intercessió (quarta part).[19]
Doctrina, vida litúrgica, vida
espiritual i vida moral són
inseparables. Jesucrist és ‘via, veritas
et vita’ (Jn 14,6); per això la veritat no
només il·lumina sinó que estimula,
guia i impulsa: és aliment (cfr. Sal 23)
i és doctrina de salvació.

Déu va elegir sant Josepmaria perquè
fundés l’Opus Dei al si de l’Església,
[20] i allà el va encarnar amb la seva
vida. L’esperit de l’Obra, que és de
Déu, creix ara al seu Poble a través



de les seves filles i fills. Per això, la
formació es desenvolupa en aquest
marc unitari: Sagrada Escriptura,
Tradició apostòlica (els Pares),
Magisteri eclesiàstic (especialment el
Catecisme de l’Església Catòlica i el
magisteri del Papa), litúrgia
(sagraments), oració; vida dels sants.
Amb el coneixement meditat de la
vida i dels ensenyaments de sant
Josepmaria, la formació que reben
les persones de l’Obra els porta a
relacionar les diverses dimensions de
la seva fe i de la seva vocació, a
comprendre i presentar l’esperit de
l’Opus Dei a partir de l’Escriptura, la
Tradició, el Magisteri. Es transmet
així un missatge incisiu de manera
equilibrada, que es desenvolupa en
el mateix humus, la mateixa terra
fecunda en què sant Josepmaria va
veure i va comprendre l’Obra.

La formació és oberta perquè sorgeix
de l’oració i de la vida real, que és
composta de lluites, acompanyades



per la gràcia de Déu, en una gran
varietat d’incidències i situacions. El
Decàleg «unifica la vida teologal i la
vida social de l’home»,[21] i així, per
exemple, «la persona casta manté la
integritat de les forces de vida i
d’amor dipositades en ella. Aquesta
integritat assegura la unitat de la
persona; s’oposa a tot comportament
que la lesionaria. No tolera ni la
doble vida ni el doble llenguatge
(cfr.Mt 5,37)».[22] I el mateix val per
a les altres virtuts que formen
l’existència cristiana. Tota la vida de
la nostra Mare la Verge va estar
segellada per aquesta unitat de vida;
per això, al peu de la Creu, repeteix
el fiat de l’anunciació.

L’Obra ha nascut i s’estén per servir
l’Església i per contribuir en la seva
edificació: volem fer present Crist
entre els homes. Tot es recondueix a
Jesús: en la nostra tasca
d’evangelització és de Crist de qui
hem de parlar, i no pas de



nosaltres mateixos.[23] Així portem
les persones cap a Crist, sostinguts
pel nostre pla vida, presència
amorosa del Déu Un i Tri. Aquell qui
està en mi i jo en ell, dona molt de
fruit, perquè sense mi no podeu fer res
(Jn 15,5).

Guillaume Derville

[1] Cfr. sant Agustí, Sermó 341, 1, 1:
PL 39, 1493.

[2] Sant Tomàs d’Aquino, Comentari
sobre l’evangeli de sant Joan (Cap. 14,
lec. 21), a Liturgia horarum, Lectio
del dissabte de la IX setmana del
temps ordinari.

[3] Benet XVI, Discurs, 21-III-2009.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
75.



[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 11.

[6] Sant Josepmaria, Apunts íntims,
1160 (16-III-1934), a ibídem, 478.

[7] Sant Josepmaria, Carta a Luis de
Azúa (5-VIII-1931), citada a J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 242.

[8] Sant Josepmaria, Camí, 267.

[9] Sant Josepmaria, Carta 9-I-1932,
84 (cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, volum I,
Rialp, Madrid 1997, 318).

[10] Catecisme de l’Església Catòlica,
2153.

[11] Concili Vaticà II, Gaudium et
spes, 43.

[12] Sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), 26.



[13] Sant Josepmaria, Carta 24-
III-1930, 1 (citat parcialment a A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, volum I, Rialp, Madrid
1997, 299 i P. Berglar, Opus Dei. Vida
y obra del Fundador Josemaría
Escrivá de Balaguer, Rialp, 2a ed.,
Madrid 1987, 96).

[14] Sant Josepmaria, Instrucció, 8-
XII-1941, 35.

[15] Sant Josepmaria, Mientras nos
hablaba en camino, 320 (AGP,
biblioteca, P18).

[16] Francesc, Carta apostòlica 
Misera et Misericordia (20-XI-2016),
18.

[17] “Trabajo, santificación del”, a 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo - Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[18] Ibídem, 1207.



[19] Sant Joan Pau II, Constitució
Apostòlica Fidei Depositum per la
qual es promulga el Catecisme de
l’Església Catòlica, 11-XII-1992.

[20] Cfr. Col·lecta de la Missa de sant
Josepmaria.

[21] Catecisme de l’Església Catòlica,
2069.

[22] Catecisme de l’Església Catòlica,
2338.

[23] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 163.

Traducció de l'oficina de comunicació
de l'Opus Dei a Catalunya

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/on-deu-ens-vol-
crear-la-unitat-de-vida-ii/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/on-deu-ens-vol-crear-la-unitat-de-vida-ii/
https://opusdei.org/ca/article/on-deu-ens-vol-crear-la-unitat-de-vida-ii/
https://opusdei.org/ca/article/on-deu-ens-vol-crear-la-unitat-de-vida-ii/

	On Déu ens vol: crear la unitat de vida (II)

