opusdei.org

Nous mediterranis
(IT1): Descobrir
I'amor de Jesus en
les seves ferides

Tercer article de la série "Nous
meditarranis" que aprofundeix
en diversos aspectes de la vida
interior de la ma de sant
Josepmaria. En aquest es parla
de com pregar contemplant la
ferides de Jesus a la creu.

26/02/2018

Explica sant Joan que el dia de la
resurreccio, al capvespre, els



deixebles s'havien reunit a casa i
«per por dels jueus, tenien les portes
tancades» (Jn 20,19). Estaven tancats,
plens de temor. Llavors, «Jesus va
arribar, es posa al mig i els digué: —
Pau a vosaltres. Dit aixo, els va
mostrar les mans i el costat» (Jn
20,19-20). De cop i volta, I’angoixa
d'aquells homes es va transformar en
una profunda alegria. Van rebre la
pau que el Senyor els portava, i van
acollir després el do de I'Esperit Sant
(Cf. Jn 20,22)

Molts detalls criden l'atencio en
aquesta escena de I'Evangeli. Que
esperaven els deixebles? Jesus es
presenta inesperadament davant
d'ells, i 1a seva presencia els omple
d'alegria i de pau. Coneixem algunes
de les seves paraules i els seus gestos,
pero com devia ser la mirada que els
va adrecar? L'havien abandonat. El
van deixar sol. Van fugir
covardament. Tanmateix, el Senyor
no els ho retreu. Ell mateix els ho



havia anunciat. Sabia que d'aquella
debilitat en podia sorgir una
conversio profunda: «Jo he pregat
per tu» —deia a Pere abans de la
passio—- «perque no defalleixi la teva
fe; i tu, quan t’hauras penedit,
enforteix els teus germans» (Lc
22,31-32). El cor penedit dels
deixebles podia acollir ara més
plenament I'Amor que Déu els oferia.
Altrament, potser ells —i Pere al
capdavant- haurien continuat
comptant potser massa amb les seves
propies forces.

D'altra banda, per que Jesus els
ensenya les mans i el costat? Hi ha
quedat un rastre evident del turment
de la crucifixio. I, tanmateix, la vista
de les nafres no els omple de dolor,
sind de pau; no els provoca rebuig,
sino alegria. Ben pensat, aquestes
marques dels claus i de la llancada
son un segell de I'Amor de Déu. Es
tracta d'un detall ple de sentit: Jesus
va voler que al seu cos hi restessin



les ferides de la Passio després de
ressuscitar perque no quedeés cap
escletxa a la desconfianca i ningu no
pogués pensar que, en vista de la
nostra resposta tantes vegades
mediocre i fins i tot freda, es podia
penedir del que havia fet. LAmor de
Crist és ferm i plenament conscient.

A més, per a l'incredul Tomas les
nafres havien de ser el senyal
inequivoc de la Resurreccio. Jesus és
el Fill de Déu, que veritablement ha
mort i ha ressuscitat pels nostres
pecats. «Les nafres de Jesus —ensenya
el Sant Pare— son un escandol per a la
fe, pero son també la comprovacio de
la fe. Per aixo, al cos de Crist
ressuscitat les nafres no
desapareixen, hi resten, perqué
aquelles nafres son el signe
permanent de I'amor de Déu per
nosaltres, i son indispensables per a
creure en Déu. No per a creure que
Déu existeix, sino per a creure que
Déu és amor, misericordia, fidelitat.



Sant Pere, citant Isaies, escriu als
cristians: «amb les seves ferides us
curava» (1Pe 2,24; cf. Is 53,5)»[1].

La tradicid espiritual ha trobat a les
nafres del Senyor una font de dolcor.
Sant Bernat, per exemple, escrivia:
«A traveés d‘aquestes clivelles, puc
libar mel silvestre i oli de roques de
pedrenyal (cf. Dt 32,13), és a dir, puc
tastar i veure que bo que és el
Senyor»[2]. En aquestes ferides
reconeixem I'Amor sense mesura de
Déu. Del seu cor traspassat brolla el
do de I'Esperit Sant (cf. Jn 7,36-39).
Alhora, les ferides del Senyor sén un
refugi segur. Descobrir la fondaria
d'aquestes obertures pot obrir un
nou mediterrani en la nostra vida
interior.

«La Nafra Santissima de la ma
dreta del meu Senyor»

«Fiqueu-vos a les nafres de Crist»,
suggeria sant Joan d'Avila: «alla diu
Ell que hi viu el seu colom, que és



I'anima que en simplicitat el
busca»[3]. «Dins de les teves nafres,
amaga'my», resa una coneguda oracio.
També sant Josepmaria fara seva
aquesta manera d’acostar-se al
Mestre, tan arrelada entre els
cristians. Aixi, el 1933, anota: «Ficar-
me cada dia en una nafra del meu
Jesus»[4].

Aquesta és una de les devocions que
mantindra al llarg de tota la seva
vida, i que recomanara també als
joves que se li acostaran[5]. Amb tot,
pren un relleu especial arran d'una
experiencia que li va obrir un
panorama nou, immens, i que va
tenir lloc en plena guerra civil
espanyola, mentre vivia a Burgos.
Era una epoca de patiment per a ell:
els seus fills en 1'Opus Dei es
trobaven escampats per la peninsula;
uns als fronts de batalla, d’altres
amagats en diferents punts, alguns
d'ells encara a la zona on hi havia
persecucio religiosa. El mateix



passava amb la seva mare i els seus
germans. De les seves filles
espirituals, en fi, amb prou feines en
tenia noticies. A més, alguns dels que
abans I’havien seguit havien perdut
la vida durant la guerra.

En aquestes circumstancies, sant
Josepmaria se sentia cridat a
redoblar els seus esforcos, la seva
oracio i, en particular, les seves
peniténcies. Tanmateix, al principi
del mes de juny del 1938, mentre es
dirigia al Monestir de las Huelgas, on
estava duent a terme una tasca
d'investigacio, rep una llum de Déu
especial, que descriu en una carta a
Juan Jiménez Vargas aquell mateix
dia:

«Estimat Juanito: Aquest mati,
caminant cap a les Huelgas,a on vaig
anar per fer la meva oracid, he
descobert una Mediterrania: la Nafra
Santissima de la ma dreta del meu
Senyor. I encara hi soc: tot el dia



entre petons i adoracions.
Veritablement, que n’és d’amable la
Santa Humanitat del nostre Déu!
Demana-li tu que Ell em doni el seu
veritable Amor: aixi quedaran ben
purificades totes les meves altres
afeccions. No s’hi val a dir: cor, ala
Creu!: perqué, si una Ferida de Crist
neteja, guareix, calma, enforteix i
encén i enamora, que no faran les
Cinc obertes a la fusta? Cor, a la
Creu!: Jesus meu, que més voldria jo!
Entenc que, si continuo amb aquesta
manera de contemplar (m’hi va ficar
Sant Josep, el meu Pare i Senyor, a
qui vaig demanar que em bufés), em
tornaré més chalao que mai no he
estat. Prova-ho tu!»[6]

Feia temps que recorria el cami de la
Humanitat del Senyor. També la
devocio a les nafres de Crist. Amb tot,
inopinadament, es va obrir davant
d'ell com «una Mediterrania». Es va
endinsar de cop i volta en el
significat d’Amor redemptor que



tenien aquelles ferides, i va
comprendre que la millor manera de
correspondre a tan gran Amor no
consistia en el que ell pogués fer, sino
justament a submergir-s’hi:
contemplant-lo i deixant-se abracar
completament per aquest Amor.

Continua la carta precisament fent
referéncia a l'esfor¢ que li suposa la
seva situacio: «Sento una enveja
enorme dels que son als fronts,
malgrat tot.» I al-ludeix a la figura
célebre d'un sacerdot castrense,
conegut per la seva vida penitent:
«Se m’acut pensar que, si no tingués
ben assenyalat el meu cami, seria
magnific deixar curt el P. Doyle.
Pero... aix0 m'aniria molt bé: mai no
m’ha costat gaire la peniténcia. Sens
dubte, aquesta és la rad que em
portin per un altre cami: 'Amor». El
seu cami és I'Amor: estimar i deixar-
se estimar. En acomiadar-se, es
referma en aquesta conviccio: «Una



abracada. Des de la Nafra de la ma
dreta, et beneeix el teu Pare»[7].

Aquell esdeveniment, aquella llum
inesperada, va ser un signe
d'esperanca i va constituir sens dubte
un estimul per al seu treball
sacerdotal. Gracies a aquesta
il-luminacié divina, una realitat
coneguda i meditada moltes
vegades—un cami transitat i
recomanat per ell mateix-es va
convertir de sobte en una novetat,
una mina de riquesa inesgotable, de
la qual ja no va voler separar-se.

Defensats per I'Amor

Les nafres de Jesus son un
recordatori perenne del seu Amor,
que va arribar fins a 1'extrem en el
seu sacrifici a la Creu. Déu no es
penedeix d'estimar-nos. Per aixo, la
contemplacio d'aquest Amor seu s
una font d'esperanca. A la vista del
Ressuscitat, que conserva les
marques de la seva Passio, ens



adonem que «precisament aqui, en el
punt extrem de la seva humiliacid —
que és també el punt més alt de
I'amor- hi ha germinat l'esperanca.
Si algu de vosaltres pregunta: “Com
neix l'esperang¢a?”. “De la creu. Mira
la creu, mira el Crist Crucificat i
d'aqui t'arribara l'esperanca que ja
no desapareix, la que dura fins a la
vida eterna”»[8]. A la Creu va néixer
i reneix sempre la nostra esperanca.
Aixi, «<amb Jesus cada foscor nostra
pot ser transformada en llum, tota
derrota en victoria, tota desil-lusio en
esperanca. Tota: si, tota»[9]. Es
aquesta seguretat la que feia
exclamar sant Pau: «Qui ens separara
de I'amor de Crist? La tribulacio,
I'angoixa, la persecucio, la fam, la
nuesa, el perill, 'espasa? (...)Pero, de
tot aixo, en sortim plenament
vencedors gracies a aquell qui ens
estima» (Rm 8,35.37).

Quan constatem la nostra debilitat i
el nostre pecat, sovint se'ns pot



esmunyir dins I'anima, de maneres
diverses, la temptacio de la
desesperanca. El que en algun
moment haviem acceptat potser amb
frivolitat o certa condescendeéncia, es
presenta de cop com un absurd «no»,
una manotada al Déu que ens estima.
També la nostra resposta tébia i
desganada pot ser un motiu de
desesperacio. Pero tot aixo no és més
que un seguit de temptacions del
mateix que ens va fer caure.
Contemplar les nafres del Senyor pot
ser la millor manera de reaccionar:
les seves nafres ens recorden que el
seu Amor és «fort com la mort» (Ct 8,
6). Més encara, perque el seu Amor
ha vencut la mort. Un poeta
contemporani ho expressa d'una
manera tan sintética com bonica:
«Rentat per l'aigua del costat /i dins
de la ferida defensat / de tant no que
nomeés porta no res, / de tant tebi si,
de tanta treva»[10].



Tornar a contemplar la Humanitat
del Senyor, ferida pels nostres pecats,
ressuscitada, pot ser per a nosaltres
una font d'esperanca. Com als
deixebles, Jesus no ens mira amb
ressentiment. No ens retreu els
nostres pecats, les nostres debilitats,
les nostres traicions. Al contrari, ens
reafirma, perque el seu amor és
veritablement incondicional. No ens
diu: «T'estimo, si fas bondat», sino
«t'estimo, per a mi ets un tresor, i ho
continuaras sent passi el que passi».
Aquesta consciencia, que pot néixer
contemplant les ferides obertes al cos
del Senyor, ens omplira d'alegria i de
pau. Passi el que passi, ens hi podem
refugiaracollir-nos de nou al perdo
de Déu: «En la meva vida personal -
explicava el Sant Pare en una
homilia—, he vist moltes vegades el
rostre misericordigs de Déu, la seva
paciéncia; he vist també en moltes
persones la determinacio d'entrar en
les nafres de Jesus, tot dient-li:
“Senyor soc aqui, accepta la meva



pobresa, amaga a les teves nafres el
meu pecat, renta'l amb la teva sang”.
I he vist que Déu ho ha fet sempre,
ha acollit, ha consolat, ha rentat, ha
estimat»[11].

Reconeixer la nostra petitesa no és
una derrota, ni una humiliacio.
Podria ser-ho, si Déu fos algu que
volgués dominar-nos. Pero no ho és.
Es I'Amor el que el mou: 'Amor
incondicional que ens dona, i que
espera que sapiguem acollir.

El cami de la compassio

Hi ha moltes maneres d’acostar-se a
les nafres del Senyor: «Aneu-hi com
més us commogui», aconsellava sant
Josepmaria[12]. Sabem com li
agradava endinsar-se amb la
imaginacio en I'Evangeli. A Sant
Rosarti, per exemple, contemplant el
primer misteri glorios, comenta: «I,
abans d’acabar la dena, tu has besat
les nafres dels seus peus..., 1jo, més
atrevit —soc més infant— he posat



els meus llavis sobre el seu costat
obert. »[13].

Recordant la manera com sant
Josepmaria feia l'accid de gracies de
la Missa, lloc privilegiat per renovar
diariament la seva trobada personal
amb I'Amor de la seva Vida,
monsenyor Xavier Echevarria
descrivia com «s'agenollava els
primers minuts, a terra o al
reclinatori: mirant el crucifix de
butxaca agafat entre les mans,
recitava l'oracio En ego [Mireu-me, oh
el meu estimat i bon Jesus]. Mentre
repetia les paraules que es referien a
les nafres del Senyor, besava
devotament cadascuna»[14].

Les ferides del Senyor, que amb tanta
profunditat va descobrir sant
Josepmaria aquell mati de juny, no
només revelen I'Amor que el Senyor
ens té: son alhora una invitacio a
coredimir amb Ell, com ho fa santa
Maria; a ser el seu Cirineu, a



consolar-lo per tantes ofenses que
fereixen el seu Cor, sobretot perque
fereixen el nostre... Una crida, en fi, a
cuidar-lo precisament en aquells
«germans meus més petits» amb qui
s'identifica, en qui d'alguna manera
ha volgut quedar-se (Cf. Mt 25,40).

Per aixo, dins de l'itinerari que va
portar sant Josepmaria a descobrir
aquella Mediterrania —sens dubte
una llum de Déu-, no s'han d'oblidar
I'enorme quantitat d'hores que va
dedicar a cuidar malalts i gent sense
recursos pels barris més pobres de
Madrid. Aquesta és sens dubte una
manera formidable de descobrir
I'Amor de Déu: sortir de nosaltres
mateixos per tocar Jesus en les
persones que pateixen. Es tracta,
sens dubte, d'un cami segur.

Aquesta via ens porta a deixar-nos
interpel-lar per Ell, a acostar-nos a
les seves nafres i a respondre amb
amor al seu Amor. Aprenem aixi a



viure amb els altres la mateixa
tendresa que Déu aboca sobre la
nostra debilitat personal. Per aquest
cami, la nostra propia vida adquireix
un sentit renovat de missio que ens
llanca més enlla de nosaltres
mateixos amb l’auxili no de les
nostres forces, sin6é d’una crida que
ve de Déu, que ens transforma i
compta amb nosaltres per sembrar al
mon la seva pau ila seva alegria. El
Sant Pare insisteix incansablement
en aquest punt: «De vegades sentim
la temptacio de ser cristians
mantenint una prudent distancia de
les nafres del Senyor. Pero Jesus vol
que toquem la miséria humana, que
toquem la carn sofrent dels altres.
(...) Quan ho fem, la vida sempre
se'ns complica meravellosament i
vivim la intensa experiéncia de ser
poble, I'experiéncia de pertanyer a
un poble»[15].

Ficar-nos a les nafres de Crist, pel
cami de la compassid i de la



contemplacio, pot obrir-nos una
autentica Mediterrania: aprendrem
aixi a refugiar-nos en aquestes
ferides d'Amor, i a estimar amb tot el
cor els qui ens envolten, comencant
pels qui més ho necessiten; persones
que sovint son a la vora del cami, a
casa nostra mateix.

Lucas Buch

Foto: Santi Villamarin (cc)

[1] Francesc, Homilia, 27-IV-2014.

[2] Sant Bernat, Sermo 61 (Sobre el
llibre del Cantic dels Cantics ), 4.
Testimonis abundants sobre aquesta
devocio, i una manera de viure-la, es
poden trobar a P. Beteta, Miraran al
que traspassaron, Rialp, Madrid 2009.

[3] Sant Joan d'Avila, Epistolarti, carta
47. Cf. Ct 2,16.



[4] Sant Josepmaria, Apuntes intimos,
n. 1799b, de 1933, a Santo Rosario.
Edicion critico-historica, Rialp,
Madrid 2010, comentari al primer
misteri glorios, p. 226, nota 5.

[5] «<Em quedaré ficat cada dia,
complint un proposit antic, a la Nafra
del Costat del meu Senyor:» Sant
Josepmaria, Apuntes intimos, n. 1763,
de 1934; a Camino. Edicion critico-
historica, Rialp, Madrid 2004, 3a ed.,
comentari al n. 288.

[6] Sant Josepmaria, Carta a Juan
Jiménez Vargas, 6-VI-1938, a A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. 2, Rialp, Madrid 2002,
288-289.

[7] Ibidem.

[8] Francesc, Audiéncia general, 12-
IV-2017.

[9] Ibidem.



[10] Julio Martinez Mesanza,
“Defendido”, a Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[11] Francesc, Homilia, 7-1V-2013.

[12] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 303.

[13] Sant Josepmaria, Sant Rosarti,
primer misteri glorios.

[14] Javier Echevarria, Memoria del
Beato Josemaria, Rialp, Madrid 2000,
p. 235.

[15] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-1X-2013), n. 270.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/nous-
mediterranis-iii-descobrir-l-amor-de-
jesus-en-les-seves-ferides/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/nous-mediterranis-iii-descobrir-l-amor-de-jesus-en-les-seves-ferides/
https://opusdei.org/ca/article/nous-mediterranis-iii-descobrir-l-amor-de-jesus-en-les-seves-ferides/
https://opusdei.org/ca/article/nous-mediterranis-iii-descobrir-l-amor-de-jesus-en-les-seves-ferides/
https://opusdei.org/ca/article/nous-mediterranis-iii-descobrir-l-amor-de-jesus-en-les-seves-ferides/

	Nous mediterranis (III): Descobrir l'amor de Jesús en les seves ferides

