
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XXI): el regne
de Déu i la seva
justícia (II)

Les relacions més importants
de la nostra vida defineixen els
deures més importants. La
justícia ens dibuixa una espècie
de mapa perquè no els perdem
de vista.

18/08/2023

La tarda avança a la plaça del poble, i
l’amo de la vinya encara troba uns
altres obrers sense feina. «Ningú no



ens ha llogat», li responen. L’amo els
envia a treballar a la seva vinya,
encara que ja falti poc perquè es faci
fosc (cf. Mt 20, 7). La convicció que la
justícia social depèn concretament de
les seves pròpies decisions fa que el
propietari de la vinya contracti
aquells pobres homes. Per culpa seva
o no, havien perdut tot el dia, i potser
els faltaria fins i tot el més
indispensable per subsistir. Sobretot,
patirien per no sentir-se útils, la qual
cosa suposa una angoixa existencial
profunda. L’amo de la vinya, doncs,
no es limita a donar-los diners, sinó
que els ajuda a dotar la seva vida de
sentit. Jesús no proposa una solució
política, però vol subratllar que la
«fam i set de ser justos» (Mt 5, 6) ens
ha de portar a buscar solucions
creatives per als problemes socials, i
que no serà mai una actitud cristiana
centrar-se exclusivament en les
qüestions personals.



Calor de la caritat, solidesa de la
justícia

La mateixa justícia que ens porta a
reconèixer els altres en les seves
diferències i, per tant, a respectar tot
el que els pertany (la seva vida, la
seva bona fama, les seves propietats)
requereix reflexionar sobre els
elements mínims que són necessaris
per a una vida humana digna, i
actuar en conseqüència. Si Déu ens
va regalar tots els béns de la terra
perquè els homes i les dones gaudim
de la vida en comunitat, no ens pot
deixar indiferents que, mentre
alguns gaudeixen de vides folgades,
d’altres es morin de gana o no es
puguin beneficiar, per exemple,
d’una educació que els obriria les
portes a noves possibilitats.

«El món existeix per a tothom,
perquè tots els éssers humans
naixem en aquesta terra amb la
mateixa dignitat. (...) Per tant, com a



comunitat som comminats a garantir
que cada persona visqui amb
dignitat i tingui oportunitats
adequades al seu desenvolupament
integral».[1] Els reptes ecològics, per
exemple, no es poden abstreure
d’una reflexió sobre la justícia. Més
enllà de l’opinió legítima que es
tingui sobre els diferents problemes i
les seves possibles solucions, un
cristià sempre s’ha de sentir
responsable sobre el tipus de món
que volem deixar a les generacions
vinents.

La calor de la nostra caritat i la
solidesa de la nostra justícia ens
donaran els criteris i la força que es
necessiten per viure de la millor
manera possible les nostres relacions
amb els altres. Lògicament, els
vincles de la caritat condicionen els
nostres deures de justícia i aquestes
dues virtuts determinen moltes de
les decisions que prenem
quotidianament: preocupar-me per



la meva família té prioritat sobre
altres possibles iniciatives socials.
L’«ordre de la caritat»[2] en què
insistia sant Josepmaria és també un
ordre de la justícia: no seria just en el
tracte amb la meva mare malalta si
no trobés temps per visitar-la perquè
estic ocupat amb projectes solidaris
molt valuosos, però que
m’impedeixen de viure els meus
deures de filla o de fill. Si la
generositat desmesurada del
propietari de la vinya, preocupat
perquè molts gaudissin d’un treball
digne, el portés a posar en risc la
solvència familiar, no seria del tot
just cap als seus.

Però els vincles de justícia també ens
ajuden a afinar en la caritat. L’amor
cap a la mateixa família i coneguts
podria ser de vegades desordenat i
portar-nos a refugiar-nos en la nostra
vida privada, sense voler-nos adonar
de les necessitats de tants homes i
dones al nostre voltant; també ens



podria portar a buscar sempre
l’avantatge per als nostres, fins i tot
fent mal a tercers. Per això ens fa bé
observar l’actitud de l’amo de la
vinya: tot i que tenia una situació
còmoda i agradable, en la qual
gaudia probablement de riqueses
abundants, decideix complicar-se la
vida; recorre diverses vegades els
carrers i ofereix a molts obrers
l’oportunitat de rebre diners pel seu
treball. Així és la fam de justícia dels
qui segueixen Jesús, que els porta a
abandonar la seva comoditat.

Al cap i a la fi, caritat i justícia
necessiten entrellaçar-se en una visió
de la realitat regida per una
consciència viva de tot el que en la
nostra persona i en la nostra vida és
relació. «La justícia que pot ser
fonament estable de la pau és la
justícia dels fills de Déu, la justícia
vivificada per la caritat que veu
germans en els altres, fills del mateix
Pare celestial».[3]La nostra santedat



consisteix, en bona part, a descobrir
que l’altre forma part de la nostra
vida.

Relacions i deures

En l’Escriptura, la paraula «justícia»
té un significat molt més ric que en la
seva accepció actual. «La justícia no
és una abstracció ni una utopia. A la
Bíblia, és el compliment honest i fidel
de tot deure envers Déu, és fer la
seva voluntat».[4] Quan s’afirma, per
exemple, que sant Josep era just,
se’ns vol donar a entendre que era
sant, és a dir, que en cada situació
feia el que era correcte. Una
dimensió molt important de totes les
decisions del sant Patriarca era la de
sospesar els seus deures cap al
Senyor i cap a les altres persones,
especialment cap a Maria, per
ordenar les prioritats de la seva vida
i del seu cor. La persona justa no és
tant qui es creu la mesura de totes les
coses com qui es deixa mesurar i



organitza la seva vida segons les
seves relacions amb els altres. «El
meu just viurà per la fe» (He 10, 38).

En llegir les obres de sant Josepmaria
ens pot sorprendre que, juntament
amb passatges en què descriu l’amor
i el lliurament com a trets distintius
de la vida cristiana, en moltes altres
ocasions afirmi que la santedat
consisteix senzillament a complir el
deure de cada instant. «La nostra
vida —la dels cristians— ha de ser
així de vulgar: mirar de fer bé, cada
dia, les mateixes coses que tenim
obligació de viure, realitzar en el
món la nostra missió divina,
complint el petit deure de cada
instant».[5] Que el concepte de
«deure» tingui una posició tan
destacada en els seus escrits pot
despertar cert desconcert en el lector
o el creient contemporani. En efecte,
convertir l’ideal cristià en el
compliment primmirat d’un cúmul
de manaments no només és poc



atractiu, sinó que, a més, pot acabar
per causar-nos angoixa i tristesa. Si
el cristianisme és la religió de l’amor
i, per tant, de la llibertat, per què
l’èmfasi de sant Josepmaria en una
paraula aparentment tan sòbria i
freda com «deure»? De fet, tot i
l’estranyesa que ens causa la manera
de comportar-se de l’amo de la vinya,
el que desperta la nostra admiració
cap a ell és precisament aquesta
generositat que va més enllà d’un
simple sentit del deure.

Tanmateix, no comprendríem la
profunditat del pensament de sant
Josepmaria si creguéssim que el seu
missatge és tan sols una crida freda i
seca a complir els deures de la nostra
vida ordinària. No és el compliment
per si mateix el que ens apropa a
Déu, sinó l’amor que ens porta a
efectuar cada tasca del nostre dia
amb la perfecció més gran possible.
«La devoció sincera, el veritable
amor a Déu, duu al treball, a



l’acompliment —encara que costi—
del deure de cada dia».[6] Però perquè
la caritat, que està cridada a ser el
motor i el final de tots els nostres
actes, no perdi la tensió necessària
cap al que és important en cada
moment, necessitem la virtut de la
justícia, que ens dibuixa una espècie
de mapa amb les fites importants per
a cada jornada. La seva definició
parteix d’aquest principi: tot deure es
fonamenta en una relació. Les
relacions més importants de la
nostra vida defineixen els deures
més importants.

El deure de cada instant

No pocs deures de justícia són fruit i
manifestació de l’amor, que
demostrem vivint-los amb
delicadesa. Cuidar els fills d’un
mateix i dedicar-los temps és un
deure de justícia que sorgeix
lògicament de l’amor. El seu
compliment moltes vegades ens



omplirà d’alegria, i ni tan sols ens ho
haurem de proposar; però de
vegades es podrà sentir com un
deure més pesat, perquè col·lideix
amb altres possibles activitats, o
perquè estem especialment cansats.
Rendir a la feina és també un deure,
no només cap al nostre cap, sinó
també cap a la nostra família i cap a
la societat. Si rebem un sou
determinat per un temps i uns
resultats determinats, és una qüestió
de justícia esforçar-nos per
aconseguir-los. I, en definitiva, un
cristià que intenta transformar totes
les seves tasques en oració i en
ocasió d’estimar Déu i els altres
descobreix possibilitats de servir en
totes les circumstàncies del seu
treball.

D’altra banda, de vegades podria
semblar que exigir per a si el
respecte de certs drets podria oposar-
se a la caritat. Tanmateix, sant
Josepmaria sempre va ensenyar que



una manifestació de la mentalitat
laical —és a dir, del sentit de
pertinença al món— consisteix a
exigir, amb caritat i respecte, el que
ens correspon. Lluitar, per exemple,
per un augment de sou merescut o
perquè es respecti la paraula que
s’ha donat no vol dir no saber
perdonar o no acontentar-se amb el
que es té, sinó que consolida la
pràctica de la justícia en el nostre
entorn i en la societat, en benefici de
tothom. «Si som justos, ens atindrem
als nostres compromisos
professionals, familiars, socials...,
sense escarafalls ni crides, treballant
amb delit i exercint els nostres drets,
que també són obligacions».[7]

Les relacions de justícia es
transformen, doncs, en un camí molt
concret per fer en cada instant el que
és correcte, és a dir, el que és just.
Preguntar-nos cada dia en l’oració
pels nostres deures ens ajuda a
enfocar el nostre amor en els vincles



concrets que formen la nostra vida.
També els obrers de la paràbola,
independentment de l’hora en què es
van contractar i de l’acord que van
establir amb l’amo de la vinya, es
van esforçar per complir el seu deure
i per obtenir la recompensa promesa.

* * *

«Quan va arribar el vespre, l’amo de
la vinya va dir a l’encarregat: “Crida
els treballadors i paga’ls el jornal.
Comença pels qui han arribat
darrers i acaba pels primers”» (Mt
20, 8). Déu s’entossudeix que tots els
homes se salvin, i vol també que tots
gaudim d’una vida terrenal tan digna
com sigui possible. Això ens porta a
cuidar amb especial cura cadascun
dels nostres deures, per fer d’aquest
món un lloc més humà i més diví.
Alhora, sabem que la justícia plena
només s’aconseguirà al final dels
temps i que està a les mans de Déu.
«Només Déu pot crear justícia. I la fe



ens dona aquesta certesa: ell ho fa».[8]

Sí, «els darrers passaran a
primers» (Mt 20, 16). Els qui busquen
«el Regne de Déu i fer el que ell
vol» (Mt 6, 33) poden gaudir de la 
justícia de Déu: «Per ell m’he avingut
a perdre-ho tot i a considerar-ho
escòria, a canvi de guanyar-lo a ell i
de viure unit a ell; no tinc, doncs, una
justícia pròpia, la que prové de la
Llei, sinó que tinc la justícia que se’ns
dona per la fe en Crist, la que prové
de Déu i es fonamenta en aquesta
fe» (Fl 3, 8-9).

Gaspar Brahm

[1] Francesc, Fratelli tutti, núm. 118.

[2] Cf. Sant Josepmaria, Cartes 4, núm.
14; 6, núm. 7.



[3] F. Ocáriz, «La herencia espiritual
de Mons. Álvaro del Portillo», març
del 2014.

[4] Francesc, Discurs, 25.II.2023.

[5] Sant Josepmaria, Forja, núm. 616.

[6] Forja, núm. 733.

[7] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 169.

[8] Benet XVI, Spe salvi, núm. 44.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/molt-humans-
molt-divins-xxi-el-regne-de-deu-i-la-

seva-justicia-ii/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xxi-el-regne-de-deu-i-la-seva-justicia-ii/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xxi-el-regne-de-deu-i-la-seva-justicia-ii/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xxi-el-regne-de-deu-i-la-seva-justicia-ii/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xxi-el-regne-de-deu-i-la-seva-justicia-ii/

	Molt humans, molt divins (XXI): el regne de Déu i la seva justícia (II)

