
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XVIII):
llibertat interior, o
l’alegria de ser qui
ets

Trobar el centre en l’amor de
Déu... és tot el que necessita la
nostra llibertat per convertir-
nos en persones úniques,
felices, que no es canviarien per
ningú.

10/05/2023



La fama de Jesús s’estenia per
Galilea. Era un mestre diferent dels
altres: parlava amb autoritat, i la
seva paraula impressionava... fins i
tot als dimonis. Després de predicar
en diferents llocs, «se n’anà a
Natzaret, on s’havia criat» (Lc 4, 16).
Sant Lluc col·loca aquesta escena a
l’inici de la vida pública. El relat té
tal densitat que es pot veure com un
«evangeli dins de l’evangeli»: en
poques línies no només s’obre
solemnement la missió del Senyor,
sinó que se sintetitza en certa
manera tota la seva vida.[1] Jesús va a
la sinagoga i s’aixeca per fer la
lectura. Li donen el rotllo del profeta
Isaïes; «el desplegà i va trobar el
passatge on hi ha escrit: “L’Esperit
del Senyor reposa sobre meu, perquè
ell m’ha ungit. M’ha enviat a portar
la bona nova als pobres, a proclamar
als captius la llibertat i als cecs el
retorn de la llum, a posar en llibertat
els oprimits, a proclamar l’any de
gràcia del Senyor”». Llavors, torna a



enrotllar el text i seu. «Tots els qui
eren a la sinagoga tenien els ulls
posats en ell. Aleshores començà
dient-los: “Avui es compleix aquesta
escriptura que acabeu
d’escoltar”» (Lc 4, 17-21). Jesús
presenta en termes inequívocs la
seva condició de Messies, i ho fa amb
un text que posa en primer pla el do
de la llibertat. Això és el que ell ens
ha vingut a donar; ens ha vingut a
alliberar del captiveri i de l’opressió
del pecat.

La llibertat: els primers cristians
eren conscients que aquest do estava
al centre de la seva fe, i per això sant
Pau en farà un tema constant de les
seves cartes. Jesús ens allibera del
pes del pecat i de la mort, de la
destinació cega que gravava sobre les
religions paganes, de les passions
desordenades i de tot el que fa
miserable la vida de l’ésser humà
sobre la terra. Tanmateix, la llibertat
no és només un do, sinó també una



tasca. Com escriu l’apòstol de la gent,
«Crist ens ha alliberat perquè siguem
lliures. Així, doncs, manteniu-vos
ferms i no us deixeu sotmetre altra
vegada al jou de l’esclavatge» (Ga 5,
1). Cal, doncs, custodiar la llibertat,
viure a l’altura d’aquest regal i no
abandonar-se de nou a la facilitat de
l’esclavitud. Els primers cristians
tenien marcada a foc aquesta
convicció; però, i nosaltres? Molts
hem estat batejats quan érem uns
nounats. Què poden significar per a
nosaltres les paraules d’Isaïes que va
citar el Senyor a Natzaret? I aquesta
crida a viure en llibertat, sense
sotmetre’ns, de la qual parla sant
Pau?

Si només es tractés de poder triar

En parlar de llibertat, sovint pensem
en una simple condició, una qualitat
de les nostres accions: actuo amb
llibertat quan puc fer el que vull,
sense que ningú m’obligui o em



coarti. És l’experiència de llibertat
que tenim quan podem triar per
nosaltres mateixos. Davant d’una
pregunta com, per exemple:
«Menjarà pastís de xocolata o de
fruita?», sembla més lliure qui pot
triar qualsevol dels dos i tria el que
prefereix, pel motiu que considera
més oportú. Una persona diabètica,
en canvi, es veu obligada a demanar
fruita. En aquest sentit precís, és més
lliure la persona que pot triar més: la
que té més alternatives i menys
elements que la determinin en una
direcció. Per això, tenir diners dona
una gran sensació de llibertat:
s’obren moltes oportunitats que
estan vedades a qui no en té. També
l’absència de compromisos dona una
gran sensació de llibertat, ja que
aparentment no hi ha res que dicti o
restringeixi les decisions d’un
mateix.

Sens dubte, l’absència de coercions
forma part de la condició de llibertat,



però no l’esgota. De fet, alguns dels
models de llibertat que recorren la
història han viscut entre reixes.
L’exemple de Thomas More a la
Torre de Londres és paradigmàtic.
Des del punt de vista de la capacitat
d’elecció, no era lliure en absolut; i,
tanmateix... El mateix val per a
personatges més recents, o per als
primers màrtirs. Tota forma de
persecució és un intent d’acabar amb
la llibertat, però no hi ha cap manera
merament externa d’aconseguir-ho.
Per això, diu Jesús: «No tingueu por
dels qui maten el cos però no poden
matar l’ànima» (Mt 10, 28). La
llibertat no és simplement una
condició, sinó la capacitat de decidir
—o de prendre partit per un tipus de
conducta— en l’aspecte més íntim
del nostre ésser, més enllà del que
dictin les circumstàncies en què ens
movem.

D’altra banda, la llibertat que
experimentem en les nostres



eleccions puntuals sol tenir un abast
més aviat reduït. Quan pensem en
persones que han passat a la història
per la manera en què han viscut la
seva llibertat, no és això el que
acostuma a destacar. Podem
repassar mentalment el nom de tres
o quatre persones —conegudes per
tot el món o simplement properes a
nosaltres— que tinguem per models
de llibertat. Què destaca en la seva
vida? Què les converteix en models
per a nosaltres? Segurament no les
admirem perquè hagin pogut triar
sempre quin menjar preferien, o
perquè, per poder canviar de parella
quan volguessin, no s’han arribat a
casar mai. Es tracta més aviat de
persones que s’han alliberat de tot el
que els podia lligar per entregar-se
plenament a alguna cosa (una causa
valuosa) o a algú; per donar la vida
sencera. I són exemples de llibertat
justament perquè porten aquesta
entrega fins al final. Si Thomas More
hagués jurat fidelitat a Enric VIII



contra la seva consciència, encara
que ho hagués fet lliurement, no
hauria passat a la història de la
mateixa manera en què ho ha fet. Si
sant Pau, en lloc d’esforçar-se per
donar a conèixer Crist fins a donar la
vida per ell, hagués decidit deixar la
seva crida i tornar-se a establir com a
teixidor de botigues, encara que ho
hagués fet lliurement, no ens
semblaria un model de llibertat. Per
això, per entendre a fons la llibertat,
cal anar més enllà de la simple
capacitat de triar.

Un tresor pel qual donar la vida

L’Evangeli ens parla d’una
experiència de llibertat que
consisteix precisament a renunciar a
tota possibilitat d’elecció: «Amb el
Regne del cel passa com amb un
tresor amagat en un camp: l’home
que el troba el torna a amagar i, ple
de joia, se’n va a vendre tot el que té i
compra aquell camp. També passa



amb el Regne del cel com amb un
mercader que busca perles fines:
quan en troba una de gran valor, va
a vendre tot el que té i la
compra» (Mt 13, 44-46). Els
personatges d’aquestes paràboles
breus ho deixen tot per una cosa que
ho mereix. Renuncien a triar, es
comprometen plenament amb
alguna cosa, i no els sembla que
estiguin tirant la seva llibertat, sinó
fent amb aquesta el millor que poden
fer. En realitat, aquesta és
l’experiència de qualsevol enamorat.
Tant li és no poder sortir amb altres
persones: ho ha donat tot per la
persona que estima; només la vol
estimar i enamorar-la més cada dia. I
no li sembla que així estigui tirant la
seva llibertat: al contrari, entén que
no pot fer res millor amb la seva
llibertat que estimar aquesta
persona, aquest tresor, aquesta perla
valuosíssima.



Ja només aquesta consideració
permet que ens adonem que la
llibertat d’elecció, fins i tot sent una
dimensió de la llibertat, s’ordena a
una altra de més profunda: la que
consisteix a poder estimar alguna
cosa (o algú). Aquesta altra dimensió
es podria denominar llibertat
d’adhesió. És la llibertat que posem
per obra en estimar, i que permet
comprendre que «la llibertat i la
donació no es contradiuen: se
sostenen mútuament».[2] En donar la
vida sencera, no es perd llibertat,
sinó que es viu amb més intensitat:
«en la donació voluntària, a cada
instant d’aquesta dedicació, la
llibertat renova l’amor, i renovar-se
és ser contínuament jove, generós,
capaç de grans ideals i de grans
sacrificis».[3] Quan, després d’una
jornada intensa, només ens queda
una estona lliure al final del dia i, ens
adonem que encara no hem dedicat
un temps a l’oració, decidim fer això
en comptes de descansar veient les



notícies, estem fent servir la nostra
llibertat en un sentit que sosté la
nostra entrega; la clau que resol
aquest dilema sense plantejar-nos
conflictes rau, de nou, en l’amor. Així
mateix, la mare de família, en
atendre, per amor, un fill malalt que
canvia els seus plans, ho fa
libèrrimament, i aquesta entrega li
dona una alegria que no obtindria
fent el que li venia de gust o li
convenia més en aquell moment.

Però encara podem fer un pas més.
Quan abracem alguna cosa (o algú)
amb tota la nostra vida, aquest amor
ens va configurant, ens va fent ser
cada vegada més «nosaltres
mateixos»: una persona única, amb
nom i cognoms. Per exemple, Teresa
de Calcuta. Imaginem per un
moment que li haguessin ofert un
xalet per passar plàcidament els seus
últims anys de vida, i una ONG per
ocupar-se dels pobres als quals ella
atenia. Què hauria respost? La



llibertat amb què vivia la seva vida
no consistia a poder-ho deixar tot i
anar-se’n a descansar
tranquil·lament, sinó precisament en
abraçar un bé —Crist, present en els
més pobres— amb tota la seva vida i
en desposseir-se, al seu torn, de tot
allò que entorpís aquest ideal.

En realitat, fàcilment podríem trobar
exemples similars en la vida de
moltes altres santes i sants. En tot
cas, el que els movia era el desig de
ser fidels a l’Amor al qual ho havien
entregat tot; respondre a la crida que
els havia enviat al mig del món, amb
una missió que anava donant forma
a la seva vida. Podem recordar, per
exemple, el que sant Josepmaria
escrivia el 1932: «Dos camins es
presenten: que jo estudiï, guanyi una
càtedra i em faci savi. Tot això
m’agradaria i ho veig factible. Segon:
que sacrifiqui la meva ambició, i fins
i tot el noble desig de saber, i em
conformi a ser discret, no ignorant.



El meu camí és el segon: Déu em vol
sant, i em vol per a la seva Obra».[4]

Això és el que es pot denominar 
llibertat interior: la font que explica
que les meves accions no responen ni
al caprici d’un moment, ni a mandats
externs, ni tan sols al fred valor
objectiu de les coses, sinó a aquest
tresor amagat pel qual ho donat tot:
l’Amor que ha vingut a buscar-me i
em crida a seguir-lo. Des d’aquesta
crida, molt millor que des d’una sèrie
d’obligacions externes, s’entenen les
bogeries dels sants.

Lògicament, obrar amb llibertat
interior no vol dir que no hi hagi
coses que ens costin. En el pla de la
nostra vida ordinària, Mons. Ocáriz
ha recordat sovint una cosa que sant
Josepmaria solia dir: «no és lícit
pensar que només és possible fer
amb alegria el treball que ens
agrada».[5] Glossant aquesta frase, ha
escrit: «Es pot fer amb alegria —i no
de mala gana— el que costa, el que



no agrada, si es fa per amor i amb
amor i, per tant, lliurement».[6] Es fa
amb plena llibertat, perquè es
comprèn que respon a l’amor que
portem al cor. En altres paraules,
potser avui no en tinc gaires ganes,
potser no acabo d’entendre per què
he de fer precisament això... però ho
faig perquè sé que forma part de
l’amor que he abraçat amb la meva
vida, i en aquesta mateixa mesura
soc capaç d’estimar-ho. Quan actuo
així, no ho faig de manera
automàtica o simplement perquè
«cal fer-ho», sinó «per amor i amb
amor», amb voluntarietat actual.
Amb el temps, el que ara faig a
contrapel, mogut per l’amor a qui he
entregat la meva vida, adquirirà el
seu sentit més profund. «Percebre la
vocació d’un mateix com un do de
Déu —i no com un simple entramat
d’obligacions—, fins i tot quan patim,
és també una manifestació de
llibertat d’esperit».[7]



La llibertat com a resposta

En la seva concepció de la llibertat,
una part important de la cultura
actual no aconsegueix, tantes
vegades, veure més enllà de la
capacitat de triar a cada instant
sense coerció ni cap determinació:
sembla que, si això es posa en
qüestió, la llibertat s’esfuma.
Tanmateix, és un fet que triar una
cosa significa moltes vegades
renunciar a d’altres; que voler no
significa necessàriament poder, i que
el que ens sembla un projecte ferm
pot naufragar fàcilment.
L’antropologia cristiana proposa una
relació molt més harmònica i serena
amb la llibertat, des del moment en
què la comprèn com un do i una 
crida. Hem estat «cridats a la
llibertat» (Ga 5, 13); i no a una
llibertat amorfa o sense sentit, sinó a
«la llibertat i la glòria dels fills de
Déu» (Rm 8, 21). La veritat de la
nostra filiació divina és la que ens fa



lliures (cf. Jn 8, 31-32). Per això, la
nostra llibertat no és una activitat
espontània, que brolla sense saber
d’on ni cap a on. La nostra llibertat
és, en la seva dimensió més
profunda, una resposta a l’Amor que
ens precedeix. Per això, sant
Josepmaria va poder descriure la
vida interior, en el que té de lluita,
com un obrar «perquè ens dona la
gana (...) correspondre a la gràcia del
Senyor».[8] Lliurement abracem qui
«ens ha estimat primer» (cf. 1 Jn 4,
19) i intentem, amb totes les nostres
forces, correspondre a aquest amor. I
això, que pot semblar una cosa
abstracta, té en realitat algunes
conseqüències molt concretes. Per
exemple, davant de les diferents
eleccions que fem cada dia, ens
podríem preguntar: «això que faré,
on em porta?, està en la línia de
l’amor de Déu, de la meva condició
de fill?».



D’altra banda, quan vivim la llibertat
com a resposta descobrim que no hi
ha cap motor més potent en la nostra
vida que mantenir viva la memòria
de l’Amor que ens crida. També en el
pla humà és així: no hi ha cap força
més gran, per a qualsevol persona,
que la consciència de ser estimat.
Com l’enamorada que sap que el seu
estimat compta amb ella: «Una veu!
El meu estimat! Mireu, ve trescant
per les muntanyes, saltant per les
collades (...). Mireu-lo! És darrere la
nostra tanca, aguaitant per la
finestra, espiant per les gelosies. (...)
Aixeca’t, amiga meva, bonica meva, i
vine! Mira, l’hivern ja ha passat, la
pluja s’ha esvaït, ja se n’ha anat» (Ct
2, 8-11). Qui se sap estimat així per
Déu, cridat a encendre el món sencer
en el seu Amor, està disposat al que
faci falta. Tot li sembla poc en
comparació amb el que ha rebut; es
dirà, com a una cosa evident: «Que
poca cosa és una vida per a oferir-la
a Déu!».[9] Adonar-nos que «Déu ens



espera en cada persona (cf. Mt 25,
40), i que vol fer-se present en les
seves vides també a través nostre,
ens porta a intentar donar amb les
mans plenes el que hem rebut. I en
les nostres vides, filles i fills meus,
hem rebut i rebem molt d’amor.
Donar-lo a Déu i els altres és l’acte
més propi de la llibertat».[10]

No hi ha temor ni mandat extern que
pugui moure un cor com ho fa la
força de la llibertat que s’identifica
amb el seu Amor, fins als detalls més
petits. Sant Pau ho deia amb la
convicció de qui ho ha viscut a fons:
«ni la mort ni la vida, ni els àngels ni
les potències, ni el present ni el futur,
ni els poders, ni el món de dalt ni el
de sota, ni res de l’univers creat no
ens podrà separar de l’amor de Déu
que s’ha manifestat en Jesucrist,
Senyor nostre» (Rm 8, 38-39).
Lògicament, perquè l’Amor de Déu
tingui aquesta força en nosaltres,
necessitem conrear una intimitat



profunda amb ell, en primer lloc, en
l’oració. Allà, contemplant el Senyor
aprenem el camí de la llibertat, i allà
també obrim el nostre cor a l’acció
transformadora de l’Esperit Sant.

Que la veritable llibertat pren forma
de resposta, d’un gran «sí», té a veure
també amb part de l’herència que, en
l’aspecte humà, sant Josepmaria va
voler deixar als seus fills: el bon
humor.[11] No es tracta simplement
d’un tret de personalitat, sinó d’una
autèntica fortalesa —virtus— de la
llibertat. Si la vida dels cristians es
fonamentés en una decisió ètica, en
la lluita per realitzar una idea, 
gairebé tots acabarien en alguna
forma de cansament, de desànim o
de frustració. No tots, perquè hi ha
temperaments més forts, que se
senten fins i tot estimulats quan es
veuen obligats a nedar a
contracorrent, però sí gairebé tots.
Tanmateix, la situació és molt
diferent si la vida cristiana té l’origen



en la trobada amb una Persona que
ens ha vingut a buscar.[12] Aquest
origen és el mateix que ens sosté
mentre busquem la meta amb totes
les nostres forces, per poques que
ens semblin: «No vull dir que ja hagi
assolit tot això o que ja sigui perfecte.
Hi corro al darrere per tal
d’apoderar-me’n, ja que també
Jesucrist es va apoderar de mi» (Fl 3,
12). És ell qui ens va atrapar, ell que
es va fixar en nosaltres, ell que ha
cregut en nosaltres. Per això, si
palpem la nostra petitesa, la nostra
misèria, el fang —humus— del qual
estem fets, la nostra resposta serà tan
humil com plena d’humor:
respondrem des d’una mirada que,
«més enllà del simple caràcter
natural, permet veure el costat
positiu ―i, si és el cas, divertit― de
les coses i de les situacions».[13] Sens
dubte som de fang; si en algun
moment hem intentat aixecar el vol
no és perquè hàgim perdut això de
vista, sinó perquè hi ha Algú que ens



coneix millor que nosaltres mateixos
i que ens convida a fer aquest pas.

És molt bonic —i té la seva gràcia—
el diàleg que entaula amb el Senyor
el profeta Jeremies (Jr 1, 5-8). Pocs
profetes van patir tant com ell per
fer present la paraula de Déu al mig
del seu poble. La iniciativa havia
estat de Déu: «Abans de formar-te en
les entranyes de la mare, jo et
coneixia; abans que sortissis del seu
ventre et vaig consagrar profeta
destinat a les nacions». Jeremies, per
la seva part, no sembla percebre més
que la seva pròpia inadequació: «Jo
vaig replicar: —Ah, Senyor, Déu meu!
Soc massa jove. Com sabré parlar?».
Però Déu no es dona per vençut: «No
diguis que ets massa jove. Ves on jo
t’enviaré, digues el que jo
t’ordenaré». Com podrà anar
endavant el profeta?, quina serà la
seva seguretat? El mandat que ha
rebut? Molt més que això: «—No
tinguis por de ningú. Jo seré al teu



costat per alliberar-te». De vegades,
el pitjor enemic de la nostra llibertat
som nosaltres mateixos, sobretot
quan perdem de vista l’autèntic
fonament de la nostra existència.

Al cap i a la fi, el que és sorprenent
no és que siguem dèbils i caiguem,
sinó que, sent-ho, ens continuem
aixecant de nou; que hi continuï
havent lloc, al nostre cor, per somiar
els somnis de Déu. Ell compta amb la
nostra llibertat i amb el nostre fang.
És qüestió de mirar-lo més a ell, i
menys a la nostra incapacitat. La
intimitat amb Déu, la confiança en
ell: d’aquí sorgeixen la força i la
lleugeresa que fan falta per viure al
mig del món com a fills de Déu. «Un
escriptor va dir que els àngels poden
volar perquè no es prenen massa
seriosament. I nosaltres potser
podríem volar una mica més, si no
ens donéssim tanta importància».[14]

Lucas Buch – Carles Ayxelà



[1] Cf. J. M. Casciaro, «El Espíritu
Santo en los evangelios sinópticos»,
a: P. Rodríguez et al. (eds.), El Espíritu
Santo y la Iglesia, Eunsa, Pamplona
1999, 65.

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 31.

[3] Ibídem.

[4] Sant Josepmaria, Apunts íntims,
núm. 678, cit. a: Camí, edició
criticohistòrica.

[5] Sant Josepmaria, Carta 13, núm.
106.

[6] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.
2018, núm. 6.

[7] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.
2018, núm. 7.

[8] Sant Josepmaria, Carta 2, núm. 45.



[9] Sant Josepmaria, Camí, núm. 420.

[10] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
9.I.2018, núm. 4.

[11] Cf. Sant Josepmaria, Carta 24,
núm. 22.

[12] Cf. Benet XVI, Enc. Deus caritas
est, núm. 1.

[13] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
9.I.2018, núm. 6.

[14] Benet XVI, Entrevista a Castel
Gandolfo, 5.VIII.2006.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/molt-humans-
molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-
lalegria-de-ser-qui-ets/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-lalegria-de-ser-qui-ets/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-lalegria-de-ser-qui-ets/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-lalegria-de-ser-qui-ets/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-lalegria-de-ser-qui-ets/

	Molt humans, molt divins (XVIII): llibertat interior, o l’alegria de ser qui ets

