
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XV):
senzillesa, per veure
clar el camí

Saber-nos mirats per Déu i
viure en el present: dues
actituds per fer créixer la
senzillesa en la nostra vida.

29/12/2022

«Busqueu el que és suficient,
busqueu el que és necessari! La resta
de coses són aclaparament, no
alleujament; afligeixen, no
aixequen».[1] Així és: la vida cristiana



ens porta a buscar la intimitat amb
Déu i a desprendre’ns del que no ens
porta cap a Ell. Es tracta d’un viatge
interior en el qual ens esforcem a
cada pas per identificar i escollir «el
que és necessari», aquella única cosa
necessària que no ens serà presa (cf. 
Lc 10, 42).

Tanmateix, l’experiència ens mostra
que aquesta cerca pot ser complexa.
Hi ha èpoques en què la vida es
converteix en una espècie de
laberint: moments de confusió
interior i de caos exterior, jornades
en què tenim el cap ple i el cor buit.
També pot passar que, per la nostra
manera de ser o perquè passem
períodes difícils, tendim a complicar
les coses, analitzant una i mil
vegades la realitat. En aquests
moments, qualsevol decisió ens pot
paralitzar, i potser no aconseguim
sintonitzar amb la voluntat del



Senyor. Desitjaríem llavors que la
vida fos més simple i els nostres
raonaments, més directes. Anhelem
tenir aquesta senzillesa que és capaç
d’il·luminar la ment i d’alleugerir
l’ànima.

Com podem discernir en cada ocasió
la voluntat de Déu? Com podem
acceptar amb serenitat els
esdeveniments de la vida ordinària?
Com ens podem relacionar amb els
qui ens envolten sense jutjar-ne o
retorçar-ne les intencions? Convé
reflexionar, en primer lloc, sobre les
arrels de la nostra tendència a la
complicació. Des d’allà descobrirem
dues disposicions que ens poden
ajudar a desfer la troca de la nostra
ànima: la humilitat i
l’abandonament.

El Creador de la vida i el “creador”
de la por

Tot artista deixa la seva empremta a
les seves obres. També Déu ha deixat



en la creació un dels trets més
profunds de la seva essència: la
unitat. Ell és Unitat en la Trinitat, i
l’harmonia i la bellesa del paradís
mostren com en la seva creació no hi
faltava res i no hi sobrava res (cf. Gn
2, 1). El món i l’home havien sorgit de
l’Amor, perquè només l’Amor és
capaç de crear, i l’Amor els mantenia
units.

Tanmateix, davant el Déu de
l’afirmació, del sí, del «sigui» (cf. Gn
1, 3), sorgeix la veu del temptador.
Com que el diable no pot crear, es
dedica en certa manera a descrear, i
suggestiona l’home amb una lectura
desfigurada de la realitat. Des
d’aquell primer episodi amb Adam i
Eva, el diable juga amb les nostres
pors perquè ens angoixem amb el
futur o perquè imaginem intencions
rebuscades en les paraules o en les
accions dels altres. Així, ens
transforma a poc a poc en ànimes



insegures, calculadores i
preocupades.

«Així, Déu us ha dit que no mengeu
dels fruits de cap arbre del jardí?»,
pregunta el diable (Gn 3, 1). L’enemic
es proposa que fixem l’atenció en
l’arbre prohibit i que deixem
d’apreciar la resta de dons de Déu:
plantes, animals, altres éssers
humans, una vida en estat de
gràcia... Comencem llavors a veure el
món amb sospita, amb ulls
complicats. Satanàs ens fa creure que
ens falta alguna cosa, que Déu no és
sincer, que ens amaga coses. El
Cohèlet ho explica així: «Això és
l’únic que he entès: Déu ha fet
íntegres els humans, però ells s’han
buscat moltes complicacions» (Coh 7,
29).

I la complicació prepara per al pecat.
L’home ja no dialoga ni passeja amb
Déu... i acaba per amagar-se’n (cf. Gn
3, 8), per por de ser vist nu,



desarmat, que és al cap i a la fi com
la criatura està sempre davant del
seu Creador. El diable no en té prou
amb fer-nos caure: torna de seguida
amb una altra suggestió, una altra
«no-creació», que ens allunya encara
més de Déu. En perdre’s la confiança
entre Creador i criatura, en voler-nos
amagar de la seva mirada, entren al
món l’ànsia i la fatiga (cf. Gn 3,
16-17). L’home i la dona viuen llavors
amb temor del futur;[2] el seu cor
s’acaba esgotant, i es converteix així
en un terreny fèrtil per a la tristesa,
aquesta gran aliada de l’enemic.

La complicació que implica el pecat
ens ha fet difícil percebre on és el bé
i prendre decisions que ens
condueixin a Déu. El llibre dels
Proverbis ho diu sense embuts:
«L’home tortuós no trobarà la
felicitat» (Pr 17, 20). Però enyorem
l’harmonia del nostre passat al costat
de Déu, i és precisament aquesta
espècie de record, aquesta nostàlgia



que va quedar en l’ànima, el que ens
continua atraient cap al Senyor. La
litúrgia del Divendres Sant ho
expressa així: «Déu omnipotent i
etern, que heu creat tots els homes,
perquè sentint sempre el neguit de
trobar-vos, us busquessin i
reposessin, un cop us haguessin
trobat».[3]

Humilitat: saber-nos mirats
per Déu

Per veure’ns i per veure el món amb
ulls senzills, en primer lloc, hem de
trobar el nostre descans en la mirada
de Déu. Saber-nos mirats per Ell ens
dona molta seguretat: entenem que
Déu ens estima en la nostra veritat i
que totes les altres coses tenen una
importància molt relativa. Al marge
d’aquesta mirada, en canvi, sentim la
necessitat de protegir la nostra
fragilitat i ens tanquem en nosaltres
mateixos, o ens quedem paralitzats
per la por. Qui es refugia en aquesta



mirada d’amor gaudeix de la
serenitat dels senzills, perquè no
depèn de circumstàncies que al cap i
a la fi escapen al seu control. «Som
de la veritat —diu sant Joan— i
davant de Déu mantindrem en pau la
nostra consciència» (1 Jn 3, 19).

Podem pensar en Simó Pere, que era
un home bo, però amb un cor de
vegades complicat. En el seu amor al
Senyor es barregen el dubte amb la
decisió, l’obediència amb la rebel·lia,
el coratge amb la por... El seu
moment de confusió més gran es
produeix al pati d’Ananies, durant la
Passió del Senyor (cf. Lc 22, 65-72).
Podem imaginar com, mentre Jesús
és interrogat, l’angoixa del deixeble
creix per moments: vol ser fidel, però
no comprèn el que està passant; els
fets el desborden. Li agradaria tornar
a aquelles caminades amb el Mestre
pels camps de Galilea, quan la seva
veu ressonava clara i els problemes
es resolien amb un gest o una



paraula del Senyor. En aquells dies,
era fàcil creure en les promeses. El
futur era esplèndid, nítid.

Ara no té el Senyor per treure’l de
l’aigua, i la por s’apodera d’ell. Pere
cedeix a la pressió i nega conèixer el
Mestre. Explica l’evangeli que, poc
després, les seves mirades es creuen:
«Llavors el Senyor va girar-se i mirà
Pere; i Pere es recordà de les
paraules que el Senyor li havia dit:
“Abans que avui canti el gall,
m’hauràs negat tres vegades”. I així
que va ser fora, va plorar
amargament» (Lc 22, 61-62). La
mirada de Jesús desembussa la
confusió de Pere. Quan el Senyor el
mira, Pere aconsegueix veure’s a si
mateix en la seva veritat, amb els ulls
de Déu. «Mira’m —demanava el
futur Benet XVI un Divendres Sant—
com ho vas fer amb Pere després de
la negació. Que la teva mirada
penetri en les nostres ànimes i ens
indiqui el camí en la nostra vida».[4]



Veure’ns com som, veure clarament
la nostra realitat, ens pot fer plorar
amargament com Pere. Però és
l’única manera de tocar terra ferma i
d’abandonar l’ànsia que ens
produeix pretendre ser qui no som.
Necessitem mirar-nos amb els ulls de
Déu i ser capaços de dir-nos: «soc
com soc, i així m’ha estimat Déu, per
a una cosa gran».

Sant Josepmaria resumia en dues
paraules els molts motius que un
cristià té per fer oració: «conèixer-lo i
conèixer-te».[5] En efecte, les nostres
estones de conversa amb Déu són el
moment adequat per obtenir una
visió serena dels problemes i de
nosaltres mateixos, perquè el cabdell
dels nostres pensaments es pugui
desfer amb la gràcia de Déu. També
ens ajudaran les orientacions que
puguem rebre en la direcció
espiritual o en els mitjans de
formació. Confiar en algú que ens
coneix ens pot servir per



descomplicar la realitat i per treure
importància a aquesta veu interior
que s’entossudeix a regirar els
nostres pensaments. De fet, sant
Josepmaria assenyalava com
l’objectiu de la formació cristiana
que s’ofereix en l’Opus Dei és la
senzillesa: «el nostre ascetisme té la
senzillesa de l’evangeli. El
complicaríem si fóssim complicats, si
deixéssim el cor fosc».[6] Per això, de
vegades, un primer pas per guanyar
en senzillesa serà simplement acollir
amb bona disposició un consell i
veure en la presència de Déu com
posar-lo en pràctica.

Abandonament: ara és el
temps de l’amor

La dificultat per abandonar-se en
Déu pot tenir moltes causes: un cert
complex d’inferioritat, una
autoestima feble, la dificultat per
conviure amb els mateixos errors...
D’altra banda, el ritme de treball



actual tendeix a complicar la vida i,
de vegades, el caràcter: en poder fer
més coses cada dia, les decisions que
hem de prendre augmenten; les
prioritats no sempre es presenten
amb una claredat neta; la
competitivitat social ens posa pressió
i introdueix ambicions que acaben
pesant en l’ànima... Desitjaríem viure
una vida senzilla, però la realitat és
massa complicada per permetre’ns-
ho.

Davant d’aquest panorama, sant
Josepmaria ens convida a ocupar-nos
del present, que és el kairós, el temps
oportú de la nostra santedat. Al cap i
a la fi, l’ara és l’únic temps en què
podem rebre la gràcia de Déu:
«Porta’t bé “ara” sense recordar-te
d’“ahir”, que ja ha passat, i sense
preocupar-te per “demà”, que no
saps si ha d’arribar per a tu».[7] En
efecte, el passat o el futur es poden
acabar convertint en pesos que ens
impedeixen discernir clarament la



voluntat del Senyor. Ell mateix ens
diu: «No us preocupeu, doncs, pel
demà, que el demà ja s’ocuparà d’ell
mateix. Cada dia en té prou amb els
seus maldecaps» (Mt 6, 34).
Concentrar-nos en una tasca, sense
parar-nos excessivament a valorar
què en pensaran els altres o quins
efectes tindrà en la nostra vida, ens
ajudarà a enfocar la nostra voluntat i
a treure més partit dels nostres
talents. Sens dubte, cal sospesar els
esdeveniments viscuts i planificar el
futur, però això no ha d’impedir que,
de la mà de Déu, ens concentrem a
estimar aquí i ara, perquè l’amor
només el podem donar i rebre en
aquest instant.

Quan es presenta per primera
vegada als apòstols amb el seu cos
gloriós, el Senyor ressuscitat percep
la seva agitació: «Per què us
alarmeu? Per què us venen al cor
aquests dubtes? Mireu-me les mans i
els peus: soc jo mateix» (Lc 24, 38).



Els esdeveniments que els seus
deixebles han viscut en els dies
passats entren en col·lisió amb el que
veuen; l’escàndol de la Passió encara
pesa massa als seus cors; si qui tenen
davant és veritablement Jesús, de
sobte el futur s’obre de bat a bat...
Són tantes les emocions, que el
Senyor els ha de tornar al present
amb una pregunta amigable: «Teniu
aquí res per a menjar?» (Lc 24, 41).

Jesús torna sobre una escena tantes
vegades viscuda, quan s’asseien junts
per menjar, i això treu els seus
deixebles de la confusió. De la
mateixa manera, entossudir-nos per
servir els altres en els aspectes
concrets i per desenvolupar amb
cura i per amor les ocupacions de la
vida ordinària, abandonant en Déu
els problemes que escapen al nostre
control, serà la manera més habitual
d’evitar enredar-nos en la confusió i
de tornar-nos, cada vegada més,



«innocents com els coloms» (Mt 10,
16).

En llegir els evangelis ens podem
descobrir lluny de la fe dels senzills:
la fe del poble que, potser sense gaire
coneixement de la Llei de Déu, va
acceptar de bon grat el missatge de
Jesús. Aquesta acceptació senzilla de
la Paraula del Senyor pot contrastar
amb la nostra dificultat per confiar
en Ell. Potser la nostra és més aviat,
de vegades, la fe dels complicats.

Amb tot, Déu no deixa de convidar-
nos a cada instant a recuperar
aquesta harmonia perduda, aquesta
senzillesa que és «com la sal de la
perfecció».[8] Necessitem veure amb
claredat el camí de tornada a casa, al
paradís. Per la via de la senzillesa,
ens elevarem per sobre dels
problemes amb la lleugeresa que



dona l’amor: portats per la gràcia,
aconseguirem contemplar la realitat
amb els ulls de Déu.

Juan Narbona

[1] Sant Agustí, Sermó 85, 5.6.

[2] Cf. Coh 6, 12, Mt 6, 25-34.

[3] Missal Romà, Divendres Sant,
Oració universal.

[4] Card. Joseph Ratzinger, Via Crucis,
2005, 1a estació.

[5] Sant Josepmaria, Camí, núm. 91.

[6] Cf. Cuadernos 3, p. 149 (AGP,
biblioteca, P07).

[7] Sant Josepmaria, Camí, núm. 253.

[8] Sant Josepmaria, Camí, núm. 305.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/molt-humans-
molt-divins-xv-senzillesa-per-veure-

clar-el-cami-2/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xv-senzillesa-per-veure-clar-el-cami-2/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xv-senzillesa-per-veure-clar-el-cami-2/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xv-senzillesa-per-veure-clar-el-cami-2/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xv-senzillesa-per-veure-clar-el-cami-2/

	Molt humans, molt divins (XV): senzillesa, per veure clar el camí
	Humilitat: saber-nos mirats per Déu
	Abandonament: ara és el temps de l’amor


