
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XII): El que
veritablement
importa

El repte de ser pobre d’esperit
vivint al mig del món.

19/04/2022

La mitjanit està per caure. Ja fa un
parell d’hores que el soroll s’ha
traslladat dels carrers a l’interior de
les cases. Ara regna el silenci.
S’escolten les passes lentes d’una jove
natzarena, visiblement encinta, que
avança agafant el braç del seu espòs.



Tots dos busquen gairebé a les
palpentes l’estable que els han ofert
per passar la nit. Déu vol veure
néixer el seu Fill a la terra. Ell, que
tot ho pot, ha decidit preparar-li un
lloc gairebé a la intempèrie. «La
paraula divina es va tornar incapaç
de parlar (...). Qui ho hauria esperat?
Nadal és celebrar un Déu inèdit, que
canvia la nostra lògica i les nostres
expectatives (...). El Nadal de Jesús no
ofereix l’escalfor segura de la
xemeneia, sinó l’esgarrifança divina
que sacseja la història».[1]

Tot i que amb el pas del temps el
record del portal de Betlem hagi
quedat com el d’un lloc acollidor,
també des del punt de vista material,
és probable que no fos tan càlid com
ens l’imaginem. Què pretenia Déu
amb aquesta elecció seva que
representem d’any en any a les
nostres llars? Aquella nit, Josep i
Maria van compartir el tresor de la
pobresa. Els pares de Jesús van ser



alliberats de tot el que podia eclipsar
la veritable riquesa que estaven a
punt de rebre. Podent triar qualsevol
lloc, qualsevol comoditat, el Creador
tria la privació de tot per mostrar-
nos què és el que veritablement
importa.

El Regne és dels pobres

«Ho assegurem tot, tret del bon clima
i l’amor:» això deia un cartell a
l’entrada d’una empresa
d’assegurances, en una ciutat en què
la meteorologia canvia molt sovint. Si
no podem decidir quin temps farà,
encara menys podem garantir
l’afecte dels altres. No hi ha prou
diners al món per obligar algú a
estimar amb sinceritat. Vet aquí,
doncs, una realitat que potser ens pot
posar una mica nerviosos, perquè no
ens proporciona la seguretat que
experimentem en altres àmbits. Però
hem de viure amb aquest «marge
d’error»: la preocupació per tenir el



control bloqueja qualsevol intent
d’estimar i de ser estimats;
impossibilita la felicitat, senzilla però
robusta, de qui entrega i rep
gratuïtament. «Feliços els pobres en
l’esperit: d’ells és el Regne del
cel» (Mt 5, 3): així inicia Jesús el
Sermó de la muntanya. El Mestre
ofereix la felicitat, a la terra i al cel,
als qui posen la seva seguretat i la
seva riquesa en Déu.

La virtut de la pobresa —que no
s’identifica amb la pobresa material,
econòmica, que l’Església ens anima
a alleujar— forma part de la
temprança: és una disposició que
modera, és a dir, que posa al seu lloc
exacte la nostra relació amb els béns
que Déu ha creat. El pobre de cor
posseeix i gaudeix de les coses sense
ser posseït per aquestes; evita posar
la seva seguretat en l’acumulació de
béns; sap detectar en si mateix
aquesta tendència que tenim a
construir la nostra vida, fins i tot de



manera no tan conscient, com si la
felicitat depengués fonamentalment
del que tenim... I això, malgrat
aquella advertència de Jesús: «Però
ai de vosaltres, els rics: ja heu rebut
el vostre consol!» (Lc 6, 24).

Després de molts anys dedicats a
escoltar tota mena de persones, sant
Josepmaria comentava: «Quan algú
centra la seva felicitat exclusivament
en les coses d’aquí baix —he estat
testimoni de veritables tragèdies—,
perverteix el seu ús raonable i
destrueix l’ordre disposat sàviament
pel Creador. Aleshores el cor resta
trist i insatisfet; s’endinsa per camins
d’un descontentament etern».[2] La
pobresa ens permet adonar-nos de
com en són d’efímeres moltes
«seguretats» materials, o de com en
són de superficials certs moments de
consol que no toquen el fons de
l’ànima. La pobresa d’esperit ens
permet, en fi, gaudir veritablement
de la realitat, perquè ens connecta



amb la senzilla, amb les persones,
amb Déu: amb tot el que vol ser,
sense més ni més, contemplat, i que
sadolla d’aquesta manera els nostres
desitjos més profunds.

«Pobre d’esperit, no significa
exactament “home obert als altres”,
és a dir, a Déu i al proïsme?», es
preguntava sant Joan Pau II, durant
la visita que va fer el 1980 a una
favela de Rio de Janeiro. «No és
veritat que aquesta benaventurança
dels “pobres d’esperit” tanca alhora
una advertència i una acusació? (...).
“Ai de vosaltres”: aquesta paraula
sona severament i
amenaçadorament, sobretot en boca
d’aquest Crist que acostumava a
parlar amb bondat i mansuetud».[3]

És veritat, el pecat ha trastocat el
nostre desig de possessió, de manera
que fàcilment deformem la nostra
relació amb els béns creats. L’avidesa
per posseir potser es veu
intensificada per una cultura en què



el valor econòmic —manifestat al seu
torn en estatus social o en imatge
davant dels altres— ha arribat a ser,
de vegades, la font última de valor.
La nostra cultura tendeix a fer-nos
pensar que la prosperitat i el confort
són la clau de la felicitat. I,
tanmateix, tots ens adonem que la
veritable alegria d’una persona es
mesura més aviat per la profunditat i
l’autenticitat de les seves relacions
amb els altres. Aquesta és la riquesa
del pobre de cor; al seu costat, la
solitud de qui viu envoltat de luxe
apareix moltes vegades com una
pobresa dramàtica.

Una harmonia que cadascú ha
de trobar

Any 1968. En el marc d’una
entrevista sobre el lloc de la dona a
la societat, la periodista pregunta a
sant Josepmaria per la virtut de la
pobresa: vol saber com viure-la i
transmetre-la des de la vida de la



llar. La resposta parteix d’una
premissa ben nítida: «Qui no ami i
visqui la virtut de la pobresa, no té
l’esperit de Crist. I això val per a
tothom: tant per a l’anacoreta que es
retira al desert, com per al cristià
corrent que viu enmig de la societat
humana»,[4] és a dir, que persones
externament molt diferents, com una
que es retira al desert i una altra que
treballa en l’enrenou de la ciutat,
poden viure la virtut de la pobresa
amb un autèntic esperit cristià.
Tanmateix, mentre que «desert»
sembla dir «pobresa» des de tots els
angles, com pot ser pobre algú que
viu al mig dels béns del món? Quin
model pot seguir?

Sant Josepmaria s’atura a
desenvolupar la qüestió amb detall.
En un primer moment, identifica dos
aspectes en la nostra relació amb les
coses materials: dos pols,
aparentment contraris, que cal
conciliar. D’una banda, la necessitat



d’una «pobresa real, que es noti i es
toqui —feta de coses concretes—, que
sigui una professió de fe en Déu, una
manifestació que el cor no se satisfà
amb les coses creades, sinó que
aspira al Creador». D’altra banda, la
naturalitat amb què un cristià ha de
ser «un més entre els seus germans
els homes, en la vida dels quals
participa, amb els quals s’alegra, amb
els quals col·labora, estimant el món
i totes les coses bones que hi ha en el
món, utilitzant totes les coses creades
per resoldre els problemes de la
vida».[5] En aquestes paraules queda
plantejat el repte de la pobresa
d’esperit al mig del món: estar
desenganxat de les coses i, alhora,
estimar-les com a regals de Déu per
compartir entre els homes. Però la
pregunta continua vigent: com ens
podem orientar en aquest afany?

Si mirem la vida de Crist com ens la
mostren els evangelis, no hi veiem
un abandonament absolut dels béns.



Més aviat veiem que, sent d’una
posició modesta, ni ric ni pobre, els
utilitza d’una manera equilibrada,
virtuosa, perfecta. Jesús era conegut
al poble perquè es guanyava
l’aliment amb la professió que
exercia al costat del seu pare (cf. Mt
13, 55); tenia una túnica bona (cf. Jn
19, 23); algunes reunions socials a les
quals acudia eren generoses, fins al
punt que, per acusar-lo, el van
qualificar de menjador i bevedor (cf. 
Mt 11, 19), i va convidar diverses
persones de bona posició econòmica
—Mateu, Zaqueu, Josep d’Arimatea i
d’altres— a obrir-se al Regne de Déu.
D’altra banda, també és clara la seva
predilecció, tant en la seva activitat
diària com en la seva predicació, pels
qui materialment no tenien res: posa
la vídua pobra com a exemple de
relació amb Déu, en comparació amb
els rics (cf. Lc 21, 1-4); explica com el
pobre Llàtzer arriba al si d’Abraham,
mentre que el ric que vivia al seu
costat es queda fora (Lc 16, 19-23);



diu clarament que «és més fàcil que
un camell passi pel forat d’una agulla
que no pas que un ric entri al Regne
de Déu» (Mt 19, 24); aconsella als
seus deixebles no portar a la seva
missió res que no sigui
imprescindible (cf. Lc 10, 4-11), i ell
mateix neix en una gruta aliena i
serà sepultat en un sepulcre aliè.
Jesús viu lliure de lligams materials i,
alhora, gaudeix dels béns creats. No
és una qüestió d’equilibri —
compromís inestable entre dos pols
—, sinó d’harmonia: la bellesa de la
forma aconseguida. I aquesta
harmonia la trobem en Jesucrist.

Però no existeixen receptes
universals: «Assolir la síntesi entre
aquests dos aspectes és, en bona part,
qüestió personal, qüestió de vida
interior, per jutjar en cada moment,
per trobar en cada cas allò que Déu
ens demana. No vull, doncs, donar
regles fixes».[6] Existeix, en efecte, el
perill d’uniformar, la possibilitat de



deixar-se portar per la temptació
d’elaborar una llista d’estàndards per
a, enganyosament, estar segurs que
vivim una virtut. Tanmateix, aquest
tipus de plantejaments oblida el
paper indispensable de la prudència,
sense el qual les virtuts senzillament
no poden existir. Per això, no es
tracta de guiar-se tant per «regles
teòriques» com per «aquesta veu
interior, que ens fa adonar que s’està
infiltrant l’egoisme o la comoditat
indeguda».[7] L’important,
assenyalava en un altre moment sant
Josepmaria, «no es concreta en la
materialitat de posseir tal cosa o bé
de mancar de tal altra, sinó en
captenir-se segons la veritat que ens
ensenya la nostra fe cristiana: els
béns creats són solament això:
mitjans».[8] Per exemple, respecte de
l’elegància en la manera de vestir,
aconsellava quelcom que es pot
aplicar a altres camps de la vida
ordinària: «Has d’anar vestit a to
amb la teva condició, el teu ambient,



la teva família, la teva feina..., com
els teus companys, però per Déu».[9]

Finalment, aportava suggeriments
freqüents que cadascú podia aplicar
a les seves circumstàncies: no crear-
se necessitats, cuidar el que es té,
prescindir d’alguna cosa durant una
temporada, donar el millor als altres,
acceptar amb alegria les
incomoditats, no queixar-se si falta
alguna cosa... i tantes altres coses
petites que cadascú pot descobrir en
un camí d’oració.

Amor al món i solidaritat

Sant Josepmaria va experimentar la
pobresa material en diversos
moments de la seva vida.[10] A més, va
intentar mantenir certs costums
personals per assegurar el seu
esperit de pobresa, tot i que no els
considerava aplicables a tots els
fidels de l’Obra. Fora d’això, era
conscient que Déu el cridava a
transmetre un esperit de santedat al



mig del món, no fora d’aquest. Així
que, tot i que altres persones
estiguessin cridades a gestos radicals
d’abandonament del material com a
testimoni de la riquesa suprema de
Déu, estava convençut que quelcom
específic dels cristians corrents seria
convertir-se en «testimoniatge
explícit d’amor al món» i de
«solidaritat amb els homes».[11]

L’estiu del 1974 va tenir una reunió
amb diversos matrimonis a Lima.
Aquella trobada era una sorpresa, ja
que el fundador de l’Opus Dei havia
estat indisposat els dies anteriors.
«Pare, a mi m’agrada que la meva
família visqui amb cert confort», va
començar dient un assistent, com a
preàmbul per preguntar-li com viure
la pobresa en aquest context. «Una
cosa és que visquis amb cert confort,
i una altra cosa és que facis una
ostentació de luxe», va respondre
sant Josepmaria. «La segona part no
la veuria bé; la primera, sí. És més!,



tens el deure de procurar als teus
aquest cert confort (...). Porta’t com
un bon marit, com un bon pare, i
sigues generós amb la teva dona i
amb els teus fills. I després, no facis
ostentació de luxe, fastigueja’t una
mica i ajuda els altres».[12] Aquí es
delinea el que pot ser un itinerari de
pobresa al mig del món, estimant els
béns que ens ha donat Déu:
generositat sense luxe, incomodar-se
personalment per exercir-nos en
aquesta virtut, ajudar els que ho
necessiten.

També en una altra ocasió, sant
Josepmaria posava com a exemple
una dona que coneixia, d’avançada
edat, que vivia la virtut de la pobresa
enmig d’una vida sense conflictes
econòmics: «Aquesta persona, de la
qual ara us parlo, residia en una casa
de llinatge, però no despenia per a si
mateixa ni dues pessetes el dia. En
canvi, retribuïa molt bé el servei, i la
resta era destinada a ajudar els



necessitats, mentre passava, ella
mateixa, privacions de tota mena. No
li faltaven, a aquesta dona, molts
d’aquests béns que tanta gent
ambiciona, però ella era
personalment pobra, molt
mortificada, despresa de tot per
complet».[13]

La virtut de la pobresa viscuda al mig
de les ciutats suposa la preocupació
efectiva per qui passa conflictes
econòmics. «L’oració a Déu i la
solidaritat amb els pobres i els que
pateixen són inseparables»,
assenyala el Papa Francesc. «Per
celebrar un culte que sigui agradable
al Senyor, cal reconèixer que tota
persona, fins i tot la més indigent i
menyspreada, porta impresa per si
mateixa la imatge de Déu (...). La
trobada amb una persona en
condició de pobresa sempre ens
provoca i interroga. Com podem
ajudar a eliminar o, almenys, alleujar
la seva marginació i sofriment? Com



la podem ajudar en la seva pobresa
espiritual?».[14] Aquestes preguntes
interpel·len de manera especial els
cristians que volen portar Crist als
ambients professionals, on tant es
pot fer per ajudar els altres. Per això
sant Josepmaria insistia a dir que
«tenim l’obligació de procurar que
cada dia hi hagi al món menys
pobres (...). La riquesa la
proporciona el treball, fills meus,
l’especialització, la promoció
professional, i l’Obra està fundada en
el treball».[15]

* * *

«Tingueu en molt poc el que heu
donat, doncs tant heu de rebre»,[16]

diu santa Teresa de Jesús. La virtut
de la pobresa ens permet ser feliços
en qualsevol circumstància; també
quan ens falta el que és necessari.
Ser pobres d’esperit significa que no
posem la confiança en els béns que
podem controlar, sinó en Déu i, a



través d’ell, en els altres. «Lliures per
estimar: aquest és el sentit del nostre
esperit de pobresa, austeritat i
despreniment».[17] Entrar en aquest
espai de llibertat, en el qual només
ens importa l’únic necessari (cf. Lc
10, 42), el que veritablement importa,
és quedar-se amb la millor part, que
no ens serà presa.

Andrés Cárdenas M.

[1] Francesc, Audiència, 19.XII.2018.

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 118.

[3] Sant Joan Pau II, Discurs, 2.VII.
1980.

[4] Sant Josepmaria, Converses, núm.
110.

[5] Ibídem.



[6] Sant Josepmaria, Converses, núm.
110.

[7] Ibídem, núm. 111.

[8] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 118.

[9] Ibídem, núm. 122.

[10] Com a exemple es poden esmentar
la fallida del negoci del seu pare
quan era un adolescent, els duríssims
anys de la Guerra Civil espanyola i
les penúries materials quan va
arribar a Roma.

[11] Sant Josepmaria, Converses, núm.
110.

[12] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 25.VII.1974.

[13] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 123.

[14] Francesc, Missatge, 15.XI.2020.



[15] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 24.IV.1967.

[16] Santa Teresa, Camí de perfecció,
33, 2.

[17] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
14.II.2017, núm. 8.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/molt-humans-
molt-divins-xii-el-que-veritablement-

importa/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xii-el-que-veritablement-importa/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xii-el-que-veritablement-importa/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xii-el-que-veritablement-importa/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-xii-el-que-veritablement-importa/

	Molt humans, molt divins (XII): El que veritablement importa
	El Regne és dels pobres
	Una harmonia que cadascú ha de trobar
	Amor al món i solidaritat


