
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (X): et seguiré
arreu on vagis

La virtut de la fortalesa ens
permet seguir Jesús sense
dependre de les condicions
canviants de la nostra vida i del
nostre entorn.

08/02/2022

Des del llindar de la porta, a la casa
de Simó, Jesús acaba de curar molts
malalts, a més d’expulsar uns quants
dimonis. És hora de creuar a l’altra
vora del llac quan s’apropa un



escriba, enlluernat potser per tots
aquests prodigis, i li diu: «Mestre, et
seguiré arreu on vagis» (Mt 8, 19).
Quines intencions es movien al fons
del cor d’aquest home? Fins a quin
punt es feia càrrec del que suposava
seguir el Mestre? Només sabem el
que va respondre Jesús: «Les guineus
tenen caus, i els ocells, nius, però el
Fill de l’home no té on reposar el
cap» (Mt 8, 20).

Tot i que a primera vista aquestes
poden semblar unes paraules dures,
com per desil·lusionar qualsevol, tot
depèn del que l’escriba estigués
buscant en Crist. Els apòstols
segurament van escoltar respostes
similars i, més que un advertiment o
un fre, hi van descobrir una
invitació. Així es comprèn, per
exemple, que Pere, Joan i Jaume ho
deixessin «tot» quan Jesús els va
cridar en acabar la jornada de treball
(cf. Lc 5, 11), o que Mateu fes el
mateix quan el Senyor el va anar a



buscar mentre cobrava impostos (cf. 
Lc 5, 18). Els apòstols perceben que,
malgrat que el fet de no tenir «on
reposar el cap» pot suposar molt
sacrifici, qualsevol cosa és poca al
costat d’una vida al costat de Jesús.

El Senyor, doncs, parla fort, perquè
no vol que aquest home s’enganyi,
pensant potser que abraça un
projecte de fantasia, en què tot anirà
vent en popa. Perquè en el camí al
costat de Jesús, moltes vegades les
dificultats —el cansament, els
defectes propis o aliens, les
incomprensions, els malentesos—
pesen més del que ens agradaria. I és
llavors quan la virtut de la fortalesa,
elevada per la gràcia divina, es
revela decisiva: ens dona les armes
perquè el nostre desig de seguir Jesús
«on vagi» sigui més gran que
qualsevol obstacle.

Una afectivitat orientada sempre a
Déu



«La felicitat del Cel és per als qui
saben ser feliços a la terra»,[1] solia
repetir sant Josepmaria. En el nostre
dia a dia hi ha moltes coses que ens
donen alegria, però també sorgeixen
contrarietats que ens posen a prova.
És lògic, en aquest sentit, que la
nostra felicitat a la terra tingui molt a
veure amb aprendre a encaixar els
moments complicats, els dies en què
gairebé res no surt com ho havíem
planificat. La fortalesa té a veure
amb això, perquè transforma els
obstacles en oportunitats per tornar
a orientar els nostres desitjos més
profunds, una vegada i una altra, cap
a la direcció correcta: cap a Déu. La
fortalesa modela la nostra afectivitat
perquè es deixi afectar més per Déu
que per les circumstàncies personals
o externes, que sempre poden
canviar.

Hi ha coses innecessàries per ser
feliços que de vegades potser se’ns
presenten com a imprescindibles.



Això pot passar amb certes
comoditats que avui són gairebé una
moneda comuna, però també amb
altres necessitats que ens podem
haver creat, gairebé sense adonar-
nos-en. A part de prendre
consciència d’aquestes dependències,
volem ser prou lliures perquè les
circumstàncies externes no prenguin
les decisions per nosaltres: que un
moment incòmode no ens robi el
somriure, que el cansament no ens
venci tan ràpidament o que siguem
capaços de renunciar a un gust
personal a favor d’una altra persona.
La fortalesa ens fa menys
dependents de tot el que no és l’amor
de Déu, de manera que puguem estar
contents entre tota mena de gent, a
qualsevol lloc, i dedicant-nos a
qualsevol tasca.

Així, quan les multituds el volien
proclamar rei, entusiasmats amb els
seus miracles, Jesús «no es va deixar
enganyar pel triomfalisme: era lliure.



Com al desert, quan rebutja les
temptacions de Satanàs perquè era
lliure, i la seva llibertat era seguir la
voluntat del Pare (...). Pensem avui
en la nostra llibertat (...). Soc lliure?
O, al contrari, soc esclau de les meves
passions, de les meves ambicions, de
les riqueses, de la moda?».[2] Sant Pau
ens transmet la seva experiència:
«He après a acontentar-me en
qualsevol situació: sé viure enmig de
privacions i sé viure en l’abundància.
Estic avesat a tot: a menjar molt i a
patir gana, a viure en l’abundor i a
passar necessitat. Em veig capaç de
tot gràcies a aquell qui em fa fort» (Fl
4, 11-12). Per a ell res no és un
obstacle en el seu camí cap al que
veritablement vol: estimar Déu amb
tot el seu cor.

El bé major és sovint el menys
evident

En té prou amb una mirada realista
al món per reconèixer la necessitat



de la fortalesa. Notem que les
circumstàncies, positives o adverses,
influeixen en nosaltres. Ens adonem
de la necessitat de suportar certs
períodes difícils sense abatre’ns ni
perdre la serenitat. A més, sabem per
experiència pròpia que les coses
valuoses requereixen esforç i
paciència: des de tirar endavant uns
estudis o vèncer un defecte del
caràcter d’un mateix fins a conrear
relacions profundes amb altres
persones, o créixer en amistat amb
Déu. Tanmateix, tot i que el sentit
comú ens mostra això amb claredat,
no és infreqüent que en algun punt
del raonament es torci el camí i ens
quedem amb una visió estreta de la
fortalesa: com si tan sols fos un
esforç fatigós per anar a contrapel.

I no, la fortalesa no consisteix en un
exercici gris de la voluntat per
superar-se, per no queixar-se, per
negar-se o per resistir davant del que
no volem o no entenem. Veure-la



d’aquesta manera acaba per esgotar
qualsevol. Ser forts consisteix, més
aviat, a enrobustir les nostres
conviccions, a renovar sempre
l’amor que ens mou, a fer brillar amb
més força en nosaltres els béns més
autèntics. Llavors triarem cada
vegada amb més facilitat, fins i tot
amb gust, el que veritablement
volem, aquesta «millor part» de la
qual parla Jesús (cf. Lc 10, 42).

Vegem-ho amb un exemple: la
persona que manca de fortalesa
potser no és capaç d’evitar un
comentari brusc o de somriure quan
està cansada. En aquest tipus de
situacions, la fatiga és el motiu que
pesa més en les seves reaccions o en
les seves decisions, i li fa perdre de
vista altres motius pels quals potser
valdria la pena esforçar-se. En canvi,
la persona que ha fet créixer la
fortalesa per si mateixa, no només es
pot sobreposar al cansament, sinó
que ho fa perquè percep el bé que



això li reporta, tant a ella com als
altres, i fins i tot hi descobreix un
camí per estimar Déu. Només
d’aquesta manera, accions com
privar-se d’un petit gust, aixecar-se a
una hora fixa, evitar una queixa o fer
un favor que espontàniament no
faríem, es transformen en una
manera d’educar-nos en la percepció
d’un bé major, però potser menys
evident, almenys al principi.

Aquest procés, del qual podríem
veure només el repte que significa
sobreposar-se a un mateix, de fet ens
acaba fent més lliures, ja que la
nostra alegria i la nostra pau
depenen més del que veritablement
volem i menys de petites tiranies del
moment, externes o internes. En la
lluita per guanyar en fortalesa es
tracta precisament d’explorar
aquests angles morts que ens
impedeixen de veure alguns aspectes
del bé, simplement perquè suposen
esforç. Qui aprèn a viure amb



fortalesa podrà perseverar en el bé
quan les bones decisions no siguin
les més atractives. Ser fort és
l’actitud pròpia de qui percep el
valor real de les coses.

Moure’s amb facilitat en la realitat

Quan escoltem Jesús dir a l’escriba
que «no té on reposar el cap»,
podríem pensar també que l’està
posant a prova: «seguir-me no és
fàcil, segur que ho vols fer?».
Tanmateix, trobem altres passatges
de l’Evangeli en què el Senyor
s’expressa de manera similar, i no ho
fa a tall d’advertiment, sinó —ho
hem vist amb la crida d’alguns dels
apòstols— d’invitació: «Si algú vol
venir amb mi, que es negui a ell
mateix, que prengui cada dia la seva
creu i que em segueixi» (Lc 9, 23);
«Entreu per la porta estreta, perquè
és ampla la porta i espaiós el camí
que condueix a la perdició» (Mt 7,
13). En cap cas es tracta de crides a



un sofriment sense sentit, sinó al
desenvolupament d’una llibertat
gran: a fer créixer en nosaltres, a poc
a poc, una disposició del cor que
sigui capaç d’estimar fins a l’extrem,
com ell mateix ho va fer.

«El que cal per aconseguir la felicitat,
no és una vida còmoda, sinó un cor
enamorat».[3] El camí del cristià és
exigent, perquè requereix un amor
cada vegada més profund; i, com diu
aquella vella cançó, «corazón que no
quiera sufrir dolores, pase la vida
entera libre de amores» (cor que no
vulgui tenir dolors, passi la vida
sencera lliure d’amors).[4] La vida de
Jesús ens mostra com ens hem de
relacionar amb l’adversitat o amb el
dolor. La seva fortalesa no és la de
qui construeix murs al seu voltant, ni
la de qui es cobreix amb una
armadura per evitar les ferides o
perquè la realitat no l’afecti. A base
de murs i d’armadures, en realitat, la
resistència no passa a ser part de la



nostra personalitat; aquests recursos
més aviat impedeixen el contacte, la
relació amb la realitat. La seva
rigidesa impossibilita que ens
puguem moure amb facilitat.

La fortalesa de Jesús, en canvi,
dialoga constantment amb el que
l’envolta. Jesús no accepta el dolor
només perquè és ardu, o bé per
demostrar-se o per demostrar-nos
alguna cosa. En realitat, simplement
l’assumeix quan és necessari, sense
permetre que el desarmi. Veu en les
dificultats un sentit que dona motius
i profunditat al que està vivint, en
lloc de tornar-ho tot absurd. I això és 
estimar el món apassionadament en el
seu sentit més ple. Estimar el món
significa tenir la capacitat de poder-
s’hi relacionar en tota la seva
riquesa, també amb el valor ocult del
que és imperfecte, en les situacions
de la vida, en nosaltres mateixos, en
els altres. Si busquem la fortalesa de
Crist, serem persones més sensibles i



profundes, més ficades de ple en la
realitat, més capaces de trobar Déu
en tot. Persones, en definitiva, més
contemplatives.

Paciència per arribar fins al final

«Hem rebut l’honor d’esperar la glòria
de Déu», escriu sant Pau. «Més
encara: fins i tot en les tribulacions
trobem motiu de gloriar-nos, perquè
sabem que la tribulació engendra
paciència; la paciència, virtut
provada; la virtut provada,
esperança. I l’esperança no enganya,
perquè Déu, donant-nos l’Esperit Sant,
ha vessat el seu amor en els nostres
cors» (Rm 5, 2-5). Cada sacrifici
lliurement assumit, cada
contradicció acollida sense rebel·lia,
cada venciment fet per amor,
reafirma en nosaltres la convicció
que la nostra felicitat és en Déu més
que en qualsevol altra realitat. La
lluita quotidiana es converteix,
llavors, en una conquesta



progressiva del bé veritable, que ens
concedeix alguna cosa de la glòria
futura a la qual aspirem: la lluita es
converteix en un camí d’esperança.

Buscar de manera habitual el bé
autèntic i ocult en les nostres
decisions ens concedeix l’ànim per
no conformar-nos amb el que és
immediat o efímer. I això genera
paciència: comencem a esperar més i
més en l’amor que no falla, i que
dona sentit als nostres esforços. Per
això, el fort no desespera, no perd la
serenitat davant d’un fracàs o quan
els fruits del treball tarden a veure’s.
La paciència no és ni optimisme
beneit ni resignació: és l’actitud de
l’home lliure, que estima no només
per temporades, sinó que lluita amb
els ulls posats sempre en el final que
l’espera. La convicció profunda de no
voler-se conformar amb menys que
amb la felicitat del cel pot sostenir el
combat quotidià necessari que
permet seguir Jesús «arreu on va».



Això és la fortalesa. Un cor fort, que
no perd de vista el final, pot «lluitar,
per Amor, fins a l’últim instant».[5]

Magdalena Oyarzún

[1] Sant Josepmaria, Forja, núm. 1005.

[2] Francesc, Homilia, 13.IV.2018.

[3] Sant Josepmaria, Solc, núm. 795.

[4] «A los árboles altos», cançó
tradicional.

[5] Sant Josepmaria, «Tiempo de
reparar», núm. 4, a: En diálogo con el
Señor, edició historicocrítica.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/molt-humans-

https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-x-et-seguire-arreu-on-vagis/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-x-et-seguire-arreu-on-vagis/


molt-divins-x-et-seguire-arreu-on-vagis/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-x-et-seguire-arreu-on-vagis/

	Molt humans, molt divins (X): et seguiré arreu on vagis

