opusdei.org

Molt humans, molt
divins (IX): el do de
mirar amb Déu

Algunes virtuts que preparen
per ser anima contemplativa al
mig del que és ordinari.

10/12/2021

Observar la realitat amb atencio i
amor: en aquesta descripcio
coincideixen molts pensadors,
cientifics o artistes, que han conreat
I’art de la contemplacio. Descobrir la
riquesa de veritat i de bellesa que hi
ha darrere del que existeix, fins i tot



on no ho sospitavem; desposseir-nos
de les nostres ansies de controlar-ho
tot per gaudir del que tenim entre
mans, especialment de les coses
petites. Per qué, si es tracta
simplement d’observar d’una
determinada manera, de vegades ens
pot semblar tan complicat? Aprendre
a fer-ho ens il-lusiona de manera
especial, perque sabem que, si tot el
que s’ha creat mereix la
contemplacio dels homes, molt més
ho mereix el seu creador, en la
bellesa infinita del qual es
reflecteixen totes les meravelles
conegudes.

Hem estat creats per Déu per a la
contemplacio; aquesta sera perfecta
en la vida futura, quan vegem el
creador cara a caral, en ell,
comprenguem amb claredat i
gaudim de totes les coses. Tanmateix,
com recordava sant Josepmaria,
estem cridats ja ara, cada instant,
cada dia, a «veure Déu en totes les



coses de la terra: en les persones, en
els esdeveniments, en el que és gran i
en el que sembla petit, en el que ens
agradaien el que es considera
dolords».[1] Volem convertir-ho tot
en lloanca, agraiment, reparacio i
peticio. No mirem Déu malgrat
I’atrafegament diari, sino,
precisament, a través seu, utilitzant-
lo com a trampoli per ficar-nos al cel.

Llavors, sorgira en nosaltres el que
sant Tomas d’Aquino definia com
una «simple intuicio de la veritat que
procedeix de 'amor».[2] Es tracta
d’una manera de mirar la realitat
que no depen de la instruccié rebuda
ni de ocupacio: esta a ’abast de
tothom, en tot moment, perque neix
de 'amor rebut de Déu que amara la
nostra mirada. Tots els sants, tan
diferents entre si, doctes i menys
doctes, dedicats a tasques tan
variades, han vist créixer en les seves
vides aquesta proximitat amb el
creador. Per aixo, potser el primer



que hem de recordar és el que diu el
Catecisme de I’Església: que la
contemplacio és un do.[3] No és una
cosa que podem aconseguir nomes
amb el vigor de la nostra voluntat, a
forca de planificacions o estrategies.
Als regals de Déu, abans que res, ens
hi hem d’obrir, disposar-nos per
acollir-los, i aix0 suposa el cultiu
d’algunes virtuts que preparen el
terreny.

Valentia per obrir la porta

«Mira, soc a la porta i truco —ens diu
el Senyor—. Si algu escolta la meva
veu i obre la porta, entraré a casa
seva isoparé amb ell, i ell amb

mi» (Ap 3, 20). A la capella del Keble
College de la Universitat d’Oxford, hi
ha un quadre titulat «La llum del
mon», que representa aquesta escena
de I’Apocalipsi. Jesus hi apareix vestit
de rei, amb un fanal que porta llum a
la casa, mentre truca subtilment a la
porta. A terra destaquen les males



herbes que hi han crescut, perque la
porta feia molt de temps que estava
tancada.

El Senyor, per regalar-nos una vida
contemplativa, ens demana que
obrim la porta del nostre cor
diariament, com en aquella pintura
de mitjan segle xix. La reaccio
d’Adam i Eva, els nostres primers
pares, després de la perdua de la
seva innocencia, va ser precisament
la contraria: amagar-se i entossudir-
se a tancar la porta per evitar la
mirada de Déu... I tots els seus
descendents conservem quelcom
d’aquesta tendéncia. Es tracta,
potser, d’'un temor infundat pel que
ens pugui demanar, por de sentir-nos
dependents, incertesa de perdre el
control efimer sobre les nostres
vides. O potser simplement preferim
una comoda inercia que ens manté
lluny de les coses espirituals, per
I’esfor¢ que suposa disposar-se a
rebre aquest do.



«Es repeteix, d’alguna manera,
I’escena de Betlem, cada dia. Es
possible que —no amb la boca, sind
amb els fets— hagim dit: non est
locus in diversorio, no hi ha lloc per a
tu al meu cor. Ai, Senyor,
perdona’m!».[4] Per sobre d’altres
obstacles, que de vegades ens poden
semblar més importants d’afrontar,
com ’escassetat de temps, la
sequedat, la dispersio o la mateixa
indignitat, aquesta estranya sospita
cap a Déu sol ser mala herba que cal
podar per obrir la porta del nostre
cor i, aixi, poder compartir la mirada
amb el nostre creador.

Humilitat i despreniment que ens
fan lleugers

«’oracio contemplativa (...) només
pot ser acollida en la humilitat i la
pobresa».[5] Aix0 implica, en primer
lloc, la dificil tasca d’acceptar
serenament la veritat sobre nosaltres
mateixos i sobre els altres. No ens



podem disposar a rebre el do
d’observar les coses com ho fa Déu si
continuament ens posem mascares,
siles inventem per als altres o si
recobrim la realitat amb una fantasia
nostra, per més bona que aquesta
pugui semblar. El llenguatge de Jesus
sempre és simple i profund, mira les
coses tal com son, sempre amb
misericordia, mentre nosaltres
moltes vegades podem ser una mica
complicats, superficials o jutjar amb
superbia el que ens envolta.

«S1 sabessis quin és el do de Déu i qui
és el qui et diu: “Dona’m aigua”» (Jn
4, 10), diu Jesus a la samaritana. I
també, en un altre moment, pregunta
a ’apostol Felip: «Felip, fa tant de
temps que estic amb vosaltres, i
encara no em coneixes?” (Jn 14, 9).
La humilitat també ens porta a
reconeixer que sabem poques coses
del Senyor i de la seva manera de
regnar al mon. «Al cap de cinquanta
anys soc com un nen que balboteja:



estic comencant i recomencant»,[6]
deia sant Josepmaria en la seva
oracio, poc abans de marxar al cel.
En evitar la nostra tendencia a voler-
ho dominar tot amb I’escassa llum
del nostre criteri, Déu ens podra
revelar el que amaga a savis 1 entesos
(cf. Mt 11, 25).

D’altra banda, per ser contemplatius,
hem d’utilitzar els béns terrenals de
manera que ens ajudin a adherir-nos
als eterns, 1 no al contrari. Un cor
que no s’aferra als béns materials és
habil per als espirituals, és lleuger
per emprendre el vol cap a Déu,
cedeix lloc als dons de la gracia.
Jesus, creador i Senyor del mon, va
viure despres de tot en un llogarret
senzill. Va passar fred a I’hivern,
calor a ’estiu, va disposar de béns
escassos 1 els cuidava molt. En fi, es
tracta de no posar en les coses
terrenals ’anhel que només Déu
mereix.



Tanmateix, si la pobresa facilita la
contemplacio, també passa al revés,
ja que les dues coses es
retroalimenten. «Quan contemplem
—explica el papa Francesc—,
descobrim en els altres i en la
naturalesa quelcom molt més gran
que la seva utilitat (...). Com molts
mestres espirituals han ensenyat, el
cel, la terra, el mar, cada criatura té
aquesta capacitat iconica, aquesta
capacitat mistica per portar-nos de
tornada al creador i a la comunio
amb la creacio (...). Qui contempla
d’aquesta manera, sent sorpresa no
només pel que veu, siné també
perque se sent part integral
d’aquesta bellesa i se sent cridat a
guardar-la».[7] Davant la logica
d’aferrar-ho tot per a un mateix,
podem conrear la sorpresa ila cura:
aquesta és la logica de Déu, que
contempla amorosament la seva
creacio.



Buscar aquesta solitud beneida per
resar

El fons mari acull moltes meravelles
que no es veuen des de la vora:
corals, plantes, peixos, tot de moltes
formes i colors; cargols de mar,
perles i, fins i tot, tresors o peces
arqueologiques de gran valor. Per
accedir a tot aixo, els bussejadors
inclouen al seu equip un cinturé de
planxes de plom. Lluny de ser un
destorb, aquest instrument els
ofereix pes sota l’aigua per
contrarestar la tendéncia del cos a
flotar i tornar fins a la superficie. De
manera analoga, tots necessitem pes
interior per bussejar en el mar de la
contemplacio de Déu, lluny de la
superficie i de la distraccio.

Perqué ’anima arribi a contemplar
la naturalesa invisible de Déu, sant
Gregori el Gran sostenia que el
primer esglad és aprendre a recollir-
la en si mateixa.[8] Els evangelis ens



mostren Jesus pregant sovint en llocs
tranquils i apartats. Si el Fill de Déu
sentia aquesta necessitat d’estar tot
sol amb el seu Pare, nosaltres ho
necessitarem molt més. Haurem de
perdre la por que potser ens
produeix el silenci, buscarem
«aquesta beneida solitud que tanta
falta fa per tenir encesa la vida
interior».[9]

Al segle xvi, un matrimoni espanyol
va demanar a sant Pere d’Alcantara
que els ensenyés a dialogar amb Déu.
Entre els seus consells, el mistic
castella deia que «si el temps de
I’oracid és breu, es gasta tot en
calmar la imaginacio i aquietar el
cor; i quan ja esta quiet, ’'oracio
s’acaba just quan més falta feia».[10]
Per aixo0, sempre és bo acudir als
nostres costums de pietat sense
pressa, amb prou temps, per evitar
arribar-hi amb «els sentits desperts i
I’anima adormida».[11]



Una dieta per assaborir el que és
ordinari

La tecnologia ens ofereix un accés
rapid a infinitat d’informacio i una
comunicacio velo¢. Sabem bé que
aquest avantatge, quan ens
descuidem, es converteix en una
mala companya per al nostre dialeg
amb Déu. Si els sentits s’acostumen
nomeés a aquestes velocitats i
estimuls, quan una altra tasca
exigeix una activitat diferent de la
ment, és facil caure en la dispersio.
Es busquen, llavors, reforcos afectius
constants per sentir-se bé, al marge
de la sobrietat del que és ordinari, de
la qual es fuig gairebé
inconscientment. Aquesta actitud pot
afectar, fins 1 tot, els altres, perque,
com explica santa Faustina
Kowalska, «les animes menys
recollides (superficials) volen que les
altres se’ls assemblin, ja que
constitueixen per a elles un
remordiment continu».[12]



Per disposar-nos millor a ’oracio, pot
ser util una dieta digital sana, de la
mateixa manera que ho fan els
esportistes que volen recorrer
llargues distancies: saber prescindir
dels dispositius electronics en alguns
moments de la setmana; aprendre a
contemplar serenament la
naturalesa, un paisatge, una obra
d’art; llegir un bon llibre o veure una
bona pel-licula, sense deixar que
qualsevol cosa els interrompi... Totes
aquestes son activitats que
requereixen cert esfor¢ de les nostres
potencies. Pero, a canvi, ofereixen la
recompensa de descobrir capes més
profundes de la realitat, exerceixen
la nostra mirada per poder rebre,
com un do, cada vegada amb més
proximitat la de Déu.

En el cami, tanmateix, no ens hem de
descoratjar. El que més agrada Déu
de les nostres estones d’oracio és la
bona voluntat d’acompanyar-lo, la
nostra simple preséencia i companyia,



com la d’un nen petit amb els seus
pares. Encoratjats amb aquesta
actitud filial, podrem ser valents per
superar la inquietud davant del
silenci i la solitud aparents de
I’oracid. Cap dels recursos que fem
servir quan preguem no substitueix
I'impuls genui de tractar Déu de tu a
tu, la decisio lliure i discreta de dir-li
un «et vull» insubstituible, que ningu
més no pot dir en lloc nostre.

[1] Sant Josepmaria, Meditacio,
25.X11.1973.

[2] Cf. sant Tomas d’Aquino, Suma de
teologia, 11-11, c. 180, a. 3; a. 6.

[3] Catecisme de I’Església Catolica,
num. 2713.

[4] Sant Josepmaria, cita a: Salvador
Bernal, Apuntes sobre la vida del



Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, p. 359.

[5] Catecisme de Església Catolica,
nuam. 2713.

[6] Sant Josepmaria, cita a: Salvador
Bernal, p. 357.

[7] Francesc, Audiencia, 16.1X.2020.

[8] Sant Gregori el Gran, Homilias
sobre Ezequiel, 11,5,9.

[9] Sant Josepmaria, Cami, nam. 304.

[10] Sant Pere d’Alcantara, Tratado
de la oracion y la meditacion, XIL6.

[11] Sant Josepmaria, Cami, num.
368.

[12] Santa Faustina Kowalska, Diario,
num. 147.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/molt-humans-
molt-divins-ix-el-do-de-mirar-amb-deu/
(09/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-ix-el-do-de-mirar-amb-deu/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-ix-el-do-de-mirar-amb-deu/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-ix-el-do-de-mirar-amb-deu/

	Molt humans, molt divins (IX): el do de mirar amb Déu

