
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (IX): el do de
mirar amb Déu

Algunes virtuts que preparen
per ser ànima contemplativa al
mig del que és ordinari.

10/12/2021

Observar la realitat amb atenció i
amor: en aquesta descripció
coincideixen molts pensadors,
científics o artistes, que han conreat
l’art de la contemplació. Descobrir la
riquesa de veritat i de bellesa que hi
ha darrere del que existeix, fins i tot



on no ho sospitàvem; desposseir-nos
de les nostres ànsies de controlar-ho
tot per gaudir del que tenim entre
mans, especialment de les coses
petites. Per què, si es tracta
simplement d’observar d’una
determinada manera, de vegades ens
pot semblar tan complicat? Aprendre
a fer-ho ens il·lusiona de manera
especial, perquè sabem que, si tot el
que s’ha creat mereix la
contemplació dels homes, molt més
ho mereix el seu creador, en la
bellesa infinita del qual es
reflecteixen totes les meravelles
conegudes.

Hem estat creats per Déu per a la
contemplació; aquesta serà perfecta
en la vida futura, quan vegem el
creador cara a cara i, en ell,
comprenguem amb claredat i
gaudim de totes les coses. Tanmateix,
com recordava sant Josepmaria,
estem cridats ja ara, cada instant,
cada dia, a «veure Déu en totes les



coses de la terra: en les persones, en
els esdeveniments, en el que és gran i
en el que sembla petit, en el que ens
agrada i en el que es considera
dolorós».[1] Volem convertir-ho tot
en lloança, agraïment, reparació i
petició. No mirem Déu malgrat
l’atrafegament diari, sinó,
precisament, a través seu, utilitzant-
lo com a trampolí per ficar-nos al cel.

Llavors, sorgirà en nosaltres el que
sant Tomàs d’Aquino definia com
una «simple intuïció de la veritat que
procedeix de l’amor».[2] Es tracta
d’una manera de mirar la realitat
que no depèn de la instrucció rebuda
ni de l’ocupació: està a l’abast de
tothom, en tot moment, perquè neix
de l’amor rebut de Déu que amara la
nostra mirada. Tots els sants, tan
diferents entre si, doctes i menys
doctes, dedicats a tasques tan
variades, han vist créixer en les seves
vides aquesta proximitat amb el
creador. Per això, potser el primer



que hem de recordar és el que diu el
Catecisme de l’Església: que la
contemplació és un do.[3] No és una
cosa que podem aconseguir només
amb el vigor de la nostra voluntat, a
força de planificacions o estratègies.
Als regals de Déu, abans que res, ens
hi hem d’obrir, disposar-nos per
acollir-los, i això suposa el cultiu
d’algunes virtuts que preparen el
terreny.

Valentia per obrir la porta

«Mira, soc a la porta i truco —ens diu
el Senyor—. Si algú escolta la meva
veu i obre la porta, entraré a casa
seva i soparé amb ell, i ell amb
mi» (Ap 3, 20). A la capella del Keble
College de la Universitat d’Oxford, hi
ha un quadre titulat «La llum del
món», que representa aquesta escena
de l’Apocalipsi. Jesús hi apareix vestit
de rei, amb un fanal que porta llum a
la casa, mentre truca subtilment a la
porta. A terra destaquen les males



herbes que hi han crescut, perquè la
porta feia molt de temps que estava
tancada.

El Senyor, per regalar-nos una vida
contemplativa, ens demana que
obrim la porta del nostre cor
diàriament, com en aquella pintura
de mitjan segle xix. La reacció
d’Adam i Eva, els nostres primers
pares, després de la pèrdua de la
seva innocència, va ser precisament
la contrària: amagar-se i entossudir-
se a tancar la porta per evitar la
mirada de Déu... I tots els seus
descendents conservem quelcom
d’aquesta tendència. Es tracta,
potser, d’un temor infundat pel que
ens pugui demanar, por de sentir-nos
dependents, incertesa de perdre el
control efímer sobre les nostres
vides. O potser simplement preferim
una còmoda inèrcia que ens manté
lluny de les coses espirituals, per
l’esforç que suposa disposar-se a
rebre aquest do.



«Es repeteix, d’alguna manera,
l’escena de Betlem, cada dia. És
possible que —no amb la boca, sinó
amb els fets— hàgim dit: non est
locus in diversorio, no hi ha lloc per a
tu al meu cor. Ai, Senyor,
perdona’m!».[4] Per sobre d’altres
obstacles, que de vegades ens poden
semblar més importants d’afrontar,
com l’escassetat de temps, la
sequedat, la dispersió o la mateixa
indignitat, aquesta estranya sospita
cap a Déu sol ser mala herba que cal
podar per obrir la porta del nostre
cor i, així, poder compartir la mirada
amb el nostre creador.

Humilitat i despreniment que ens
fan lleugers

«L’oració contemplativa (...) només
pot ser acollida en la humilitat i la
pobresa».[5] Això implica, en primer
lloc, la difícil tasca d’acceptar
serenament la veritat sobre nosaltres
mateixos i sobre els altres. No ens



podem disposar a rebre el do
d’observar les coses com ho fa Déu si
contínuament ens posem màscares,
si les inventem per als altres o si
recobrim la realitat amb una fantasia
nostra, per més bona que aquesta
pugui semblar. El llenguatge de Jesús
sempre és simple i profund, mira les
coses tal com són, sempre amb
misericòrdia, mentre nosaltres
moltes vegades podem ser una mica
complicats, superficials o jutjar amb
supèrbia el que ens envolta.

«Si sabessis quin és el do de Déu i qui
és el qui et diu: “Dona’m aigua”» (Jn
4, 10), diu Jesús a la samaritana. I
també, en un altre moment, pregunta
a l’apòstol Felip: «Felip, fa tant de
temps que estic amb vosaltres, i
encara no em coneixes?” (Jn 14, 9).
La humilitat també ens porta a
reconèixer que sabem poques coses
del Senyor i de la seva manera de
regnar al món. «Al cap de cinquanta
anys soc com un nen que balboteja:



estic començant i recomençant»,[6]
deia sant Josepmaria en la seva
oració, poc abans de marxar al cel.
En evitar la nostra tendència a voler-
ho dominar tot amb l’escassa llum
del nostre criteri, Déu ens podrà
revelar el que amaga a savis i entesos
(cf. Mt 11, 25).

D’altra banda, per ser contemplatius,
hem d’utilitzar els béns terrenals de
manera que ens ajudin a adherir-nos
als eterns, i no al contrari. Un cor
que no s’aferra als béns materials és
hàbil per als espirituals, és lleuger
per emprendre el vol cap a Déu,
cedeix lloc als dons de la gràcia.
Jesús, creador i Senyor del món, va
viure desprès de tot en un llogarret
senzill. Va passar fred a l’hivern,
calor a l’estiu, va disposar de béns
escassos i els cuidava molt. En fi, es
tracta de no posar en les coses
terrenals l’anhel que només Déu
mereix.



Tanmateix, si la pobresa facilita la
contemplació, també passa al revés,
ja que les dues coses es
retroalimenten. «Quan contemplem
—explica el papa Francesc—,
descobrim en els altres i en la
naturalesa quelcom molt més gran
que la seva utilitat (...). Com molts
mestres espirituals han ensenyat, el
cel, la terra, el mar, cada criatura té
aquesta capacitat icònica, aquesta
capacitat mística per portar-nos de
tornada al creador i a la comunió
amb la creació (...). Qui contempla
d’aquesta manera, sent sorpresa no
només pel que veu, sinó també
perquè se sent part integral
d’aquesta bellesa i se sent cridat a
guardar-la».[7] Davant la lògica
d’aferrar-ho tot per a un mateix,
podem conrear la sorpresa i la cura:
aquesta és la lògica de Déu, que
contempla amorosament la seva
creació.



Buscar aquesta solitud beneïda per
resar

El fons marí acull moltes meravelles
que no es veuen des de la vora:
corals, plantes, peixos, tot de moltes
formes i colors; cargols de mar,
perles i, fins i tot, tresors o peces
arqueològiques de gran valor. Per
accedir a tot això, els bussejadors
inclouen al seu equip un cinturó de
planxes de plom. Lluny de ser un
destorb, aquest instrument els
ofereix pes sota l’aigua per
contrarestar la tendència del cos a
flotar i tornar fins a la superfície. De
manera anàloga, tots necessitem pes
interior per bussejar en el mar de la
contemplació de Déu, lluny de la
superfície i de la distracció.

Perquè l’ànima arribi a contemplar
la naturalesa invisible de Déu, sant
Gregori el Gran sostenia que el
primer esglaó és aprendre a recollir-
la en si mateixa.[8] Els evangelis ens



mostren Jesús pregant sovint en llocs
tranquils i apartats. Si el Fill de Déu
sentia aquesta necessitat d’estar tot
sol amb el seu Pare, nosaltres ho
necessitarem molt més. Haurem de
perdre la por que potser ens
produeix el silenci, buscarem
«aquesta beneïda solitud que tanta
falta fa per tenir encesa la vida
interior».[9]

Al segle xvi, un matrimoni espanyol
va demanar a sant Pere d’Alcàntara
que els ensenyés a dialogar amb Déu.
Entre els seus consells, el místic
castellà deia que «si el temps de
l’oració és breu, es gasta tot en
calmar la imaginació i aquietar el
cor; i quan ja està quiet, l’oració
s’acaba just quan més falta feia».[10]
Per això, sempre és bo acudir als
nostres costums de pietat sense
pressa, amb prou temps, per evitar
arribar-hi amb «els sentits desperts i
l’ànima adormida».[11]



Una dieta per assaborir el que és
ordinari

La tecnologia ens ofereix un accés
ràpid a infinitat d’informació i una
comunicació veloç. Sabem bé que
aquest avantatge, quan ens
descuidem, es converteix en una
mala companya per al nostre diàleg
amb Déu. Si els sentits s’acostumen
només a aquestes velocitats i
estímuls, quan una altra tasca
exigeix una activitat diferent de la
ment, és fàcil caure en la dispersió.
Es busquen, llavors, reforços afectius
constants per sentir-se bé, al marge
de la sobrietat del que és ordinari, de
la qual es fuig gairebé
inconscientment. Aquesta actitud pot
afectar, fins i tot, els altres, perquè,
com explica santa Faustina
Kowalska, «les ànimes menys
recollides (superficials) volen que les
altres se’ls assemblin, ja que
constitueixen per a elles un
remordiment continu».[12]



Per disposar-nos millor a l’oració, pot
ser útil una dieta digital sana, de la
mateixa manera que ho fan els
esportistes que volen recórrer
llargues distàncies: saber prescindir
dels dispositius electrònics en alguns
moments de la setmana; aprendre a
contemplar serenament la
naturalesa, un paisatge, una obra
d’art; llegir un bon llibre o veure una
bona pel·lícula, sense deixar que
qualsevol cosa els interrompi... Totes
aquestes són activitats que
requereixen cert esforç de les nostres
potències. Però, a canvi, ofereixen la
recompensa de descobrir capes més
profundes de la realitat, exerceixen
la nostra mirada per poder rebre,
com un do, cada vegada amb més
proximitat la de Déu.

En el camí, tanmateix, no ens hem de
descoratjar. El que més agrada Déu
de les nostres estones d’oració és la
bona voluntat d’acompanyar-lo, la
nostra simple presència i companyia,



com la d’un nen petit amb els seus
pares. Encoratjats amb aquesta
actitud filial, podrem ser valents per
superar la inquietud davant del
silenci i la solitud aparents de
l’oració. Cap dels recursos que fem
servir quan preguem no substitueix
l’impuls genuí de tractar Déu de tu a
tu, la decisió lliure i discreta de dir-li
un «et vull» insubstituïble, que ningú
més no pot dir en lloc nostre.

[1] Sant Josepmaria, Meditació,
25.XII.1973.

[2] Cf. sant Tomàs d’Aquino, Suma de
teología, II-II, c. 180, a. 3; a. 6.

[3] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2713.

[4] Sant Josepmaria, cita a: Salvador
Bernal, Apuntes sobre la vida del



Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, p. 359.

[5] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2713.

[6] Sant Josepmaria, cita a: Salvador
Bernal, p. 357.

[7] Francesc, Audiència, 16.IX.2020.

[8] Sant Gregori el Gran, Homilías
sobre Ezequiel, II,5,9.

[9] Sant Josepmaria, Camí, núm. 304.

[10] Sant Pere d’Alcàntara, Tratado
de la oración y la meditación, XII,6.

[11] Sant Josepmaria, Camí, núm.
368.

[12] Santa Faustina Kowalska, Diario,
núm. 147.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/molt-humans-
molt-divins-ix-el-do-de-mirar-amb-deu/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-ix-el-do-de-mirar-amb-deu/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-ix-el-do-de-mirar-amb-deu/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-ix-el-do-de-mirar-amb-deu/

	Molt humans, molt divins (IX): el do de mirar amb Déu

