
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (IV): 
Nosaltres, l’hàbitat
de les virtuts

El nostre anhel de ser millors
s’alimenta del clima en què
vivim i, alhora, fructifica en les
relacions amb els altres.

14/07/2021

Déu no viu sol. És una família, una
Trinitat de persones unides per
l’amor; una font inesgotable de vida,
un brollador que s’entrega i es
comunica sense parar. Cada persona



divina viu lliurement i enterament
per a les altres, mirant les altres, en
una dependència joiosa. El nostre
Déu, deia Benet XVI, és «un Ésser-per
a (el Pare), un Ésser-des de (el Fill) i
un Ésser-amb (l’Esperit Sant)».[1] I
aquesta mateixa lògica resplendeix
també en tot el que ha sortit de les
seves mans. De manera molt
especial, en l’home. Sí: la vida
trinitària està gravada en el més
profund del nostre ésser. La nostra
existència només és autènticament
humana, i autènticament divina, si es
desenvolupa segons aquestes
coordenades trinitàries de comunió: 
des de Déu i des dels altres; amb Déu i
amb els altres; per a Déu i per als
altres.

L’equilibrista

Totes les virtuts, fins a la més petita o
insignificant, apunten a un
creixement en la comunió amb els
altres. És cert que, en la mesura que



ens proporcionen un cert domini
sobre aspectes particulars de la
nostra persona, les virtuts (de virtus,
força) ens empoderen. Entrellaçades
entre si, ens fan ser més
veritablement nosaltres mateixos.
Tanmateix, no persegueixen una
perfecció individual, perquè la
felicitat no és mai un camí aïllat. Les
virtuts ens fan capaços «d’expressar
l’amor: aquest amor precisament en
el qual l’home-persona es converteix
en el senyor i, mitjançant aquest do,
realitza el sentit mateix del seu
ésser».[2] Una autèntica virtut no
s’assoleix al marge o malgrat els
altres. El camí és, més aviat, el
contrari: el del creixement en una
llibertat per als altres; una llibertat
que permet que ens puguem
comprometre, entregar-nos als qui
ens envolten. La virtut, al cap i a la fi,
consisteix a posseir-se per donar-se.
Aquesta és la veritable força, el
veritable poder.



Podem imaginar un equilibrista que
avança sobre un cable a gran altura,
davant de la mirada inquieta del
públic. Dia rere dia fa el mateix
recorregut, d’un costat a l’altre del
filferro. Experimenta una barreja de
gosadia i de cautela: tem la caiguda,
però gaudeix de l’altura i del risc.
Busca superar els seus límits, i el seu
objectiu li exigeix un entrenament
minuciós. Necessita una habilitat que
només assolirà si, superant el
vertigen dia rere dia, repeteix
l’exercici sense aturar-se. De manera
anàloga, per ser persones virtuoses
—ordenades o agraïdes, per exemple
— necessitarem vèncer les
resistències, amb temps i
ensinistrament. Quina és la nostra
motivació per deixar les coses al seu
lloc o per donar les gràcies
amablement? Només si sabem que al
principi i al final del filferro ens
espera algú a qui estimem, persones
que necessiten aquests regals, val la
pena arriscar-se sobre el buit. No



volem únicament assolir una
harmonia o una perfecció individual.
Així doncs, totes les virtuts tenen
com a horitzó l’obertura als altres;
són personals i, alhora, tenen una
dimensió de comunió, potencien els
vincles amb els altres.

Ésser-des de: el regal de dependre

Alguns llibres d’autoajuda ofereixen
claus per viure en pau amb un
mateix i identifiquen la felicitat amb
una vida plena i independent: com si
dependre dels altres fos frustrant,
com si fos una trava per al
desenvolupament personal. Però si
dirigim la mirada cap a la Trinitat,
entenem que les coses són d’una
altra manera. En primer lloc, Déu Fill
procedeix del Pare i en rep tot el seu
ésser. Aquesta filiació fa que Jesús
faci en tot, i amb goig, la voluntat del
Pare (cf. Jn 4, 34). De manera
anàloga, com criatures de Déu, i molt
més si hem rebut el Baptisme, que



ens incorpora a la vida de Jesús, la
nostra existència té un caràcter filial.
No ens donem a nosaltres mateixos
la vida. Altres persones, que encara
no ens coneixien, ens han portat fins
aquí. I d’aquestes relacions de filiació
—fills de Déu i fills dels nostres pares
— sorgeixen la resta de relacions
humanes: perquè som fills, som
germans i som família.

D’aquesta manera, en el més íntim de
la persona humana es descobreix
una dependència radical. La nostra
existència es desplega des d’un altre i
des d’altres. Aquesta realitat és
especialment visible quan
considerem l’amor conjugal, que
consisteix a viure totalment unit a
una altra persona i dependre de tal
manera de l’afecte mutu que no es
pot viure sense aquesta persona.
Necessitar els altres no escanya, per
tant, la llibertat; en canvi, fa més
valuosa la persona, la condueix cap a
una alegria més plena. Saber que he



rebut amor i que el puc tornar omple
la vida de sentit.

A més, les virtuts només es poden
adquirir, de fet, en un ambient
relacional: el seu hàbitat és el
«nosaltres». Les nostres disposicions
interiors s’eduquen en el contacte
amb els altres. És el que fan els pares
quan ensenyen als fills algunes
maneres de comportar-se: «fill, no
dones les gràcies?»; «fill, deixa les
coses al seu lloc». Creixem gràcies als
consells que rebem; gràcies a
converses que il·luminen la raó amb
principis ferms. Principis que, si es
porten a la vida, van formant les
virtuts i ens van facilitant entendre
on és el bé i com el podem assolir.

En aquest procés, l’exemple de les
persones que ens envolten també és
una font d’ensenyament. Un clima
virtuós en la família o al lloc del
treball és un viver de virtuts. I,
lamentablement, també passa el



contrari: allà on el clima és descuidat
és més difícil créixer humanament.
Una llar sòbria educa els fills en la
temprança; una mare detallista
ensenya als seus fills el valor de les
petites coses. El mateix passa entre
amics, entre companys de feina i en
qualsevol comunitat humana. Forma
part de la nostra tasca
evangelitzadora crear al nostre
voltant un ambient que ajudi a
descobrir i a créixer en aquest camí.
És el que fa l’Església quan ens
presenta com a model la vida dels
sants: en aquest cas no tenim la
teoria, sinó les virtuts encarnades en
una persona; veiem que és
veritablement possible deixar entrar
Déu i els altres a la nostra vida.

Ésser-amb: l’alegria d’acompanyar

L’Esperit Sant, que procedeix del
Pare i del Fill, és l’amor compartit i
enviat als homes per ésser-amb
nosaltres.[3] Ell és «el brollador



inesgotable de la vida de Déu en
nosaltres»,[4] d’aquesta vida que
només es pot desplegar en forma de
comunió interpersonal. Així és: els
homes i les dones no vivim sense
més ni més, sinó que con-vivim; la
nostra existència és un ésser-amb els
qui ens envolten. Només hi ha vida
on hi ha comunió. Els vincles que
creem amb els altres són moltes
vegades la força que permet el nostre
propi creixement personal.

Tot i que algunes maneres de pensar
i de viure actuals ens ofereixen un
model d’home independent i, en
certa manera, autosuficient, la
Paraula de Déu ens diu que no som
nàufrags que sobreviuen en el seu
aïllament, sinó persones que
necessiten els altres. Sant Pau
recorda als de Corint que tots són
part d’una mateixa unitat: «Vosaltres
formeu el cos de Crist, i cadascú n’és
un membre» (1 Co 12, 27). Estem
implicats per forts fils de gràcia i



d’amor, fins i tot amb els qui ens han
precedit i amb els qui ens seguiran
en el camí cap a Déu. Així ho
expressa el Catecisme de l’Església:
«El més petit dels nostres actes, fet
per caritat, repercuteix a favor de
tots, dintre aquesta solidaritat amb
tots els homes, vius o morts, que es
basa en la comunió dels sants».[5]
Serem millors si ens ajudem entre
tots, des dels altres i amb els altres.

No estem sols en el camí per adquirir
les virtuts. Com deia sant Josepmaria,
«ningú no és un vers aïllat (...):
d’alguna manera, tots ens ajudem o
ens perjudiquem. Tots som anelles
d’una mateixa cadena».[6] Durant la
seva infantesa, molts infants es
divertien jugant a construir castells
amb les cartes: una carta s’aguantava
sobre la que tenia més a prop i juntes
se sostenien. A sobre, al seu torn, se’n
col·locaven d’altres, que es
mantenien dretes gràcies a les de
baix; i així, a poc a poc, s’edificaven



uns castells molt delicats que amb
qualsevol moviment en fals es
podien esfondrar. Anàlogament,
també la nostra vida és un teixit de
relacions i de trobades, un ésser-amb
els altres: «La vostra mútua feblesa
és també suport que us manté drets
(...): com se sostenen mútuament,
apuntalant-se, els naips».[7]

És font d’alegria sentir la proximitat
de persones que ens ofereixen el seu
suport, i a les quals nosaltres també
sostenim. Acompanyar els altres i ser
acompanyats per ells és el segell
d’una existència veritablement
cristiana. Pensem en els deixebles
d’Emaús: si no s’haguessin trobat
amb aquell caminant misteriós que
els va obrir els ulls, haurien seguit
tancats en el seu desconcert (cf. Lc
24, 13-17). Tenir persones a prop
serveix d’estímul per continuar
endavant; elles ens sabran sostenir o
aixecar. Quan ajudem altres
persones a assolir la millor versió de



si mateixes, fem el mateix que va fer
Jesús amb els dos deixebles que
abandonaven Jerusalem. Envoltats
de persones que ens estimen i en les
quals confiem, és més fàcil créixer.

Totes les virtuts tenen un caràcter
relacional, fins i tot les que semblen
més individuals. La fortalesa o la
temprança, per exemple, també ens
dirigeixen cap als altres: ens
permeten compartir el bé que hem
descobert. Les virtuts obren les
portes a la trobada generosa i ens
faciliten la donació. No hi ha
persones virtuoses però tancades en
si mateixes: això seria només
aparença de virtut. En realitat, «no hi
pot haver cap virtut que pugui
facilitar l’egoisme; cada una redunda
necessàriament en bé de la nostra
ànima i de les ànimes dels qui ens
volten».[8]

Ésser-per a: el goig de servir



El Pare és l’origen de la vida
trinitària. Tot en ell és donació al Fill,
plenitud que surt i entrega
gratuïtament tot el que té, amb
delicadeses de mare (cf. Mt 23, 37; Sl
131, 2). Aquesta paternitat divina és
la font de tota paternitat (Ef 3, 15), un
do que Déu ens confia a cadascú
perquè també siguem origen de vida
en els altres. Tots estem cridats a ser
pares o mares: un deixeble és fill del
seu mestre, un amic és pare i fill d’un
altre amic, etc. Tots som fills i,
alhora, ens convertim en persones
madures en la mesura que ens
preparem per ser pares o mares,
cadascú segons la seva vocació
personal.

Cada persona es troba veritablement
a si mateixa només quan
aconsegueix sortir del seu
enclaustrament i entregar-se als
altres. El Concili Vaticà II afirma en
moltes ocasions, com si repetís un
missatge especialment oportú per a



la nostra època, que l’home no es pot
«trobar, ell, plenament si no és a
través del do sincer de si mateix».[9]
Només així som veritablement
feliços. Regalar la vida «als altres és
de tal eficàcia, que Déu ho premia
amb una humilitat plena d’alegria».
[10] I l’alegria d’ésser-per als altres es
manifesta en actes concrets
d’entrega, de servei, de comprensió.
En tenim moltes oportunitats cada
jornada: quan acudim amb rapidesa
a fer un favor, quan jutgem amb
misericòrdia el comportament dels
altres, quan som persones amb les
quals sempre es pot comptar per a
una necessitat... Aquest va ser l’estil
de vida dels primers cristians, tan
sorprenent per als pagans, que
repetien: «Mireu com s’estimen, (...)
mireu com estan disposats a morir
l’un per l’altre».[11]

Maria també s’ocupa dels altres i
s’oblida completament d’ella
mateixa: sap tenir cura d’Elisabet en



el tram final de l’embaràs, a Canà
està pendent del feliç
desenvolupament del casament, al
Calvari acompanya el seu Fill amb
molta serenitat enmig del dolor... En
ella hi «trobem seguretat i també
força per continuar portant el consol
del seu Fill a qui el necessita».[12]
Tota la gràcia i la virtut de la mare de
Crist s’aboquen espontàniament en
els altres, perquè, per a les persones
que volem seguir Jesús, no hi ha cap
bé que no es pugui transformar en bé
de tots.

José Manuel Antuña

[1] Joseph Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, Sígueme, Madrid, 2005, p.
214.

[2] Sant Joan Pau II, Audiència, 16.I.
1980.



[3] Cf. Ricardo de San Víctor, De
Trinitate, III, 2-4.

[4] Francesc, Audiència general, 8.V.
2013.

[5] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 953.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 76.

[7] Sant Josepmaria, Camí, núm. 462.

[8] Amics de Déu, núm. 76.

[9] Concili Vaticà II, Gaudium et spes,
núm. 24.

[10] Sant Josepmaria, Forja, núm.
591.

[11] Tertuliano, Apologeticum, 39,
1-18.

[12] Mons. F. Ocáriz, Missatge, 29.IV.
2020.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/molt-humans-
molt-divins-iv-nosaltres-lhabitat-de-les-

virtuts/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-iv-nosaltres-lhabitat-de-les-virtuts/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-iv-nosaltres-lhabitat-de-les-virtuts/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-iv-nosaltres-lhabitat-de-les-virtuts/
https://opusdei.org/ca/article/molt-humans-molt-divins-iv-nosaltres-lhabitat-de-les-virtuts/

	Molt humans, molt divins (IV): ​Nosaltres, l’hàbitat de les virtuts

