
opusdei.org

Missatge del Papa
per a la 59a Jornada
Mundial de la Pau

El missatge del pontífex amb
motiu de la Jornada Mundial de
la Pau 2026, que se celebra cada
any l'1 de gener, reflexiona amb
les paraules de Jesús
Ressuscitat: «La pau sigui amb
tots vosaltres», exhortant als
compromisos del desarmament
del cor, de la ment i de la vida.
A més dels esforços
internacionals necessaris per
assolir la pau al món.



27/12/2025

La pau estigui amb tots vosaltres:
cap a una pau “desarmada i
desarmant”

“La pau sigui amb tu!”.

Aquesta antiquíssima salutació, que
continua sent habitual en moltes
cultures, la tarda de Pasqua es va
omplir de vigor nou a llavis de Jesús
ressuscitat. «Pau a vosaltres» (Jn 20,
19.21) és la seva paraula, que no
només desitja, sinó que fa un canvi
definitiu en qui la rep i, d’aquesta
manera, en tota la realitat. Per això,
els successors dels Apòstols donen
veu cada dia i a tot el món a la
revolució més silenciosa: “Pau a
vosaltres!”. Des de la tarda de la
meva elecció com a bisbe de Roma he
volgut incorporar la meva salutació
en aquest anunci coral. I ho vull



reafirmar: «Aquesta és la pau de
Crist Ressuscitat, una pau desarmada
i una pau desarmant, humil i
perseverant. Prové de Déu, Déu que
ens estima a tots
incondicionalment».[1]

La pau de Crist ressuscitat

El que va vèncer la mort i va fer
caure el mur que separava els éssers
humans (cf. Ef 2, 14) és el Bon Pastor,
que dona la vida pel ramat i té
moltes ovelles que no són de la cleda
(cf. Jn 10, 11.16): Crist, la nostra pau.
La seva presència, el seu do, la seva
victòria resplendeixen en la
perseverança de molts testimonis,
per mitjà dels quals l’obra de Déu
continua al món i es torna, fins i tot,
més perceptible i lluminosa en la
foscor dels temps.

El contrast entre les tenebres i la
llum, en efecte, no és només una
imatge bíblica per descriure el part
del qual està naixent un món nou; és



una experiència que ens travessa i
ens sorprèn segons les proves que
trobem, en les circumstàncies
històriques en les quals ens toca
viure. Ara bé, veure la llum i creure-
hi és necessari per no enfonsar-se en
la foscor. Es tracta d’una exigència
que els deixebles de Jesús son cridats
a viure de manera única i
privilegiada, però que, per molts
camins, se sap obrir pas al cor de
cada ésser humà. La pau existeix, vol
habitar en nosaltres, té el poder suau
d’il·luminar i d’eixamplar la
intel·ligència, resisteix a la violència i
la venç. La pau té l’alè del que és
etern; mentre que al mal se li crida
“prou”, a la pau se li diu a l'orella
“per sempre”. En aquest horitzó ens
ha introduït el Ressuscitat. Amb
aquest pressentiment viuen els que
treballen per la pau, que, en el
drama del que el Papa Francesc ha
definit com a “tercera guerra
mundial a trossos”, continuen

https://www.vatican.va/content/francesco/es.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es.html


resistint-se a la contaminació de les
tenebres, com a sentinelles de la nit.

Lamentablement, el contrari —és a
dir, oblidar la llum— és possible;
llavors, es perd el realisme i se
cedeix a una representació parcial i
distorsionada del món, sota el signe
de les tenebres i de la por. Avui no
són pocs els que anomenen realistes
a les narracions mancades
d’esperança, cegues davant la bellesa
dels altres, que obliden la gràcia de
Déu que treballa sempre als cors
humans, encara que estiguin ferits
pel pecat. Sant Agustí exhortava els
cristians a entaular una amistat
indissoluble amb la pau, perquè,
custodiant-la en el més íntim del seu
esperit, poguessin irradiar al seu
voltant la seva escalfor lluminosa.
Ell, adreçant-se a la seva comunitat,
escrivia així: «Tingueu la pau,
germans. Si hi voleu atreure els
altres, sigueu els primers de posseir-
la i retenir-la. Que cremi en vosaltres



el que teniu per encendre els
altres».[2]

Tant si tenim el do de la fe com si ens
sembla que no el tenim, benvolguts
germans i germanes, obrim-nos a la
pau! Acollim-la i reconeguem-la, en
lloc de considerar-la llunyana i
impossible. Abans de ser una meta,
la pau és una presència i un camí.
Encara que es combati dins i fora de
nosaltres, com una petita flama
amenaçada per la tempesta, n’hem
de tenir cura sense oblidar els noms i
les històries dels qui ens n’han donat
testimoni. És un principi que guia i
determina les nostres decisions. Fins
i tot als llocs on només queda runa i
on la desesperació sembla inevitable,
avui trobem els qui no han oblidat la
pau. Així com la tarda de Pasqua
Jesús va entrar al lloc on hi havia els
deixebles, atemorits i desanimats, de
la mateixa manera la pau de Crist
ressuscitat continua travessant
portes i barreres amb les veus i els

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2


rostres dels seus testimonis. És el do
que permet que no oblidem el bé,
que el reconeguem vencedor, que el
triem de nou junts.

Una pau desarmada

Poc abans de ser arrestat, en un
moment de gran intimitat, Jesús va
dir als que estaven amb Ell: «Us
deixo la pau, us dono la meva pau. Jo
us dono la pau que el món no dona».
I immediatament afegeix: «Que els
vostres cors s’asserenin i no temin!» 
(Jn 14, 27). La torbació i el temor es
podien referir, certament, a la
violència que aviat s’abatria sobre
Ell. Més profundament, els Evangelis
no amaguen que el que va
desconcertar els deixebles va ser la
seva resposta no-violenta; un camí al
qual tots, començant per Pere, es van
oposar, però en el qual el Mestre va
demanar que el seguissin fins al
final. El camí de Jesús continua sent
motiu de torbació i de temor. I Ell



repeteix amb fermesa a qui el
volgués defensar: «Guarda’t l’espasa
a la beina» (Jn 18, 11; cf. Mt 26, 52).
La pau de Jesús ressuscitat és
desarmada, perquè desarmada va
ser la seva lluita, dins de
circumstàncies històriques,
polítiques i socials precises. Els
cristians, junts, s’han de fer
profèticament testimonis d’aquesta
novetat i recordar les tragèdies de les
quals tantes vegades s’han fet
còmplices. La gran paràbola del
judici universal convida tots els
cristians a actuar amb misericòrdia i
ser conscients d’això (cf. Mt 25,
31-46). I, en fer-ho, trobaran al seu
costat germans i germanes que, per
diferents camins, han sabut escoltar
el dolor aliè i s’han alliberat
interiorment de l’engany de la
violència.

Tot i que avui no són poques les
persones de cor disposat a la pau, un
gran sentiment d’impotència les



envaeix davant del curs dels
esdeveniments, cada vegada més
incert. Ja sant Agustí, en efecte,
assenyalava una paradoxa
particular: «Ésmés difícil lloar la pau
que posseir-la. En efecte, si la volem
lloar, desitgem les forces per fer-ho,
busquem els pensaments i pesem les
paraules; en canvi, si la volem
posseir, la tenim i la posseïm sense
cap esforç».[3]

Quan tractem la pau com un ideal
llunyà, acabem per no considerar
escandalós que es negui, i fins i tot
que es faci la guerra per assolir-la.
Sembla com si faltessin les idees
justes, les frases sospesades, la
capacitat de dir que la pau és a prop.
Si la pau no és una realitat
experimentada, per custodiar i
conrear, l’agressivitat es difon en la
vida domèstica i en la vida pública.
En la relació entre ciutadans i
governants s’arriba a considerar una
culpa el fet que no se’ns prepari prou



per a la guerra, per reaccionar als
atacs, per respondre a les agressions.
Molt més enllà del principi de
legítima defensa, en el pla polític
aquesta lògica d’oposició és la dada
més actual en una desestabilització
planetària que va assumint cada dia
més dramatisme i imprevisibilitat.
No és casual que les crides repetides
a incrementar la despesa militar i les
decisions que això comporta siguin
presentades per molts governants
amb la justificació del perill respecte
als altres. En efecte, la força
dissuasiva del poder i, en particular,
de la dissuasió nuclear encarnen la
irracionalitat d’una relació entre
pobles basada no en el dret, la
justícia i la confiança, sinó en la por i
el domini de la força. La
conseqüència —com ja escrivia sant
Joan XXIII sobre el seu temps— és
clara: «els homes viuen amb
l’angoixa d’una tempesta que es
podria desencadenar a cada moment
amb un ímpetu horrible. Perquè les

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html


armes hi són. I si és difícil persuadir-
se que hi hagi persones capaces
d’assumir la responsabilitat de les
destruccions i dels dolors que una
guerra causaria, no queda exclòs que
un fet imprevisible i incontrolable
pugui fer esclatar l’espurna que posi
en moviment l’aparell bèl·lic».[4]

Doncs bé, durant el curs del 2024, les
despeses militars a escala mundial
van augmentar un 9,4 % respecte a
l’any anterior i van confirmar la
tendència ininterrompuda des de fa
deu anys, de manera que es va
assolir la xifra de 2.718 bilions de
dòlars, és a dir, el 2,5 % del PIB
mundial.[5] Per si no fos prou, avui
sembla que es vulgui respondre als
nous reptes, no només amb l’enorme
esforç econòmic per al rearmament,
sinó també amb un reajustament de
les polítiques educatives; en lloc
d’una cultura de la memòria, que
preservi la consciència madurada al
segle XX i no oblidi els seus milions



de víctimes, es promouen campanyes
de comunicació i programes
educatius a escoles i universitats, així
com als mitjans de comunicació, que
difonen la percepció d’amenaces i
transmeten una noció merament
armada de defensa i de seguretat.

Tanmateix, «el veritable amant de la
pau estima també els enemics
d’aquesta».[6] Així recomanava sant
Agustí que no es destruïssin els ponts
ni s’insistís en el registre del retret, ja
que preferia el camí de l’escolta i,
quan fos possible, la trobada amb les
raons dels altres. Fa seixanta anys, el 
Concili Vaticà II s’acabava amb la
consciència d’un diàleg urgent entre
l’Església i el món contemporani. En
particular, la Constitució Gaudium et
spes centrava l’atenció en l’evolució
de la pràctica bèl·lica: «El perill
singular de la guerra d’avui rau en
això: que brinda la quasi ocasió de
perpetrar tals crims a aquells que
posseeixen les armes científiques

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


més recents; i, amb una mena
d’inexorable connexió, pot impel·lir
les voluntats dels homes a decisions
atrocíssimes. Ara bé, a fi que això no
s’esdevingui mai en el futur, els
Bisbes d’arreu de la terra, congregats
en unitat, supliquen insistentment a
tothom, principalment als dirigents
de les nacions, que ponderin
incessantment una tan gran
responsabilitat davant Déu i davant
tota la humanitat».[7]

En reiterar la crida dels Pares
conciliars i estimant la via del diàleg
com la més eficaç a tots els nivells,
constatem com l’avenç tecnològic
ulterior i l’aplicació en l’àmbit
militar de les intel·ligències artificials
han radicalitzat la tragèdia dels
conflictes armats. Fins i tot es va
delineant un procés de
desresponsabilització dels líders
polítics i militars, amb motiu del
“delegar” creixent en les màquines
de les decisions que afecten la vida i



la mort de persones humanes. És una
espiral destructiva, sense precedents,
de l’humanisme jurídic i filosòfic
sobre el qual es basa i des del qual es
protegeix qualsevol civilització. Cal
denunciar les enormes
concentracions d’interessos
econòmics i financers privats que
van empenyent els estats en aquesta
direcció; però amb això no n’hi ha
prou si alhora no es fomenta el
despertar de les consciències i del
pensament crític. L’Encíclica Fratelli
tutti presenta sant Francesc d’Assís
com a exemple d’aquest despertar:
«En aquell món ple de torres de
vigilància i de muralles protectores,
les ciutats vivien guerres sagnants
entre famílies poderoses, al mateix
temps que creixien les zones
miserables de les perifèries excloses.
Allà Francesc va acollir la veritable
pau al seu interior, es va alliberar de
tot desig de domini sobre els altres,
es va fer un dels últims i va buscar
viure en harmonia amb tots».[8] És

https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/


una història que vol continuar en
nosaltres i que requereix que unim
esforços per contribuir
recíprocament a una pau desarmant,
una pau que neix de l’obertura i de la
humilitat evangèlica.

Una pau desarmant

La bondat és desarmant. Potser per
això Déu es va fer infant. El misteri
de l’Encarnació, que té el seu punt de
més abaixament en el descens als
inferns, comença al ventre d’una
jove mare i es manifesta al pessebre
de Betlem. «Pau a la terra» canten els
àngels, anunciant la presència d’un
Déu sense defenses, del qual la
humanitat es pot descobrir estimada
només cuidant-lo (cf. Lc2, 13-14). Res
no té la capacitat de canviar-nos tant
com un fill. I potser és precisament
pensar en els nostres fills, en els
infants i també en els que són fràgils
com ells, el que ens commou
profundament (cf. Act 2, 37). Sobre



això, el meu venerat predecessor
escrivia que «la fragilitat humana té
el poder de fer-nos més lúcids
respecte al que roman o al que passa,
al que dona vida i al que provoca
mort. Potser per això sovint tendim a
negar els límits i a evadir les
persones fràgils i ferides, que tenen
el poder de qüestionar la direcció
que hem pres, com a individus i com
a comunitat.»[9]

Sant Joan XXIII va introduir per
primera vegada la perspectiva d’un
desarmament integral que només es
pot afirmar mitjançant la renovació
del cor i de la intel·ligència. Així, a 
Pacem in terris escrivia: «Cal, però,
reconèixer que el fre en la cursa
d’armaments, la seva reducció
efectiva i, més encara, la seva
eliminació total són gairebé
impossibles si no es procedeix,
alhora, a un desarmament integral,
és a dir, si no es desarmen també els
esperits amb l’esforç sincer per fer-hi

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


desaparèixer la psicosi bèl·lica. Això
suposa, al seu torn, que el criteri de
la pau, fonamentat en l’equilibri dels
armaments, sigui substituït pel
principi que la pau veritable només
es pot assentar damunt la confiança
recíproca. Considerem que es tracta
d’un objectiu que pot ser assolit. Ja
que és reclamat per la recta raó, és
summament desitjable i és de la
màxima utilitat».[10]

Un servei fonamental que les
religions han de prestar a la
humanitat que pateix és vigilar
l’intent creixent de transformar fins i
tot els pensaments i les paraules en
armes. Les grans tradicions
espirituals, així com el recte ús de la
raó, ens porten a anar més enllà dels
llaços de sang o ètnics, més enllà de
les fraternitats que només
reconeixen qui és semblant i
rebutgen qui és diferent. Avui veiem
com això no es dona per fet.
Lamentablement, cada vegada forma



més part del panorama
contemporani el fet d’arrossegar les
paraules de la fe al combat polític,
beneir el nacionalisme i justificar
religiosament la violència i la lluita
armada. Els creients han de
desmentir activament, sobretot amb
la vida, aquestes formes de blasfèmia
que enfosqueixen el Sant Nom de
Déu. Per això, juntament amb l’acció,
és cada vegada més necessari
conrear l’oració, l’espiritualitat, el
diàleg ecumènic i interreligiós com a
vies de pau i llenguatges de la
trobada entre tradicions i cultures. A
tot el món és desitjable «que cada
comunitat es converteixi en una
“casa de pau”, en què aprenguem a
desactivar l’hostilitat mitjançant el
diàleg, en què es practiqui la justícia i
es preservi el perdó».[11] Avui més
que mai, en efecte, cal mostrar que la
pau no és una utopia, mitjançant una
creativitat pastoral atenta i
generativa.



D’altra banda, això no ha de
distreure l’atenció de tothom sobre la
importància que té la dimensió
política. Els qui estan cridats a
responsabilitats públiques a les seus
més altes i qualificades, han
d’intentar que «siguin considerats a
fons els problemes de la
recomposició pacífica de les
relacions entre les comunitats
polítiques en el pla mundial: una
recomposició fonamentada en la
confiança mútua, en la sinceritat en
els pactes, en la fidelitat als acords
presos. Que el problema sigui
examinat fins a descobrir el punt
clau on sigui possible d’iniciar el
camí vers una sèrie d’enteses
amistoses, duradores i fecundes».[12]
És el camí desarmant de la
diplomàcia, de la mediació, del dret
internacional, tristament desmentit
per les cada vegada més freqüents
violacions d’acords assolits amb gran
esforç, en un context que requeriria
no la deslegitimació, sinó més aviat



el reforçament de les institucions
supranacionals.

Avui, la justícia i la dignitat humana
estan més exposades que mai als
desequilibris de poder entre els més
forts. Com habitar un temps de
desestabilització i de conflictes
alliberant-se del mal? Cal motivar i
sostenir tota iniciativa espiritual,
cultural i política que mantingui viva
l’esperança i contrarestar la difusió
d’actituds fatalistes «com si les
dinàmiques que la produeixen
procedissin de forces anònimes i
impersonals o d’estructures
independents de la voluntat
humana».[13] Perquè, de fet, «la
millor manera de dominar i
d’avançar sense límits és sembrar la
desesperança i suscitar la
desconfiança constant, fins i tot
disfressada darrere la defensa
d’alguns valors»;[14] a aquesta
estratègia cal oposar-hi el
desenvolupament de societats civils



conscients, de formes
d’associacionisme responsable,
d’experiències de participació no-
violenta, de pràctiques de justícia
reparadora a petita i gran escala. Ja
ho assenyalava amb claredat Lleó
XIII a l’Encíclica Rerum novarum: «La
reconeguda curtesa de les forces
humanes aconsella i impel·leix
l’home a buscar el suport dels altres.
De les Sagrades Escriptures és
aquesta sentència: “Més val ser dos
que no pas un, perquè així el treball
rendeix més. I si l’un cau, l’altre
l’aixeca. Però ai del qui cau estant
sol, sense que un altre el pugui
aixecar!” (Coh4, 9-10). I també
aquesta altra: “El germà ajudat pel
seu germà és com una ciutat
fortificada” (Pr 18,19)».[15]

Que aquest sigui un fruit del Jubileu
de l’Esperança, que ha impulsat
milions d’éssers humans a
redescobrir-se pelegrins i a
començar en si mateixos aquest

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html


desarmament del cor, de la ment i de
la vida al qual Déu no tardarà a
respondre complint les seves
promeses: «Ell serà jutge entre les
nacions, arbitrarà sobre els pobles.
Forjaran relles de les seves espases i
falçs de les seves llances. Cap nació
no empunyarà l’espasa contra una
altra ni s’entrenaran mai més a fer la
guerra. Casa de Jacob, veniu,
caminem a la llum del Senyor!» (Is 2,
4-5).

Vaticà, 8 de desembre de 2025

LLEÓ PP. XIV

[1] Benedicció apostòlica “"Urbi Et
Orbi” i primera salutació, lògia
central de la Basílica de Sant Pere (8
de maig de 2025).

[2] S. Agustí d’Hipona, Sermó 357, 3.



[3] lbídem, 1.

[4] S. Joan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 d’abril de 1963), 60.

[5] Cf. SIPRI Yearbook: Armaments,
Disarmament and lnternational
Security (2025).

[6] Sant Agustí d’Hipona, Sermó 357,
1.

[7] Conc. Ecum. Vat. 11, Const. past. 
Gaudium et spes, 80.

[8] Francesc, Carta enc. Fratelli tutti
(3 d’octubre del 2020), núm. 4.

[9] Id., Carta al Director del “Corriere
della Sera” (14 de març de 2025).

[10] S. Joan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 d’abril de 1963), 113.

[11] Discurs als bisbes de la
Conferència Episcopal Italiana (17 de
juny de 2025).



[12] S. Joan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 d’abril de 1963), 118.

[13] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de juny de 2009), 42.

[14] Francesc, Carta enc. Fratellj tutti
(3 d’octubre de 2020), 15.

[15] Lleó XIII, Carta enc. Rerum
novarum (15 de maig de 1891), 35.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/missatge-del-
papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-

la-pau/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa per a la 59a Jornada Mundial de la Pau

