opusdei.org

Missatge del Papa
Francesc per la
Jornada Mundial de
la Pau 2016

"Venc la indiferencia i
conquereix la pau" és el lema
del missatge del Papa Francesc
per la Jornada Mundial de la
Pau 2016 que se celebra com
cada any 1'1 de gener. Us oferim
el text integre.

28/12/2015

MISSATGE DEL SANT PARE
FRANCESC PER A LA CELEBRACIO DE



LA XLIX JORNADA MUNDIAL DE LA
PAU

1 DE GENER DE 2016

"Veng la indiferéncia i conquereix
la pau”

1. Déu no és indiferent. A Déu li
importa la humanitat, Déu no
l'abandona.

Al comencament del nou any,
m’agradaria compartir no tan sols
una profunda conviccio sino els
millors desitjos d'abundants
benediccions i de pau, en el signe de
I’esperanca, per al futur de cada
home i cada dona, de cada familia,
poble i nacié del mon, aixi com per
als Caps d'Estat i de Govern i dels
Responsables de les religions. Per
tant, no perdem l'esperanca que el
2016 ens trobi a tots fermament i
confiadament compromesos, en
realitzar la justicia i treballar per la
pau en els diversos ambits. Si, la pau



és do de Déu i obra dels homes. La
pau és do de Déu, pero confiat a tots
els homes i a totes les dones, cridats a
portar-lo a la practica.

Custodiar les raons de l'esperanca

2. Les guerres i els atemptats
terroristes, amb les seves tragiques
consequencies, els segrestos de
persones, les persecucions per
motius éetnics o religiosos, les
prevaricacions, han marcat de fet
I'any passat, de principi a final,
multiplicant-se dolorosament a
moltes regions del mon, fins a
assumir les formes d’allo que es
podria anomenar una «tercera
guerra mundial en fases». Pero
alguns esdeveniments dels anys
passats i de I'any amb prou feines
conclos em conviden, en la
perspectiva del nou any, a renovar
I'exhortaci6 a no perdre l'esperanca
en la capacitat de I'home de superar
el mal, amb la gracia de Déu, i a no



caure en la resignacio i en la
indiferencia. Els esdeveniments a
que em refereixo representen la
capacitat de la humanitat d'actuar
amb solidaritat, més enlla dels
interessos individualistes, de 1'apatia
i de la indiferencia davant de les
situacions critiques.

Voldria recordar entre els esmentats
esdeveniments l'esforg realitzat per
afavorir ’encontre dels liders
mundials en 1'ambit de la COP 21,
amb la finalitat de buscar noves vies
per afrontar els canvis climatics i
protegir el benestar de la Terra, la
nostra casa comuna. Aix0 ens remet
a dos esdeveniments precedents de
caracter global: La Conferéencia
Mundial d'Addis Abeba per recollir
fons amb 1'objectiu d'un
desenvolupament sostenible del
mon, i I'adopcio per part de les
Nacions Unides de I'Agenda 2030 per
al Desenvolupament Sostenible, amb
I'objectiu d'assegurar per a aquell



any una existencia mes digna per a
tothom, sobretot per a les poblacions
pobres del planeta.

L'any 2015 ha estat també especial
per a I'Església, en haver-se celebrat
el 50 aniversari de la publicacio de
dos documents del Concili Vatica II
que expressen de manera molt
eloquent el sentit de solidaritat de
I'Església amb el mon. El Papa Joan
XXIII, a I'inici del Concili, va voler
obrir de bat a bat les finestres de
I'Església perqueé fos més oberta la
comunicacio entre ella i el mon. Els
dos documents, Nostra aetate i
Gaudium et spes, sOn expressions
emblematiques de la nova relacio de
dialeg, solidaritat i acompanyament
que 1'Església pretenia introduir en la
humanitat. En la Declaracio Nostra
aetate, I'Església ha estat cridada a
obrir-se al dialeg amb les expressions
religioses no cristianes. A la
Constitucio pastoral Gaudium et spes,
des del moment que «els goigs i les


https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-xxiii.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-xxiii.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

esperances, les tristeses 1 les angoixes
dels homes del nostre temps,
sobretot dels pobres i dels qui
pateixen, son alhora goigs i
esperances, tristeses i angoixes dels
deixebles de Crist»[1], 'Església
desitjava instaurar un dialeg amb la
familia humana sobre els problemes
del moén, com a signe de solidaritat i
de respectuds afecte[2].

En aquesta mateixa perspectiva, amb
el Jubileu de la Misericordia, desitjo
convidar I'Església a resar i treballar
perque tot cristia pugui
desenvolupar un cor humil i
compassiu, capa¢ d'anunciar i
testimoniar la misericordia, de
«perdonar i de donar», d'obrir-se
«als qui viuen en les més
contradictories periferies
existencials, que amb sovint el
mon modern crea d’'una manera
dramatica», sense caure'n « en la
indiferéncia que humilia, en
I'habitualitat que anestesia l'anim


https://opusdei.org/ca-es/article/quines-obres-de-misericordia-hi-ha/

1impedeix de descobrir la novetat,
en el cinisme que destrueix»[3].

Hi ha moltes raons per creure en la
capacitat de la humanitat que actua
conjuntament en solidaritat, en el
reconeixement de la mateixa
interconnexio i interdependéencia,
preocupant-se pels membres més
fragils i la proteccio del bé comu.
Aquesta actitud de coresponsabilitat
solidaria és en l'arrel de la vocacio
fonamental a la fraternitat i a la vida
comuna. La dignitat i les relacions
interpersonals ens constitueixen com
éssers humans, volguts per Déu a la
seva imatge i semblanca. Com a
criatures dotades d'inalienable
dignitat, nosaltres existim en relacio
amb els nostres germans i germanes,
davant de qui tenim una
responsabilitat i amb els quals
actuem en solidaritat. Fora d'aquesta
relacio, seriem menys humans.
Precisament per aixo, la indiferencia
representa una amenaca per a la



familia humana. Quan ens
encaminem per un nou any, desitjo
convidar tots a reconéixer aquest fet,
per vencer la indiferéncia i
conquerir la pau.

Algunes formes d'indiferéncia

3. Es cert que l'actitud de I'indiferent,
de qui tanca el cor per no prendre en
consideracio els altres, de qui tanca
els ulls per no veure allo que
I'envolta o s'evadeix per no ser tocat
pels problemes dels altres,
caracteritza una tipologia humana
bastant difosa i present en cada
época de la historia. Pero en els
nostres dies, aquesta tipologia ha
superat decididament I'ambit
individual per assumir una dimensio
global i produir el fenomen de la
«globalitzacio de la indiferencia».

La primera forma d'indiferéncia en
la societat humana és la indiferencia
davant de Déu, de la qual brolla
també la indiferencia davant del



proisme i davant del creat. Aixo és
un dels efectes greus d'un fals
humanisme i del materialisme
practic, combinats amb un
pensament relativista i nihilista.
L'home pensa en ser l'autor de si
mateix, de la mateixa vida i de la
societat; se sent autosuficient; cerca
no només reemplacar Déu, sino
prescindir completament d'Ell. Per
tant, creu que no deu res a ningdu,
excepte a si mateix, i pretén tenir
només drets[4]. Contra aquesta
autocomprensio erronia de la
persona, Benet XVI recordava que ni
I'home ni el seu desenvolupament no
son capacgos de donar-se el seu
significat ultim per si mateix[5]; i
precedentment, Pau VI havia afirmat
que «no hi ha, doncs, més que un
humanisme veritable que s'obre a
I'Absolut, en el reconeixement d'una
vocacio, que dona la idea veritable
de la vida humana»[6].


https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/paolo-vi.html

La indiferéncia davant del proisme
assumeix diferents formes. Hi ha qui
esta ben informat, escolta la radio,
llegeix els diaris o veu programes de
televisio, pero ho fa de manera
frivola, gairebé per mer costum:
aquestes persones coneixen
vagament els drames que afligeixen
a la humanitat pero no se senten
compromeses, no viuen la
compassio. Aquesta és 'actitud de
qui sap, pero té la mirada, la ment i
'acci6 dirigida cap a si mateix.
Desgraciadament, hem de constatar
que 'augment de les informacions,
propies del nostre temps, no significa
per si mateix un augment d'atencio
als problemes, si no va acompanyat
per una obertura de les consciencies
en sentit solidari[7]. Més encara, aixo
pot comportar una certa saturacio
que anestesia i, en certa mesura,
relativitza la gravetat dels
problemes. «Alguns simplement es
delecten culpant els pobres i els
paisos pobres dels seus propis mals,



amb indegudes generalitzacions, 1
pretenen trobar la solucié en una
“educacid” que els tranquil-litzi i els
converteixi en éssers domesticats i
inofensius. Aix0 es torna encara meés
irritant si els exclosos veuen créixer
aquest cancer social que és la
corrupcio profundament arrelada a
molts paisos —en els seus governs,
empresaris 1 institucions—, qualsevol
que sigui la ideologia politica dels
governants»[8].

La indiferencia es manifesta en
altres casos com a falta d'atenci6
davant de la realitat circumstant,
especialment la més llunyana.
Algunes persones prefereixen no
buscar, no informar-se i viuen el seu
benestar i la seva comoditat
indiferents al crit de dolor de la
humanitat que pateix. Gairebé sense
adonar-nos-en, ens hem convertit en
incapacos de sentir compassio pels
altres, pels seus drames; no ens
interessa preocupar-nos-en, com si



allo que se'ls esdevé fos una
responsabilitat que ens és aliena, que
no ens competeix[9]. «Quan estem
bé i ens sentim a gust, ens oblidem
dels altres (quelcom que Déu Pare
no fa mai), no ens interessen els
seus problemes, ni els seus
sofriments, ni les injusticies que
pateixen... Llavors el nostre cor
cau en la indiferencia: jo estic
relativament bé i a gust, i m'oblido
dels qui no estan bé»[10].

En viure en una casa comuna, no
podem deixar d'interrogar-nos sobre
el seu estat de salut, com he intentat
fer en la Laudato si’. La contaminaci6
de les aigiies i de l'aire, l'explotacio
indiscriminada dels boscos, la
destruccio de I'ambient, son sovint
fruit de la indiferencia de I'home
respecte als altres, perque tot esta
relacionat. Com també el
comportament de I'home amb els
animals influeix sobre les seves
relacions amb els altres[11], per no


https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/

parlar de qui es permet fer en una
altra part allo que no ¢ssa fer a la
seva propia casa[12].

En aquests i en altres casos, la
indiferencia provoca sobretot
entossudiment i distanciament, 1
acaba d'aquesta manera contribuint
a la manca de pau amb Déu, amb el
proisme i amb la creacio.

La pau amenacada per la
indiferéencia globalitzada

4. La indiferencia davant de Déu
supera l'esfera intima i espiritual de
cada persona i arriba a l'esfera
publica i social. Com afirmava Benet
XVI, «existeix un vincle intim entre la
glorificacio de Déu ila pau dels
homes sobre la terra»[13]. En efecte,
«sense una obertura a la
transcendencia, I'home cau facilment
presa del relativisme, resultant-li
dificil actuar d'acord amb la justicia i
treballar per la pau»[14]. L'oblit i la
negacio de Déu, que porten I'home a



no reconéixer alguna norma per
sobre de siia prendre només, a si
mateix com a norma, han produit
crueltat i violéncia sense mesura[15].

En el pla individual i comunitari, la
indiferencia davant del proisme, filla
de la indiferéncia davant de Déu,
assumeix l'aspecte d'inercia i
despreocupacio, que alimenta el
persistir de situacions d'injusticia i
greu desequilibri social, que, al seu
torn, poden conduir a conflictes o, en
tot cas, generar un clima
d'insatisfaccié que corre el risc
d'acabar, abans o després, en
violeéncia i inseguretat.

En aquest sentit la indiferéncia, i la
despreocupacio que es deriva,
constitueixen una falta greu al deure
que té cada persona de contribuir, en
la mesura de les seves capacitats i del
paper que exerceix en la societat, al
bé comu, de manera particular a la



pau, que és un dels béns més
preciosos de la humanitat[16].

Quan afecta el pla institucional, la
indiferencia respecte a l'altre, a la
seva dignitat, als seus drets
fonamentals i a la seva llibertat,
unida a una cultura orientada al
guany i a I'hedonisme, afavoreix, i de
vegades justifica, actuacions i
politiques que acaben per constituir
amenaces a la pau. L'esmentada
actitud d'indiferencia pot arribar
també a justificar algunes politiques
economiques deplorables,
premonitories d'injusticies, divisions
i violencies, amb vista a aconseguir
el benestar propi o el de la nacio. En
efecte, no és estrany que els projectes
economics i politics dels homes
tinguin per objectiu conquerir o
mantenir el poder i la riquesa, fins i
tot a costa de trepitjar els drets i les
exigéncies fonamentals dels altres.
Quan les poblacions es veuen
privades dels seus drets fonamentals,



com l'aliment, l'aigua, 1'assisténcia
sanitaria o la feina, se senten
temptades de prendre'ls per la
forca[17].

A més, la indiferencia respecte a
I'ambient natural, afavorint la
desforestacio, la contaminacio i les
catastrofes naturals que desarrelen
comunitats senceres del seu ambient
de vida, forcant-les a la precarietat i
a la inseguretat, crea noves pobreses,
noves situacions d'injusticia de
consequencies sovint nefastes en
termes de seguretat i de pau social.
Quantes guerres hi ha hagut i
quantes es combatran encara a causa
de la falta de recursos o per satisfer
la insaciable demanda de recursos
naturals?[18]

De la indiferéncia a la
misericordia: la conversio del cor

5. Fa un any, en el Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau «<no més
esclaus, sin6 germans», em vaig


https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-del-papa-per-la-jornada-de-la-pau-2015-en-15-tuits/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-del-papa-per-la-jornada-de-la-pau-2015-en-15-tuits/

referir a la primera icona biblica de
la fraternitat humana, la de Cain i
Abel (cf. Gn 4,1-16), 1 ho vaig fer per
cridar l'atenci6 sobre la manera en
que va ser traida aquesta primera
fraternitat. Cain i Abel son germans.
Provenen els dos del mateix ventre,
son iguals en dignitat, i creats a
imatge i semblanca de Déu; pero la
seva fraternitat creacional es trenca.
«Cain, a més de no suportar el seu
germa Abel, el mata per enveja,
cometent el primer fratricidi»[19].
El fratricidi es converteix en
paradigma de la traicio, i el rebuig
per part de Cain de la fraternitat
d'Abel és la primera ruptura de les
relacions de germandat, solidaritat i
respecte mutu.

Déu intervé llavors per cridar I'home
a la responsabilitat davant del seu
semblant, com va fer amb Adam i
Eva, els primers pares, quan van
trencar la comunio amb el Creador.
«Llavors el Senyor va preguntar a



Cain: “On és el teu germa, Abel? Ell va
respondre: “No ho sé. Que potser soc
el guardia del meu germa? El Senyor li
replica: Qué has fet? La sang del teu
germa clama a mi des de la

terra!”» (Gn 4,9-10).

Cain diu que no sap el que li ha
succeit al seu germa, diu que no és el
seu guardia. No se sent responsable
de la seva vida, de la seva sort. No se
sent implicat. Es indiferent davant
del seu germa, malgrat que ambdds
estiguin units pel mateix origen.
Quina tristesa! Quin drama fratern,
familiar, huma! Aquesta és la
primera manifestacio de la
indiferencia entre germans. En
canvi, Déu no és indiferent: la sang
d'Abel té gran valor davant dels seus
ulls i demana a Cain que reti comptes
d'ella. Per tant, Déu es revela des de
I'inici de la humanitat com Aquell
que s'interessa per la sort de I'home.
Quan més tard els fills d'Israel estan
sota l'esclavitud a Egipte, Déu intervé



novament. Diu a Moises: «He vist
l'opressio del meu poble a Egipte i he
sentit com clama per culpa dels seus
explotadors. Conec els seus
sofriments; per aixo he baixat a
alliberar-lo del poder dels egipcis i fer-
lo pujar des d'Egipte cap a un pais bo i
espaios, un pais que regalima llet i
mel» (Ex 3,7-8). Es important destacar
els verbs que descriuen la
intervencio de Déu: Ell veu, sent,
coneix, baixa, allibera. Déu no és
indiferent. Esta atent i actua.

De la mateixa manera, Déu, en el seu
Fill Jesus, ha baixat entre els homes,
s'ha encarnat i s'ha mostrat solidari
amb la humanitat en tot, menys en el
pecat. Jesus s'identificava amb la
humanitat: «el primer d'una multitud
de germans.» (Rm 8,29). Ell no es
limitava a ensenyar a la multitud,
sind que es preocupava d'ella,
especialment quan la veia famolenca
(cf. Mc 6,34-44) o desocupada (cf. Mt
20,3). La seva mirada no estava



dirigida només als homes, sind
també als peixos del mar, a les aus
del cel, a les plantes i als arbres,
petits i grans: abracava a tota la
creacid. Certament, ell veu, pero no
es limita a aixo, ja que toca les
persones, parla amb elles, actua en el
seu benefici i fa el bé a qui es troba
en necessitat. No només, sino que es
deixa commoure i plora (cf. Jn
11,33-44). I actua per posar fi al
sofriment, a la tristesa, a la miseria i
a la mort.

Jesus ens ensenya a ser
misericordiosos com el Pare (cf. Lc
6,36). En la parabola del bon
samarita (cf. Lc 10,29-37) denuncia
I'omissio d'ajut davant la urgent
necessitat dels semblants: «el va
veure i va passar de llarg» (cf. Lc
6,31.32). De la mateixa manera,
mitjancant aquest exemple, convida
els seus oients, i en particular els
seus deixebles, que aprenguin a
aturar-se davant dels sofriments



d'aquest mon per alleujar-los, davant
de les ferides dels altres per curar-
les, amb els mitjans que tinguin,
comencant pel mateix temps,
malgrat tantes ocupacions. En efecte,
la indiferéncia sovint cerca
pretextos: el compliment dels
preceptes rituals, la quantitat de
coses que cal fer, els antagonismes
que ens allunyen els uns dels altres,
els prejudicis de tot tipus que ens
impedeixen de fer-nos proisme.

La misericordia és el cor de Déu. Per
aixo, ha de ser també el cor de tots
els qui es reconeixen membres de
I'inica gran familia dels seus fills; un
cor que bat fort alla on la dignitat
humana —reflex del rostre de Déu en
les seves criatures— estigui en joc.
Jesus ens adverteix: I'amor als altres
—els estrangers, els malalts, els
empresonats, els qui no tenen llar,
fins i tot els enemics— és la mesura
amb que Déu jutjara les nostres
accions. D'aix0 depeén el nostre desti



etern. No és estrany que l'apostol Pau
convidi els cristians de Roma a
alegrar-se amb qui s’alegrenia
plorar amb aquells que ploren (cf.
Rm 12,15), o que aconselli als de
Corint organitzar collectes com a
signe de solidaritat amb els membres
de 'Església que pateixen (cf. 1 Co
16,2-3). I sant Joan escriu: «Si algu
que posseeix béns en aquest mon veu
el seu germa que passa necessitat i li
tanca les entranyes, com pot habitar
dintre d'ell l'amor de Déu?» (1 Jn 3,17,
cf. St 2,15-16).

Per aix0 «és determinant per a
I'Església i per a la credibilitat del
seu anunci que ella visqui i
testimonii en primera persona la
misericordia. El seu llenguatge i
els seus gestos han de transmetre
misericordia per penetrar en el cor
de les persones i motivar-les a
retrobar el cami per retornar al
Pare. La primera veritat de
I'Església és 1'amor de Crist.



D'aquest amor, que arriba fins el
perdo i al do de si mateix,
I'Església es fa serventa i
mitjancera davant els homes. Per
tant, alli on 1'Església estigui
present, alli ha de ser evident la
misericordia del Pare. En les
nostres parroquies, en les
comunitats, en les associacions i en
els moviments, en fi, arreu on hi
hagi cristians, tothom ha de poder
trobar un oasi de
misericordia»[20].

També nosaltres som cridats a que
I'amor, la compassio, la misericordia
1la solidaritat siguin el nostre
veritable programa de vida, un estil
de comportament en les nostres
relacions dels uns amb els altres[21].
Aix0 demana la conversio del cor:
que la gracia de Déu transformi el
nostre cor de pedra a un cor de carn
(cf. Ez 36,26), capag d'obrir-se als
altres amb autentica solidaritat.
Aquesta és molt més que un



«sentiment superficial pels mals de
tantes persones, properes o
llunyanes»[22]. La solidaritat «és la
determinacio ferma i perseverant
d'esmercar-se pel bé comu; és a dir,
pel bé de tots i cada un, perque tots
siguem veritablement responsables
de tots»[23], perqué la compassio
sorgeix de la fraternitat.

Aixi entesa, la solidaritat constitueix
I'actitud moral i social que millor
respon a la presa de consciéncia de
les ferides del nostre temps i de la
innegable interdependencia que
augmenta cada vegada mes,
especialment en un moén globalitzat,
entre la vida de la persona idela
seva comunitat en un determinat
lloc, aixi com la dels altres homes i
dones de la resta del mon[24].

Promoure una cultura de
solidaritat i misericordia per
veéncer la indiferéncia



6. La solidaritat com a virtut moral i
actitud social, fruit de la conversio
personal, exigeix el compromis de
tots aquells que tenen
responsabilitats educatives i
formatives.

En primer lloc em dirigeixo a les
families, cridades a una missio
educativa primaria i imprescindible.
Elles constitueixen el primer lloc on
es viuen i es transmeten els valors de
I'amor i de la fraternitat, de la
convivencia i del compartir, de
I'atencio i de la cura de l'altre. Elles
son també 1'ambit privilegiat per a la
transmissio de la fe des d'aquells
primers simples gestos de devocio
que les mares ensenyen als fills[25].

Els educadors i els formadors que, a
I'escola o en els diferents centres
d'associacio infantil i juvenil, tenen
I'ardua tasca d'educar els nens i
joves, estan cridats a prendre
consciéencia que la seva



responsabilitat té a veure amb les
dimensions morals, espirituals i
socials de la persona. Els valors de la
llibertat, del respecte reciprocide la
solidaritat es transmeten des de la
més tendra infantesa. Adrecant-se als
responsables de les institucions que
tenen responsabilitats educatives,
Benet XVI afirmava: «Que tot
ambient educatiu sigui un lloc
d'obertura a l'altre i al transcendent,
lloc de dialeg, de cohesio i d'escolta,
en que el jove se senti valorat en les
seves propies potencialitats i riquesa
interior, 1 aprengui a apreciar els
germans. Que ensenyi a agradar
l'alegria que brolla de viure dia a dia
la caritat i la compassio pel proisme,
1 de participar activament en la
construccio d'una societat més
humana i fraterna»[26].

Els qui es dediquen al mon de la
cultura i dels mitjans de comunicacid
social tenen també una
responsabilitat en el camp de



I'educacio i la formacio, especialment
en la societat contemporania, en la
qual I'accés als instruments de
formacio i de comunicaci6 esta cada
vegada més estes. La seva comesa és
sobretot la de posar-se al servei de la
veritat i no d'interessos particulars.
En efecte, els mitjans de comunicacio
«no només informen, sind que també
formen 1'esperit dels seus
destinataris i, per tant, poden donar
una aportacio notable a 'educacio
dels joves. Es important tenir present
que els llacos entre educacio i
comunicacioé son molt estrets: en
efecte, l'educacio es produeix
mitjancant la comunicacio, que
influeix positivament o negativament
en la formacio de la persona»[27]. Els
qui s'ocupen de la cultura i els
mitjans haurien també de vigilar
perque la manera en que s'obtenen i
es difonen les informacions sigui
sempre juridicament i moralment
licita.



La pau: fruit d'una cultura de
solidaritat, misericordia i
compassio

7. Conscients de I'amenaca de la
globalitzacio de la indiferencia, no
podem deixar de reconeixer que, a
I'escenari descrit anteriorment, es
donen també nombroses iniciatives i
accions positives que testimonien la
compassio, la misericordia i la
solidaritat de les quals 'home és
capag.

Voldria recordar alguns exemples
d'actuacions lloables, que demostren
com cada un pot véncer la
indiferencia si no aparta la mirada
del seu proisme, 1 que constitueixen
bones practiques al cami cap a una
societat més humana.

Hi ha moltes organitzacions no
governamentals i associacions
caritatives dins de 1'Església, i fora
d'ella, els membres de les quals, en
ocasio d'epidemies, calamitats o



conflictes armats, afronten fatigues i
perills per tenir cura dels ferits i
malalts, com també per enterrar els
difunts. Juntament amb ells, desitjo
esmentar les personesiles
associacions que ajuden els
emigrants que travessen deserts i
solquen els mars a la recerca de
millors condicions de vida. Aquestes
accions son obres de misericordia,
corporals i espirituals, sobre les
quals serem jutjats al terme de la
nostra vida.

Em dirigeixo també als periodistes i
fotografs que informen a 1'opinid
publica sobre les situacions dificils
que interpel-len les consciéncies, i els
quals es baten en defensa dels drets
humans, sobretot de les minories
etniques i religioses, dels pobles
indigenes, de les dones i dels nens,
aixi com de tots aquells que viuen en
condicions de més vulnerabilitat.
Entre ells hi ha també molts
sacerdots i missioners que, com a


https://opusdei.org/ca-es/article/quines-obres-de-misericordia-hi-ha/

bons pastors, romanen al costat dels
seus fidels i els sostenen malgrat els
perills i dificultats, de manera
particular durant els conflictes
armats.

A més, nombroses families, enmig de
tantes dificultats laborals i socials,
s'esforcen concretament a educar els
fills «contracorrent», amb tants
sacrificis, en els valors de la
solidaritat, la compassioila
fraternitat. Moltes families obren els
seus cors i les seves cases a qui té
necessitat, com els refugiats i els
emigrants. Desitjo agrair
particularment a totes les persones,
les families, les parroquies, les
comunitats religioses, els monestirs i
els santuaris, que han respost
rapidament a la meva crida, a acollir
una familia de refugiats[28].

Finalment, desitjo esmentar els joves
que s'uneixen per realitzar projectes
de solidaritat, i tots aquells que



obren les mans per ajudar el proisme
necessitat a les seves ciutats, al seu
pais o en altres regions del mon. Vull
agrair i animar tots aquells que
treballen en accions d'aquest tipus,
encara que no se'ls doni publicitat: la
seva fam 1 set de justicia sera
sadollada, la seva misericordia fara
que trobin misericordia i, com a
treballadors de la pau, seran
anomenats fills de Déu (cf. Mt 5,6-9).

La pau en el signe del Jubileu de la
Misericordia

8. En l'esperit del Jubileu de la
Misericordia, cada un és cridat a
reconeixer com es manifesta la
indiferéncia en la propia vida, i a
adoptar un compromis concret per
contribuir a millorar la realitat on
viu, a partir de la mateixa familia,
del seu veinat o I'ambient de la feina.

Els Estats estan cridats també a fer
gestos concrets, actes de valentia
envers les persones més fragils de la



seva societat, com els empresonats,
els emigrants, els aturats i els
malalts.

Pel que es refereix als detinguts, en
molts casos és urgent que s'adoptin
mesures concretes per millorar les
condicions de vida a les presons, amb
una atencio especial per als qui hi
son detinguts en espera de judici
[29], tenint en compte la finalitat
reeducativa de la sancio penal i
avaluant la possibilitat d'introduir en
les legislacions nacionals penes
alternatives a la preso. En aquest
context, desitjo renovar la crida a les
autoritats estatals per abolir la pena
de mort alla on encara vigeix, i
considerar la possibilitat d'una
amnistia.

Respecte als emigrants, voldria
adrecar una invitacio a repensar les
legislacions sobre els emigrants,
perqueé estiguin inspirades en la
voluntat d'acollida, en el respecte


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn29

dels deures i responsabilitats
reciprocs, i puguin facilitar la
integracio dels emigrants. En aquesta
perspectiva, s’hauria de prestar una
atencio especial a les condicions de
residencia dels emigrants, recordant
que la clandestinitat corre el risc
d'arrossegar-los a la criminalitat.

Desitjo, a més, aquest Any jubilar,
formular una crida urgent als
responsables dels Estats per fer
gestos concrets en favor dels nostres
germans i germanes que pateixen
per la falta de treball, terra i sostre.
Penso en la creaci6 de llocs de treball
digne per afrontar la ferida social de
la desocupacio, que afecta un gran
nombre de families i de jovesité
consequéncies gravissimes sobre tota
la societat. La falta de treball incideix
greument en el sentit de dignitat i en
I'esperanca, i pot ser compensada
només parcialment pels subsidis, si
bé necessaris, destinats als aturatsi a
les seves families. Una atencio



especial hauria de ser dedicada a les
dones —desgraciadament encara
discriminades en el camp del treball
—1a algunes categories de
treballadors, les condicions de les
quals son precaries o perilloses i les
retribucions de les quals no sén
adequades a la importancia de la
seva missio social.

Finalment, voldria convidar a
realitzar accions eficaces per
millorar les condicions de vida dels
malalts, garantint a tots 'acceés als
tractaments medics i als
medicaments indispensables per a la
vida, inclosa la possibilitat d'atencio
domiciliaria.

Els responsables dels Estats, dirigint
la mirada més enlla de les propies
fronteres, també estan cridats i
convidats a renovar les seves
relacions amb altres pobles,
permetent a tots una participacio
efectiva i inclusio en la vida de la



comunitat internacional, perque
s'arribi a la fraternitat també dins de
la familia de les nacions.

En aquesta perspectiva, desitjo
dirigir una triple crida perqué s'eviti
arrossegar altres pobles a conflictes o
guerres que destrueixen no només
les riqueses materials, culturals i
socials, sin6 també —i per molt
temps— la integritat moral 1
espiritual; per abolir o gestionar de
manera sostenible el deute
internacional dels Estats més pobres;
per a adoptar politiques de
cooperacio que, més que doblegar-se
a les dictadures d'algunes ideologies,
siguin respectuoses dels valors de les
poblacions locals i que, en qualsevol
cas, no perjudiquin el dret
fonamental i inalienable dels nens
per néixer.

Confio aquestes reflexions,
juntament amb els millors desitjos
per al nou any, a la intercessio de


https://opusdei.org/ca-es/article/la-familia-introdueix-la-fraternitat-al-mon/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-familia-introdueix-la-fraternitat-al-mon/

Maria Santissima, Mare atenta a les
necessitats de la humanitat, perque
ens obtingui del seu Fill Jesus,
Princep de la Pau, el compliment de
les nostres supliques i la benediccio
del nostre compromis quotidia en
favor d'un mon fratern i solidari.

Vatica, 8 de desembre de 2015

Solemnitat de la Immaculada
Concepcio de la Santissima Verge
Maria

Obertura del Jubileu Extraordinari
de la Misericordia

FRANCISCUS

[1] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 1

[2] Cf. ibid., 3.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

[3] Butlla de convocacio del Jubileu
extraordinari de la Misericordia
Misericordiae vultus, 14-15.

[4] Cf. Benet XVI, Carta. enc. Caritas
in veritate, 43.

[5] Cf. ibid., 16.

[6] Carta. enc. Populorum progressio,
42.

[7] «La societat cada vegada més
globalitzada ens fa més propers, pero
no mes germans. La rao, per si sola,
és capag d'acceptar la igualtat entre
els homes i d'establir una
convivencia civica entre ells, pero no
aconsegueix fundar la

germandat» (Benet XVI, Carta. enc.
Carites in veritate, 19).

[8] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 60.
[9] Cf. ibid., 54.

[10] Missatge per a la Quaresma
2015.


https://opusdei.org/ca-es/document/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html

[11] Cf. Carta. enc. Laudato si’ 92.
[12] Cf. ibid., 51.

[13] Discurs als membres del Cos
Diplomatic acreditat davant de la
Santa Seu (7 gener 2013).

[14] Ibid.

[15] Cf. Benet XVI, Intervencio durant
la Jornada de reflexio, dialeg i oracio
per la pau i la justicia al mon, Assis,
27 octubre 2011.

[16] Cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 217-237.

[17] « Pero fins que no es reverteixin
I'exclusid i la desigualtat dins una
societat i entre els diversos pobles
sera impossible eradicar la violéncia.
S'acusa de la violéncia els pobres i els
pobles pobres pero, sense igualtat
d'oportunitats, les diverses formes
d'agressio i de guerra trobaran un
brou de cultiu que tard o d'hora


https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/

provocara la seva explosio. Quan la
societat —local, nacional o mundial
— abandona a la periféria una part
de si mateixa, no hi haura programes
politics ni recursos policials o
d'intel-ligéncia que puguin assegurar
indefinidament la tranquil-litat. Aixo
no succeeix nomeés perque la
desigualtat provoca la reaccio
violenta dels exclosos del sistema,
sino perque el sistema social i
economic és injust a la seva arrel.
Aixi com el bé tendeix a comunicar-
se, el mal consentit, que és la
injusticia, tendeix a expandir la seva
poténcia danyosa i a soscavar
silenciosament les bases de qualsevol
sistema politic i social per més solid
que sembli.» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 59).

[18] Cf. Carta enc. Laudato si’ 31; 48.

[19] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2015, 2.


https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#31
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#48
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-del-papa-per-la-jornada-de-la-pau-2015-en-15-tuits/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-del-papa-per-la-jornada-de-la-pau-2015-en-15-tuits/

[20] Butlla de convocacio del Jubileu
extraordinari de la Misericordia
Misericordiae vultus, 12.

[21] Cf. ibid., 13.

[22] Joan Pau II, Carta. enc.
Sollecitudo rei socialis, 38.

[23] Ibid.
[24] Cf. ibid.

[25] Cf. Catequesis durant l'Audiéncia
general (7 gener 2015).

[26] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2012, 2.

[27] Ibid.
[28] Cf. Angelus (6 setembre 2015).

[29]Cf. Discurs a una delegacio de
['’Associacio internacional de dret
penal (23 octubre 2014).


https://opusdei.org/ca-es/document/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://opusdei.org/ca-es/document/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://opusdei.org/ca-es/article/papa-francesc-la-mare-es-poc-escoltada-i-ajudada/
https://opusdei.org/ca-es/article/papa-francesc-la-mare-es-poc-escoltada-i-ajudada/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html

Missatge del Papa Francesc per la
Jornada Mundial de la Pau 2016

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/missatge-del-
papa-francesc-per-la-jornada-mundial-
de-la-pau-2016/ (30/01/2026)


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/missatge%20jornada%20pau%201620151230-124329.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/missatge%20jornada%20pau%201620151230-124329.pdf
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-jornada-mundial-de-la-pau-2016/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-jornada-mundial-de-la-pau-2016/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-jornada-mundial-de-la-pau-2016/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-jornada-mundial-de-la-pau-2016/

	Missatge del Papa Francesc per la Jornada Mundial de la Pau 2016

