
opusdei.org

Missatge del Papa
Francesc per la
Jornada Mundial de
la Pau 2016

"Venç la indiferència i
conquereix la pau" és el lema
del missatge del Papa Francesc
per la Jornada Mundial de la
Pau 2016 que se celebra com
cada any l'1 de gener. Us oferim
el text íntegre.

28/12/2015

MISSATGE DEL SANT PARE
FRANCESC PER A LA CELEBRACIÓ DE



LA XLIX JORNADA MUNDIAL DE LA
PAU

1 DE GENER DE 2016

"Venç la indiferència i conquereix
la pau"

1. Déu no és indiferent. A Déu li
importa la humanitat, Déu no
l'abandona.

Al començament del nou any,
m’agradaria compartir no tan sols
una profunda convicció sinó els
millors desitjos d'abundants
benediccions i de pau, en el signe de
l’esperança, per al futur de cada
home i cada dona, de cada família,
poble i nació del món, així com per
als Caps d'Estat i de Govern i dels
Responsables de les religions. Per
tant, no perdem l'esperança que el
2016 ens trobi a tots fermament i
confiadament compromesos, en
realitzar la justícia i treballar per la
pau en els diversos àmbits. Sí, la pau



és do de Déu i obra dels homes. La
pau és do de Déu, però confiat a tots
els homes i a totes les dones, cridats a
portar-lo a la pràctica.

Custodiar les raons de l'esperança

2. Les guerres i els atemptats
terroristes, amb les seves tràgiques
conseqüències, els segrestos de
persones, les persecucions per
motius ètnics o religiosos, les
prevaricacions, han marcat de fet
l'any passat, de principi a final,
multiplicant-se dolorosament a
moltes regions del món, fins a
assumir les formes d’allò que es
podria anomenar una «tercera
guerra mundial en fases». Però
alguns esdeveniments dels anys
passats i de l'any amb prou feines
conclòs em conviden, en la
perspectiva del nou any, a renovar
l'exhortació a no perdre l'esperança
en la capacitat de l'home de superar
el mal, amb la gràcia de Déu, i a no



caure en la resignació i en la
indiferència. Els esdeveniments a
què em refereixo representen la
capacitat de la humanitat d'actuar
amb solidaritat, més enllà dels
interessos individualistes, de l'apatia
i de la indiferència davant de les
situacions crítiques.

Voldria recordar entre els esmentats
esdeveniments l'esforç realitzat per
afavorir l’encontre dels líders
mundials en l'àmbit de la COP 21,
amb la finalitat de buscar noves vies
per afrontar els canvis climàtics i
protegir el benestar de la Terra, la
nostra casa comuna. Això ens remet
a dos esdeveniments precedents de
caràcter global: La Conferència
Mundial d'Addis Abeba per recollir
fons amb l'objectiu d'un
desenvolupament sostenible del
món, i l'adopció per part de les
Nacions Unides de l'Agenda 2030 per
al Desenvolupament Sostenible, amb
l'objectiu d'assegurar per a aquell



any una existència més digna per a
tothom, sobretot per a les poblacions
pobres del planeta.

L'any 2015 ha estat també especial
per a l'Església, en haver-se celebrat
el 50 aniversari de la publicació de
dos documents del Concili Vaticà II
que expressen de manera molt
eloqüent el sentit de solidaritat de
l'Església amb el món. El Papa Joan
XXIII, a l'inici del Concili, va voler
obrir de bat a bat les finestres de
l'Església perquè fos més oberta la
comunicació entre ella i el món. Els
dos documents, Nostra aetate i 
Gaudium et spes, són expressions
emblemàtiques de la nova relació de
diàleg, solidaritat i acompanyament
que l'Església pretenia introduir en la
humanitat. En la Declaració Nostra
aetate, l'Església ha estat cridada a
obrir-se al diàleg amb les expressions
religioses no cristianes. A la
Constitució pastoral Gaudium et spes,
des del moment que «els goigs i les

https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-xxiii.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-xxiii.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


esperances, les tristeses i les angoixes
dels homes del nostre temps,
sobretot dels pobres i dels qui
pateixen, són alhora goigs i
esperances, tristeses i angoixes dels
deixebles de Crist»[1], l'Església
desitjava instaurar un diàleg amb la
família humana sobre els problemes
del món, com a signe de solidaritat i
de respectuós afecte[2].

En aquesta mateixa perspectiva, amb
el Jubileu de la Misericòrdia, desitjo
convidar l'Església a resar i treballar
perquè tot cristià pugui
desenvolupar un cor humil i
compassiu, capaç d'anunciar i
testimoniar la misericòrdia, de
«perdonar i de donar», d'obrir-se
«als qui viuen en les més
contradictòries perifèries
existencials, que amb sovint el
món modern crea d’una manera
dramàtica», sense caure'n « en la
indiferència que humilia, en
l'habitualitat que anestesia l'ànim

https://opusdei.org/ca-es/article/quines-obres-de-misericordia-hi-ha/


i impedeix de descobrir la novetat,
en el cinisme que destrueix»[3].

Hi ha moltes raons per creure en la
capacitat de la humanitat que actua
conjuntament en solidaritat, en el
reconeixement de la mateixa
interconnexió i interdependència,
preocupant-se pels membres més
fràgils i la protecció del bé comú.
Aquesta actitud de coresponsabilitat
solidària és en l'arrel de la vocació
fonamental a la fraternitat i a la vida
comuna. La dignitat i les relacions
interpersonals ens constitueixen com
éssers humans, volguts per Déu a la
seva imatge i semblança. Com a
criatures dotades d'inalienable
dignitat, nosaltres existim en relació
amb els nostres germans i germanes,
davant de qui tenim una
responsabilitat i amb els quals
actuem en solidaritat. Fora d'aquesta
relació, seríem menys humans.
Precisament per això, la indiferència
representa una amenaça per a la



família humana. Quan ens
encaminem per un nou any, desitjo
convidar tots a reconèixer aquest fet,
per vèncer la indiferència i
conquerir la pau.

Algunes formes d'indiferència

3. És cert que l'actitud de l'indiferent,
de qui tanca el cor per no prendre en
consideració els altres, de qui tanca
els ulls per no veure allò que
l'envolta o s'evadeix per no ser tocat
pels problemes dels altres,
caracteritza una tipologia humana
bastant difosa i present en cada
època de la història. Però en els
nostres dies, aquesta tipologia ha
superat decididament l'àmbit
individual per assumir una dimensió
global i produir el fenomen de la
«globalització de la indiferència».

La primera forma d'indiferència en
la societat humana és la indiferència
davant de Déu, de la qual brolla
també la indiferència davant del



proïsme i davant del creat. Això és
un dels efectes greus d'un fals
humanisme i del materialisme
pràctic, combinats amb un
pensament relativista i nihilista.
L'home pensa en ser l'autor de si
mateix, de la mateixa vida i de la
societat; se sent autosuficient; cerca
no només reemplaçar Déu, sinó
prescindir completament d'Ell. Per
tant, creu que no deu res a ningú,
excepte a si mateix, i pretén tenir
només drets[4]. Contra aquesta
autocomprensió errònia de la
persona, Benet XVI recordava que ni
l'home ni el seu desenvolupament no
són capaços de donar-se el seu
significat últim per si mateix[5]; i
precedentment, Pau VI havia afirmat
que «no hi ha, doncs, més que un
humanisme veritable que s'obre a
l'Absolut, en el reconeixement d'una
vocació, que dóna la idea veritable
de la vida humana»[6].

https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/paolo-vi.html


La indiferència davant del proïsme
assumeix diferents formes. Hi ha qui
està ben informat, escolta la ràdio,
llegeix els diaris o veu programes de
televisió, però ho fa de manera
frívola, gairebé per mer costum:
aquestes persones coneixen
vagament els drames que afligeixen
a la humanitat però no se senten
compromeses, no viuen la
compassió. Aquesta és l'actitud de
qui sap, però té la mirada, la ment i
l'acció dirigida cap a si mateix.
Desgraciadament, hem de constatar
que l'augment de les informacions,
pròpies del nostre temps, no significa
per si mateix un augment d'atenció
als problemes, si no va acompanyat
per una obertura de les consciències
en sentit solidari[7]. Més encara, això
pot comportar una certa saturació
que anestèsia i, en certa mesura,
relativitza la gravetat dels
problemes. «Alguns simplement es
delecten culpant els pobres i els
països pobres dels seus propis mals,



amb indegudes generalitzacions, i
pretenen trobar la solució en una
“educació” que els tranquil·litzi i els
converteixi en éssers domesticats i
inofensius. Això es torna encara més
irritant si els exclosos veuen créixer
aquest càncer social que és la
corrupció profundament arrelada a
molts països —en els seus governs,
empresaris i institucions—, qualsevol
que sigui la ideologia política dels
governants»[8].

La indiferència es manifesta en
altres casos com a falta d'atenció
davant de la realitat circumstant,
especialment la més llunyana.
Algunes persones prefereixen no
buscar, no informar-se i viuen el seu
benestar i la seva comoditat
indiferents al crit de dolor de la
humanitat que pateix. Gairebé sense
adonar-nos-en, ens hem convertit en
incapaços de sentir compassió pels
altres, pels seus drames; no ens
interessa preocupar-nos-en, com si



allò que se'ls esdevé fos una
responsabilitat que ens és aliena, que
no ens competeix[9]. «Quan estem
bé i ens sentim a gust, ens oblidem
dels altres (quelcom que Déu Pare
no fa mai), no ens interessen els
seus problemes, ni els seus
sofriments, ni les injustícies que
pateixen… Llavors el nostre cor
cau en la indiferència: jo estic
relativament bé i a gust, i m'oblido
dels qui no estan bé»[10].

En viure en una casa comuna, no
podem deixar d'interrogar-nos sobre
el seu estat de salut, com he intentat
fer en la Laudato si’. La contaminació
de les aigües i de l'aire, l'explotació
indiscriminada dels boscos, la
destrucció de l'ambient, són sovint
fruit de la indiferència de l'home
respecte als altres, perquè tot està
relacionat. Com també el
comportament de l'home amb els
animals influeix sobre les seves
relacions amb els altres[11], per no

https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/


parlar de qui es permet fer en una
altra part allò que no óssa fer a la
seva pròpia casa[12].

En aquests i en altres casos, la
indiferència provoca sobretot
entossudiment i distanciament, i
acaba d'aquesta manera contribuint
a la manca de pau amb Déu, amb el
proïsme i amb la creació.

La pau amenaçada per la
indiferència globalitzada

4. La indiferència davant de Déu
supera l'esfera íntima i espiritual de
cada persona i arriba a l'esfera
pública i social. Com afirmava Benet
XVI, «existeix un vincle íntim entre la
glorificació de Déu i la pau dels
homes sobre la terra»[13]. En efecte,
«sense una obertura a la
transcendència, l'home cau fàcilment
presa del relativisme, resultant-li
difícil actuar d'acord amb la justícia i
treballar per la pau»[14]. L'oblit i la
negació de Déu, que porten l'home a



no reconèixer alguna norma per
sobre de si i a prendre només, a si
mateix com a norma, han produït
crueltat i violència sense mesura[15].

En el pla individual i comunitari, la
indiferència davant del proïsme, filla
de la indiferència davant de Déu,
assumeix l'aspecte d'inèrcia i
despreocupació, que alimenta el
persistir de situacions d'injustícia i
greu desequilibri social, que, al seu
torn, poden conduir a conflictes o, en
tot cas, generar un clima
d'insatisfacció que corre el risc
d'acabar, abans o després, en
violència i inseguretat.

En aquest sentit la indiferència, i la
despreocupació que es deriva,
constitueixen una falta greu al deure
que té cada persona de contribuir, en
la mesura de les seves capacitats i del
paper que exerceix en la societat, al
bé comú, de manera particular a la



pau, que és un dels béns més
preciosos de la humanitat[16].

Quan afecta el pla institucional, la
indiferència respecte a l'altre, a la
seva dignitat, als seus drets
fonamentals i a la seva llibertat,
unida a una cultura orientada al
guany i a l'hedonisme, afavoreix, i de
vegades justifica, actuacions i
polítiques que acaben per constituir
amenaces a la pau. L'esmentada
actitud d'indiferència pot arribar
també a justificar algunes polítiques
econòmiques deplorables,
premonitòries d'injustícies, divisions
i violències, amb vista a aconseguir
el benestar propi o el de la nació. En
efecte, no és estrany que els projectes
econòmics i polítics dels homes
tinguin per objectiu conquerir o
mantenir el poder i la riquesa, fins i
tot a costa de trepitjar els drets i les
exigències fonamentals dels altres.
Quan les poblacions es veuen
privades dels seus drets fonamentals,



com l'aliment, l'aigua, l'assistència
sanitària o la feina, se senten
temptades de prendre'ls per la
força[17].

A més, la indiferència respecte a
l'ambient natural, afavorint la
desforestació, la contaminació i les
catàstrofes naturals que desarrelen
comunitats senceres del seu ambient
de vida, forçant-les a la precarietat i
a la inseguretat, crea noves pobreses,
noves situacions d'injustícia de
conseqüències sovint nefastes en
termes de seguretat i de pau social.
Quantes guerres hi ha hagut i
quantes es combatran encara a causa
de la falta de recursos o per satisfer
la insaciable demanda de recursos
naturals?[18]

De la indiferència a la
misericòrdia: la conversió del cor

5. Fa un any, en el Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau «no més
esclaus, sinó germans», em vaig

https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-del-papa-per-la-jornada-de-la-pau-2015-en-15-tuits/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-del-papa-per-la-jornada-de-la-pau-2015-en-15-tuits/


referir a la primera icona bíblica de
la fraternitat humana, la de Caín i
Abel (cf. Gn 4,1-16), i ho vaig fer per
cridar l'atenció sobre la manera en
què va ser traïda aquesta primera
fraternitat. Caín i Abel són germans.
Provenen els dos del mateix ventre,
són iguals en dignitat, i creats a
imatge i semblança de Déu; però la
seva fraternitat creacional es trenca.
«Caín, a més de no suportar el seu
germà Abel, el mata per enveja,
cometent el primer fratricidi»[19].
El fratricidi es converteix en
paradigma de la traïció, i el rebuig
per part de Caín de la fraternitat
d'Abel és la primera ruptura de les
relacions de germandat, solidaritat i
respecte mutu.

Déu intervé llavors per cridar l'home
a la responsabilitat davant del seu
semblant, com va fer amb Adam i
Eva, els primers pares, quan van
trencar la comunió amb el Creador.
«Llavors el Senyor va preguntar a



Caín: “On és el teu germà, Abel? Ell va
respondre: “No ho sé. Que potser sóc
el guardià del meu germà? El Senyor li
replicà: Què has fet? La sang del teu
germà clama a mi des de la
terra!”» (Gn 4,9-10).

Caín diu que no sap el que li ha
succeït al seu germà, diu que no és el
seu guardià. No se sent responsable
de la seva vida, de la seva sort. No se
sent implicat. És indiferent davant
del seu germà, malgrat que ambdós
estiguin units pel mateix origen.
Quina tristesa! Quin drama fratern,
familiar, humà! Aquesta és la
primera manifestació de la
indiferència entre germans. En
canvi, Déu no és indiferent: la sang
d'Abel té gran valor davant dels seus
ulls i demana a Caín que reti comptes
d'ella. Per tant, Déu es revela des de
l'inici de la humanitat com Aquell
que s'interessa per la sort de l'home.
Quan més tard els fills d'Israel estan
sota l'esclavitud a Egipte, Déu intervé



novament. Diu a Moisès: «He vist
l'opressió del meu poble a Egipte i he
sentit com clama per culpa dels seus
explotadors. Conec els seus
sofriments; per això he baixat a
alliberar-lo del poder dels egipcis i fer-
lo pujar des d'Egipte cap a un país bo i
espaiós, un país que regalima llet i
mel» (Ex 3,7-8). És important destacar
els verbs que descriuen la
intervenció de Déu: Ell veu, sent,
coneix, baixa, allibera. Déu no és
indiferent. Està atent i actua.

De la mateixa manera, Déu, en el seu
Fill Jesús, ha baixat entre els homes,
s'ha encarnat i s'ha mostrat solidari
amb la humanitat en tot, menys en el
pecat. Jesús s'identificava amb la
humanitat: «el primer d'una multitud
de germans.» (Rm 8,29). Ell no es
limitava a ensenyar a la multitud,
sinó que es preocupava d'ella,
especialment quan la veia famolenca
(cf. Mc 6,34-44) o desocupada (cf. Mt
20,3). La seva mirada no estava



dirigida només als homes, sinó
també als peixos del mar, a les aus
del cel, a les plantes i als arbres,
petits i grans: abraçava a tota la
creació. Certament, ell veu, però no
es limita a això, ja que toca les
persones, parla amb elles, actua en el
seu benefici i fa el bé a qui es troba
en necessitat. No només, sinó que es
deixa commoure i plora (cf. Jn
11,33-44). I actua per posar fi al
sofriment, a la tristesa, a la misèria i
a la mort.

Jesús ens ensenya a ser
misericordiosos com el Pare (cf. Lc
6,36). En la paràbola del bon
samarità (cf. Lc 10,29-37) denúncia
l'omissió d'ajut davant la urgent
necessitat dels semblants: «el va
veure i va passar de llarg» (cf. Lc
6,31.32). De la mateixa manera,
mitjançant aquest exemple, convida
els seus oients, i en particular els
seus deixebles, que aprenguin a
aturar-se davant dels sofriments



d'aquest món per alleujar-los, davant
de les ferides dels altres per curar-
les, amb els mitjans que tinguin,
començant pel mateix temps,
malgrat tantes ocupacions. En efecte,
la indiferència sovint cerca
pretextos: el compliment dels
preceptes rituals, la quantitat de
coses que cal fer, els antagonismes
que ens allunyen els uns dels altres,
els prejudicis de tot tipus que ens
impedeixen de fer-nos proïsme.

La misericòrdia és el cor de Déu. Per
això, ha de ser també el cor de tots
els qui es reconeixen membres de
l'única gran família dels seus fills; un
cor que bat fort allà on la dignitat
humana —reflex del rostre de Déu en
les seves criatures— estigui en joc.
Jesús ens adverteix: l'amor als altres
—els estrangers, els malalts, els
empresonats, els qui no tenen llar,
fins i tot els enemics— és la mesura
amb què Déu jutjarà les nostres
accions. D'això depèn el nostre destí



etern. No és estrany que l'apòstol Pau
convidi els cristians de Roma a
alegrar-se amb qui s’alegren i a
plorar amb aquells que ploren (cf. 
Rm 12,15), o que aconselli als de
Corint organitzar collectes com a
signe de solidaritat amb els membres
de l'Església que pateixen (cf. 1 Co
16,2-3). I sant Joan escriu: «Si algú
que posseeix béns en aquest món veu
el seu germà que passa necessitat i li
tanca les entranyes, com pot habitar
dintre d'ell l'amor de Déu?» (1 Jn 3,17;
cf. St 2,15-16).

Per això «és determinant per a
l'Església i per a la credibilitat del
seu anunci que ella visqui i
testimoniï en primera persona la
misericòrdia. El seu llenguatge i
els seus gestos han de transmetre
misericòrdia per penetrar en el cor
de les persones i motivar-les a
retrobar el camí per retornar al
Pare. La primera veritat de
l'Església és l'amor de Crist.



D'aquest amor, que arriba fins el
perdó i al do de si mateix,
l'Església es fa serventa i
mitjancera davant els homes. Per
tant, allí on l'Església estigui
present, allí ha de ser evident la
misericòrdia del Pare. En les
nostres parròquies, en les
comunitats, en les associacions i en
els moviments, en fi, arreu on hi
hagi cristians, tothom ha de poder
trobar un oasi de
misericòrdia»[20].

També nosaltres som cridats a què
l'amor, la compassió, la misericòrdia
i la solidaritat siguin el nostre
veritable programa de vida, un estil
de comportament en les nostres
relacions dels uns amb els altres[21].
Això demana la conversió del cor:
que la gràcia de Déu transformi el
nostre cor de pedra a un cor de carn
(cf. Ez 36,26), capaç d'obrir-se als
altres amb autèntica solidaritat.
Aquesta és molt més que un



«sentiment superficial pels mals de
tantes persones, properes o
llunyanes»[22]. La solidaritat «és la
determinació ferma i perseverant
d'esmerçar-se pel bé comú; és a dir,
pel bé de tots i cada un, perquè tots
siguem veritablement responsables
de tots»[23], perquè la compassió
sorgeix de la fraternitat.

Així entesa, la solidaritat constitueix
l'actitud moral i social que millor
respon a la presa de consciència de
les ferides del nostre temps i de la
innegable interdependència que
augmenta cada vegada més,
especialment en un món globalitzat,
entre la vida de la persona i de la
seva comunitat en un determinat
lloc, així com la dels altres homes i
dones de la resta del món[24].

Promoure una cultura de
solidaritat i misericòrdia per
vèncer la indiferència



6. La solidaritat com a virtut moral i
actitud social, fruit de la conversió
personal, exigeix el compromís de
tots aquells que tenen
responsabilitats educatives i
formatives.

En primer lloc em dirigeixo a les
famílies, cridades a una missió
educativa primària i imprescindible.
Elles constitueixen el primer lloc on
es viuen i es transmeten els valors de
l'amor i de la fraternitat, de la
convivència i del compartir, de
l'atenció i de la cura de l'altre. Elles
són també l'àmbit privilegiat per a la
transmissió de la fe des d'aquells
primers simples gestos de devoció
que les mares ensenyen als fills[25].

Els educadors i els formadors que, a
l'escola o en els diferents centres
d'associació infantil i juvenil, tenen
l'àrdua tasca d'educar els nens i
joves, estan cridats a prendre
consciència que la seva



responsabilitat té a veure amb les
dimensions morals, espirituals i
socials de la persona. Els valors de la
llibertat, del respecte recíproc i de la
solidaritat es transmeten des de la
més tendra infantesa. Adreçant-se als
responsables de les institucions que
tenen responsabilitats educatives,
Benet XVI afirmava: «Que tot
ambient educatiu sigui un lloc
d'obertura a l'altre i al transcendent,
lloc de diàleg, de cohesió i d'escolta,
en què el jove se senti valorat en les
seves pròpies potencialitats i riquesa
interior, i aprengui a apreciar els
germans. Que ensenyi a agradar
l'alegria que brolla de viure dia a dia
la caritat i la compassió pel proïsme,
i de participar activament en la
construcció d'una societat més
humana i fraterna»[26].

Els qui es dediquen al món de la
cultura i dels mitjans de comunicació
social tenen també una
responsabilitat en el camp de



l'educació i la formació, especialment
en la societat contemporània, en la
qual l'accés als instruments de
formació i de comunicació està cada
vegada més estès. La seva comesa és
sobretot la de posar-se al servei de la
veritat i no d'interessos particulars.
En efecte, els mitjans de comunicació
«no només informen, sinó que també
formen l'esperit dels seus
destinataris i, per tant, poden donar
una aportació notable a l'educació
dels joves. És important tenir present
que els llaços entre educació i
comunicació són molt estrets: en
efecte, l'educació es produeix
mitjançant la comunicació, que
influeix positivament o negativament
en la formació de la persona»[27]. Els
qui s'ocupen de la cultura i els
mitjans haurien també de vigilar
perquè la manera en què s'obtenen i
es difonen les informacions sigui
sempre jurídicament i moralment
lícita.



La pau: fruit d'una cultura de
solidaritat, misericòrdia i
compassió

7. Conscients de l'amenaça de la
globalització de la indiferència, no
podem deixar de reconèixer que, a
l'escenari descrit anteriorment, es
donen també nombroses iniciatives i
accions positives que testimonien la
compassió, la misericòrdia i la
solidaritat de les quals l'home és
capaç.

Voldria recordar alguns exemples
d'actuacions lloables, que demostren
com cada un pot vèncer la
indiferència si no aparta la mirada
del seu proïsme, i que constitueixen
bones pràctiques al camí cap a una
societat més humana.

Hi ha moltes organitzacions no
governamentals i associacions
caritatives dins de l'Església, i fora
d'ella, els membres de les quals, en
ocasió d'epidèmies, calamitats o



conflictes armats, afronten fatigues i
perills per tenir cura dels ferits i
malalts, com també per enterrar els
difunts. Juntament amb ells, desitjo
esmentar les persones i les
associacions que ajuden els
emigrants que travessen deserts i
solquen els mars a la recerca de
millors condicions de vida. Aquestes
accions són obres de misericòrdia,
corporals i espirituals, sobre les
quals serem jutjats al terme de la
nostra vida.

Em dirigeixo també als periodistes i
fotògrafs que informen a l'opinió
pública sobre les situacions difícils
que interpel·len les consciències, i els
quals es baten en defensa dels drets
humans, sobretot de les minories
ètniques i religioses, dels pobles
indígenes, de les dones i dels nens,
així com de tots aquells que viuen en
condicions de més vulnerabilitat.
Entre ells hi ha també molts
sacerdots i missioners que, com a

https://opusdei.org/ca-es/article/quines-obres-de-misericordia-hi-ha/


bons pastors, romanen al costat dels
seus fidels i els sostenen malgrat els
perills i dificultats, de manera
particular durant els conflictes
armats.

A més, nombroses famílies, enmig de
tantes dificultats laborals i socials,
s'esforcen concretament a educar els
fills «contracorrent», amb tants
sacrificis, en els valors de la
solidaritat, la compassió i la
fraternitat. Moltes famílies obren els
seus cors i les seves cases a qui té
necessitat, com els refugiats i els
emigrants. Desitjo agrair
particularment a totes les persones,
les famílies, les parròquies, les
comunitats religioses, els monestirs i
els santuaris, que han respost
ràpidament a la meva crida, a acollir
una família de refugiats[28].

Finalment, desitjo esmentar els joves
que s'uneixen per realitzar projectes
de solidaritat, i tots aquells que



obren les mans per ajudar el proïsme
necessitat a les seves ciutats, al seu
país o en altres regions del món. Vull
agrair i animar tots aquells que
treballen en accions d'aquest tipus,
encara que no se'ls doni publicitat: la
seva fam i set de justícia serà
sadollada, la seva misericòrdia farà
que trobin misericòrdia i, com a
treballadors de la pau, seran
anomenats fills de Déu (cf. Mt 5,6-9).

La pau en el signe del Jubileu de la
Misericòrdia

8. En l'esperit del Jubileu de la
Misericòrdia, cada un és cridat a
reconèixer com es manifesta la
indiferència en la pròpia vida, i a
adoptar un compromís concret per
contribuir a millorar la realitat on
viu, a partir de la mateixa família,
del seu veïnat o l'ambient de la feina.

Els Estats estan cridats també a fer
gestos concrets, actes de valentia
envers les persones més fràgils de la



seva societat, com els empresonats,
els emigrants, els aturats i els
malalts.

Pel que es refereix als detinguts, en
molts casos és urgent que s'adoptin
mesures concretes per millorar les
condicions de vida a les presons, amb
una atenció especial per als qui hi
són detinguts en espera de judici
[29], tenint en compte la finalitat
reeducativa de la sanció penal i
avaluant la possibilitat d'introduir en
les legislacions nacionals penes
alternatives a la presó. En aquest
context, desitjo renovar la crida a les
autoritats estatals per abolir la pena
de mort allà on encara vigeix, i
considerar la possibilitat d'una
amnistia.

Respecte als emigrants, voldria
adreçar una invitació a repensar les
legislacions sobre els emigrants,
perquè estiguin inspirades en la
voluntat d'acollida, en el respecte

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn29


dels deures i responsabilitats
recíprocs, i puguin facilitar la
integració dels emigrants. En aquesta
perspectiva, s'hauria de prestar una
atenció especial a les condicions de
residència dels emigrants, recordant
que la clandestinitat corre el risc
d'arrossegar-los a la criminalitat.

Desitjo, a més, aquest Any jubilar,
formular una crida urgent als
responsables dels Estats per fer
gestos concrets en favor dels nostres
germans i germanes que pateixen
per la falta de treball, terra i sostre.
Penso en la creació de llocs de treball
digne per afrontar la ferida social de
la desocupació, que afecta un gran
nombre de famílies i de joves i té
conseqüències gravíssimes sobre tota
la societat. La falta de treball incideix
greument en el sentit de dignitat i en
l'esperança, i pot ser compensada
només parcialment pels subsidis, si
bé necessaris, destinats als aturats i a
les seves famílies. Una atenció



especial hauria de ser dedicada a les
dones —desgraciadament encara
discriminades en el camp del treball
— i a algunes categories de
treballadors, les condicions de les
quals són precàries o perilloses i les
retribucions de les quals no són
adequades a la importància de la
seva missió social.

Finalment, voldria convidar a
realitzar accions eficaces per
millorar les condicions de vida dels
malalts, garantint a tots l'accés als
tractaments mèdics i als
medicaments indispensables per a la
vida, inclosa la possibilitat d'atenció
domiciliària.

Els responsables dels Estats, dirigint
la mirada més enllà de les pròpies
fronteres, també estan cridats i
convidats a renovar les seves
relacions amb altres pobles,
permetent a tots una participació
efectiva i inclusió en la vida de la



comunitat internacional, perquè
s'arribi a la fraternitat també dins de
la família de les nacions.

En aquesta perspectiva, desitjo
dirigir una triple crida perquè s'eviti
arrossegar altres pobles a conflictes o
guerres que destrueixen no només
les riqueses materials, culturals i
socials, sinó també —i per molt
temps— la integritat moral i
espiritual; per abolir o gestionar de
manera sostenible el deute
internacional dels Estats més pobres;
per a adoptar polítiques de
cooperació que, més que doblegar-se
a les dictadures d'algunes ideologies,
siguin respectuoses dels valors de les
poblacions locals i que, en qualsevol
cas, no perjudiquin el dret
fonamental i inalienable dels nens
per néixer.

Confio aquestes reflexions,
juntament amb els millors desitjos
per al nou any, a la intercessió de

https://opusdei.org/ca-es/article/la-familia-introdueix-la-fraternitat-al-mon/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-familia-introdueix-la-fraternitat-al-mon/


Maria Santíssima, Mare atenta a les
necessitats de la humanitat, perquè
ens obtingui del seu Fill Jesús,
Príncep de la Pau, el compliment de
les nostres súpliques i la benedicció
del nostre compromís quotidià en
favor d'un món fratern i solidari.

Vaticà, 8 de desembre de 2015

Solemnitat de la Immaculada
Concepció de la Santíssima Verge
Maria

Obertura del Jubileu Extraordinari
de la Misericòrdia

FRANCISCUS

[1] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 1

[2] Cf. ibíd., 3.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[3] Butlla de convocació del Jubileu
extraordinari de la Misericòrdia 
Misericordiae vultus, 14-15.

[4] Cf. Benet XVI, Carta. enc. Caritas
in veritate, 43.

[5] Cf. ibíd., 16.

[6] Carta. enc. Populorum progressio,
42.

[7] «La societat cada vegada més
globalitzada ens fa més propers, però
no més germans. La raó, per si sola,
és capaç d'acceptar la igualtat entre
els homes i d'establir una
convivència cívica entre ells, però no
aconsegueix fundar la
germandat» (Benet XVI, Carta. enc. 
Carites in veritate, 19).

[8] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 60.

[9] Cf. ibíd., 54.

[10] Missatge per a la Quaresma
2015.

https://opusdei.org/ca-es/document/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html


[11] Cf. Carta. enc. Laudato si’ 92.

[12] Cf. ibíd., 51.

[13] Discurs als membres del Cos
Diplomàtic acreditat davant de la
Santa Seu (7 gener 2013).

[14] Ibíd.

[15] Cf. Benet XVI, Intervenció durant
la Jornada de reflexió, diàleg i oració
per la pau i la justícia al món, Assís,
27 octubre 2011.

[16] Cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 217-237.

[17] « Però fins que no es reverteixin
l'exclusió i la desigualtat dins una
societat i entre els diversos pobles
serà impossible eradicar la violència.
S'acusa de la violència els pobres i els
pobles pobres però, sense igualtat
d'oportunitats, les diverses formes
d'agressió i de guerra trobaran un
brou de cultiu que tard o d'hora

https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/


provocarà la seva explosió. Quan la
societat —local, nacional o mundial
— abandona a la perifèria una part
de si mateixa, no hi haurà programes
polítics ni recursos policials o
d'intel·ligència que puguin assegurar
indefinidament la tranquil·litat. Això
no succeeix només perquè la
desigualtat provoca la reacció
violenta dels exclosos del sistema,
sinó perquè el sistema social i
econòmic és injust a la seva arrel.
Així com el bé tendeix a comunicar-
se, el mal consentit, que és la
injustícia, tendeix a expandir la seva
potència danyosa i a soscavar
silenciosament les bases de qualsevol
sistema polític i social per més sòlid
que sembli.» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 59).

[18] Cf. Carta enc. Laudato si’ 31; 48.

[19] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2015, 2.

https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#31
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#48
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-del-papa-per-la-jornada-de-la-pau-2015-en-15-tuits/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-del-papa-per-la-jornada-de-la-pau-2015-en-15-tuits/


[20] Butlla de convocació del Jubileu
extraordinari de la Misericòrdia 
Misericordiae vultus, 12.

[21] Cf. ibíd., 13.

[22] Joan Pau II, Carta. enc. 
Sollecitudo rei socialis, 38.

[23] Ibíd.

[24] Cf. ibíd.

[25] Cf. Catequesis durant l'Audiència
general (7 gener 2015).

[26] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2012, 2.

[27] Ibíd.

[28] Cf. Ángelus (6 setembre 2015).

[29]Cf. Discurs a una delegació de
l'Associació internacional de dret
penal (23 octubre 2014).

https://opusdei.org/ca-es/document/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://opusdei.org/ca-es/document/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://opusdei.org/ca-es/article/papa-francesc-la-mare-es-poc-escoltada-i-ajudada/
https://opusdei.org/ca-es/article/papa-francesc-la-mare-es-poc-escoltada-i-ajudada/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html


Missatge del Papa Francesc per la
Jornada Mundial de la Pau 2016

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/missatge-del-
papa-francesc-per-la-jornada-mundial-

de-la-pau-2016/ (30/01/2026)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/missatge%20jornada%20pau%201620151230-124329.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/missatge%20jornada%20pau%201620151230-124329.pdf
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-jornada-mundial-de-la-pau-2016/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-jornada-mundial-de-la-pau-2016/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-jornada-mundial-de-la-pau-2016/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-jornada-mundial-de-la-pau-2016/

	Missatge del Papa Francesc per la Jornada Mundial de la Pau 2016

