
opusdei.org

Missatge del Papa
Francesc per a la 52
Jornada Mundial de
la Pau

El desig del Papa Francesc per
al 2019: “Pau en aquesta casa”.
Amb motiu de la 52 Jornada
Mundial de la Pau que se
celebra l'1 de gener de 2019, el
Sant Pare envia un missatge en
què reflexiona sobre "la bona
política" i diu que aquesta ha
d'estar "al servei de la pau".

31/12/2018



MISSATGE DEL SANT PARE

FRANCESC

PER A LA CELEBRACIÓ DE LA 

52 JORNADA MUNDIAL DE LA PAU

1 DE GENER DEL 2019

La bona política està al servei de
la pau

1. “Pau en aquesta casa”

Jesús, quan va enviar els seus
deixebles en missió, els va dir: «Quan
entreu en una casa, digueu primer:
“Pau en aquesta casa”. Si allí hi ha
algú que n’és digne, la pau que li
desitgeu reposarà damunt d’ell; si no,
tornarà a vosaltres» (Lc 10, 5-6).

Donar la pau és al centre de la missió
dels deixebles de Crist. I aquest
oferiment està dirigit a tots els homes
i dones que esperen la pau al mig de
les tragèdies i la violència de la



història humana.[1] La “casa”
esmentada per Jesús és cada família,
cada comunitat, cada país, cada
continent, amb les seves
característiques pròpies i la seva
història; és sobretot cada persona,
sense distinció ni discriminació.
També és la nostra “casa comuna”: el
planeta en el qual Déu ens ha
col·locat per viure i al qual estem
cridats a cuidar amb interès.

Per tant, aquest també és el meu
desig a l’inici del nou any: “Pau en
aquesta casa”.

2. El desafiament d’una bona
política

La pau és com l’esperança de la qual
parla el poeta Charles Péguy;[2] és
com una flor fràgil que intenta florir
entre les pedres de la violència.
Sabem bé que la cerca de poder a
qualsevol preu porta a l’abús i a la
injustícia. La política és un vehicle
fonamental per edificar la ciutadania



i l’activitat de l’home, però quan
aquells que s’hi dediquen no la viuen
com un servei a la comunitat
humana, es pot convertir en un
instrument d’opressió, de marginació
i, fins i tot, de destrucció.

Jesús diu: «Si algú vol ser el primer,
que es faci el darrer de tots i el
servidor de tots» (Mc 9, 35). Com
subratllava el Papa sant Pau VI:
«Prendre’s seriosament la política en
els seus diversos àmbits ―local,
regional, nacional i mundial― és
afirmar el deure de cada persona, de
tota persona, de conèixer quins són
el contingut i el valor de l’opció que
se li presenta i segons la qual es
busca fer col·lectivament el bé de la
ciutat, de la nació, de la
humanitat.»[3]

En efecte, la funció i la
responsabilitat política constitueixen
un desafiament permanent per a
tothom qui rep el mandat de servir el

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es.html


seu país, de protegir els que hi viuen
i de treballar a fi de crear les
condicions per a un futur digne i just.
La política, si es duu a terme en el
respecte fonamental de la vida, la
llibertat i la dignitat de les persones,
es pot convertir veritablement en
una manera eminent de la caritat.

3. Caritat i virtuts humanes per a
una política al servei dels drets
humans i de la pau

El Papa Benet XVI recordava que «tot
cristià està cridat a aquesta caritat,
segons la seva vocació i les seves
possibilitats d’incidir en la polis. [...]
El compromís pel bé comú, quan està
inspirat per la caritat, té un valor
superior al compromís merament
secular i polític. [...] L’acció de l’home
sobre la terra, quan està inspirada i
sostinguda per la caritat, contribueix
a l’edificació d’aquesta ciutat de Déu
universal envers la qual avança la
història de la família humana.»[4] És

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html


un programa amb el qual poden
estar d’acord tots els polítics, de
qualsevol procedència cultural o
religiosa que vulguin treballar junts
pel bé de la família humana,
practicant les virtuts humanes que
són la base d’una bona acció política:
la justícia, l’equitat, el respecte mutu,
la sinceritat, l’honestedat, la fidelitat.

Referent a això, val la pena recordar
les “benaventurances del polític”,
proposades pel cardenal vietnamita
François-Xavier Nguyễn Vãn Thuận,
mort l’any 2002, que va ser un
testimoni fidel de l’Evangeli:

Benaventurat el polític que té una
alta consideració i una profunda
consciència del seu paper.

Benaventurat el polític la persona del
qual reflecteix credibilitat.

Benaventurat el polític que treballa
pel bé comú i no pel seu interès
propi.



Benaventurat el polític que es manté
fidelment coherent.

Benaventurat el polític que fa la
unitat.

Benaventurat el polític que s’ha
compromès a dur a terme un canvi
radical.

Benaventurat el polític que sap
escoltar.

Benaventurat el polític que no té por.
[5]

Cada renovació de les funcions
electives, cada cita electoral, cada
etapa de la vida pública és una
oportunitat per tornar a la font i als
punts de referència que inspiren la
justícia i el dret. Estem convençuts
que la bona política està al servei de
la pau; respecta i promou els drets
humans fonamentals, que són
igualment deures recíprocs, de
manera que es creï entre les



generacions presents i futures un
vincle de confiança i gratitud.

4. Els vicis de la política

En la política, desgraciadament,
juntament amb les virtuts no hi
falten els vicis, a causa tant de la
ineptitud personal com de
distorsions en l’ambient i en les
institucions. És evident per a tothom
que els vicis de la vida política resten
credibilitat als sistemes en què
aquesta s’exerceix, així com a
l’autoritat, les decisions i les accions
de les persones que s’hi dediquen.
Aquests vicis, que soscaven l’ideal
d’una democràcia autèntica, són la
vergonya de la vida pública i posen
en perill la pau social: la corrupció —
en les seves múltiples formes
d’apropiació indeguda de béns
públics o d’aprofitament de les
persones—, la negació del dret,
l’incompliment de les normes
comunitàries, l’enriquiment il·legal,



la justificació del poder mitjançant la
força o amb el pretext arbitrari de la
“raó d’Estat”, la tendència a
perpetuar-se en el poder, la
xenofòbia i el racisme, el rebuig a la
cura de la Terra, l’explotació
il·limitada dels recursos naturals per
un benefici immediat, el menyspreu
dels qui s’han vist obligats a anar a
l’exili.

5. La bona política promou la
participació dels joves i la
confiança en l’altre

Quan l’exercici del poder polític
apunta únicament a protegir els
interessos de certs individus
privilegiats, el futur està en perill i
els joves es poden sentir temptats per
la desconfiança, perquè es veuen
condemnats a quedar-se al marge de
la societat, sense la possibilitat de
participar en un projecte per al
futur. En canvi, quan la política es
tradueix, concretament, en un



estímul dels joves talents i de les
vocacions que es volen dur a terme,
la pau es propaga en les consciències
i sobre els rostres. S’arriba a una
confiança dinàmica, que significa “jo
confio en tu i crec amb tu”, en la
possibilitat de treballar junts pel bé
comú. La política afavoreix la pau si
es duu a terme, per tant, reconeixent
els carismes i les capacitats de cada
persona. «¿És que potser hi ha res
més bonic que una mà estesa?
Aquesta ha estat volguda per Déu per
donar i rebre. Déu no l’ha volguda
perquè mati (cf. Gn 4, 1 s.) o faci
patir, sinó perquè cuidi i ajudi a
viure. Juntament amb el cor i la
ment, també la mà pot ser un
instrument de diàleg.»[6]

Tothom pot aportar la seva pedra per
a la construcció de la casa comuna.
L’autèntica vida política, fundada en
el dret i en un diàleg lleial entre els
protagonistes, es renova amb la
convicció que cada dona, cada home



i cada generació tenen en si mateixos
una promesa que pot alliberar noves
energies relacionals, intel·lectuals,
culturals i espirituals. Una confiança
d’aquest tipus no és mai fàcil de
tenir, perquè les relacions humanes
són complexes. En particular, vivim
actualment en un clima de
desconfiança que arrela en la por de
l’altre o de l’estrany, en l’ansietat de
perdre beneficis personals i que,
lamentablement, es manifesta també
en l’àmbit polític, a través d’actituds
de clausura o nacionalismes que
posen en qüestió la fraternitat que
tant necessita el nostre món
globalitzat. Avui més que mai, les
nostres societats necessiten “artesans
de la pau” que puguin ser autèntics
missatgers i testimonis de Déu Pare
que vol el bé i la felicitat de la família
humana.

6. No a la guerra ni a l’estratègia de
la por



Cent anys després del final de la
Primera Guerra Mundial, i amb el
record dels joves caiguts durant
aquells combats i les poblacions
civils devastades, coneixem més bé
que mai el terrible ensenyament de
les guerres fratricides, és a dir, que la
pau no es pot reduir mai al simple
equilibri de la força i la por.
Mantenir l’altre sota amenaça vol dir
reduir-lo a l’estat d’objecte i negar-li
la dignitat. És la raó per la qual
reafirmem que l’increment de la
intimidació, així com la proliferació
incontrolada de les armes són
contraris a la moral i a la cerca d’una
veritable concòrdia. El terror exercit
sobre les persones més vulnerables
contribueix a l’exili de poblacions
senceres a la cerca d’una terra de
pau. No s’accepten els discursos
polítics que tendeixen a culpabilitzar
els migrants de tots els mals i a
privar els pobres de l’esperança. En
canvi, es pot subratllar que la pau es
basa en el respecte de cada persona,



independentment de la seva història,
en el respecte del dret i del bé comú,
de la creació que ens ha estat
confiada i de la riquesa moral
transmesa per les generacions
passades.

Així mateix, el nostre pensament es
dirigeix de manera particular als
nens que viuen en les zones de
conflicte, i a tots els que s’esforcen
perquè se’n protegeixin les vides i els
drets. Al món, un de cada sis nens
pateix a causa de la violència de la
guerra i les seves conseqüències, i
fins i tot és reclutat per convertir-se
en soldat o ostatge de grups armats.
El testimoni dels que es
comprometen amb la defensa de la
dignitat i el respecte dels nens és
summament preciós per al futur de
la humanitat.

7. Un gran projecte de pau

Aquests dies celebrem els setanta
anys de la Declaració Universal dels



Drets Humans, que es va adoptar
després del segon conflicte mundial.
Respecte a això, recordem
l’observació del Papa sant Joan XXIII:
«Quan en un home sorgeix la
consciència dels drets, cal que aflori
també la de les obligacions; de
manera que qui té determinats drets
també té, com a expressió de la seva
dignitat, l’obligació d’exigir-los,
mentre els altres tenen el deure de
reconèixer-los i respectar-los.»[7]

La pau, en efecte, és fruit d’un gran
projecte polític que es funda en la
responsabilitat recíproca i la
interdependència dels éssers
humans, però és també un
desafiament que exigeix ser acollit
dia rere dia. La pau és una conversió
del cor i de l’ànima, i és fàcil
reconèixer tres dimensions
inseparables d’aquesta pau interior i
comunitària:

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es.html


— la pau amb nosaltres mateixos,
rebutjant la intransigència, la ira, la
impaciència i ―com aconsellava sant
Francesc de Sales― tenint “una mica
de dolçor amb un mateix”, per oferir
“una mica de dolçor als altres”;

— la pau amb l’altre: el familiar,
l’amic, l’estranger, el pobre, el que
pateix...; atrevint-se a la trobada i
escoltant el missatge que porta amb
si mateix;

— la pau amb la creació,
redescobrint la grandesa del do de
Déu i la part de responsabilitat que
correspon a cadascun de nosaltres,
com a habitants del món, ciutadans i
artífexs del futur.

La política de la pau ―que coneix bé
les fragilitats humanes i se’n fa
càrrec― pot recórrer sempre a
l’esperit del Magníficat que Maria,
Mare de Crist salvador i Reina de la
pau, canta en nom de tots els homes:
«L’amor que té als qui creuen en ell



s’estén de generació en generació.
Les obres del seu braç són potents:
dispersa els homes de cor altiu,
derroca els poderosos del soli i exalta
els humils; [...] com havia promès als
nostres pares; s’ha recordat del seu
amor a Abraham i a la seva
descendència per sempre» (Lc 1,
50-55).

Vaticà, 8 de desembre de 2018

Francesc

[1] Cf. Lc 2, 14. «Glòria a Déu a dalt
del cel, i a la terra pau als homes que
ell estima.»

[2] Cf. Le Porche du mystère de la
deuxième vertu, París, 1986.

[3] Carta ap. Octogesima adveniens
(14 de maig del 1971), 46.

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html


[4] Carta enc. Caritas in veritate (29
de juny del 2009), 7.

[5] Cf. Discurs a l’exposició congrés
“Civitas” de Pàdua: “30giorni” (2002),
5.

[6] Benet XVI, Discurso a las
Autoridades de Benín (Cotonou, 19 de
novembre de 2011).

[7] Carta enc. Pacem in terris (11
d’abril del 1963), 44.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/missatge-del-
papa-francesc-per-la-52-jornada-
mundial-de-la-pau/ (08/02/2026)

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-52-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-52-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-52-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-52-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa Francesc per a la 52 Jornada Mundial de la Pau

