
opusdei.org

Missatge de Benet
XVI per a la Jornada
Mundial de la Pau
2012

Com cada any amb motiu de la
Jornada Mundial de la Pau que
se celebra l’1 de gener, Benet
XVI dirigeix a tots els fidels un
missatge. Aquest any el lema és:
Educar els joves en la justícia i
la pau.

18/01/2012



MISSATGE DE SA SANTEDAT BENET
XVI PER A LA XLV JORNADA
MUNDIAL DE LA PAU 2012

EDUCAR ELS JOVES EN LA
JUSTÍCIA I LA PAU

1. El començament d'un Any nou, do
de Déu a la humanitat, és una
invitació a desitjar a tots, amb molta
confiança i afecte, que aquest temps
que tenim per davant estigui marcat
per la justícia i la pau.

Amb quina actitud hem de mirar el
nou any? Al salm 130 trobem una
imatge molt bella. El salmista diu que
l'home de fe espera el Senyor « més
que els sentinelles el matí » (v. 6),
l’espera amb una esperança sòlida,
perquè sap que portarà llum,
misericòrdia, salvació. Aquesta
espera neix de l'experiència del
poble escollit, el qual reconeix que
Déu l'ha educat per mirar el món en
la veritat i no deixar-se abatre per les
tribulacions. Us convido a obrir l'any



2012 amb aquesta actitud de
confiança. És veritat que l'any que
acaba ha augmentat el sentiment de
frustració per la crisi que atabala la
societat, el món del treball i
l'economia, una crisi de la qual les
arrels són sobretot culturals i
antropològiques. Sembla com si un
mantell de foscor hagués baixat
sobre el nostre temps i no deixés
veure amb claredat la llum del dia.

En aquesta foscor, però, el cor de
l'home no cessa d'esperar l'aurora de
la qual parla el salmista. Hom la
percep de manera especialment viva
i visible en els joves, i per aquesta
raó m’adreço a ells tenint en compte
l'aportació que poden i han d'oferir a
la societat. Així doncs, voldria
presentar el Missatge per a la XLV
Jornada Mundial de la Pau en una
perspectiva educativa: «Educar els
joves en la justícia i la pau»,
convençuts que ells, amb el seu
entusiasme i el seu impuls vers els



ideals, poden oferir al món una
esperança nova.

El missatge s’adreça també als pares,
les famílies i a tots els estaments
educatius i formatius, així com als
responsables en els diferents àmbits
de la vida religiosa, social, política,
econòmica, cultural i de la
comunicació. Prestar atenció al món
juvenil, saber escoltar-lo i valorar-lo,
no és només una oportunitat, sinó un
deure primari de tota la societat, per
a la construcció d'un futur de justícia
i de pau.

Cal transmetre als joves l'estima pel
valor positiu de la vida, suscitant en
ells el desig d’esmerçar-la al servei
del bé. Aquest és un deure en el qual
tots estem compromesos en primera
persona.

Les preocupacions manifestades en
aquests últims temps per molts joves
en diverses regions del món
expressen el desig de mirar amb



fundada esperança el futur. En
l'actualitat, molts són els aspectes
que els preocupen: el desig de rebre
una formació que els prepari amb
més profunditat a afrontar la
realitat, la dificultat de formar una
família i trobar un lloc estable de
treball, la capacitat efectiva de
contribuir al món de la política, de la
cultura i de l'economia, per edificar
una societat amb un rostre més
humà i solidari.

És important que aquests ferments, i
l'impuls idealista que contenen,
trobin la justa atenció en tots els
sectors de la societat. L'Església mira
els joves amb esperança, confia en
ells i els anima a buscar la veritat, a
defensar el bé comú, a tenir una
perspectiva oberta sobre el món i ulls
capaços de veure «coses noves» ( Is
42,9; 48 , 6).

Els responsables de l'educació



2. L'educació és l'aventura més
fascinant i difícil de la vida. Educar -
que ve de educere en llatí-significa
conduir fora de si mateixos per
introduir-los en la realitat, vers una
plenitud que fa créixer la persona.
Aquest procés es nodreix de la
trobada de dues llibertats, la de
l'adult i la del jove. Requereix la
responsabilitat del deixeble, que ha
d'estar obert a deixar-se guiar al
coneixement de la realitat, i la de
l'educador, que ha d'estar disposat a
donar-se a si mateix. Per això, els
testimoniatges autèntics, i no simples
dispensadors de regles o
informacions, són més necessaris
que mai; testimonis que sàpiguen
veure més lluny que els altres,
perquè la seva vida abasta espais
més amplis. El testimoni és el primer
a viure el camí que proposa.

Quins són els llocs on madura una
veritable educació en la pau i en la
justícia? Abans que res la família, ja



que els pares són els primers
educadors. La família és la cèl·lula
originària de la societat. «A la família
és on els fills aprenen els valors
humans i cristians que permeten una
convivència constructiva i pacífica.
En la família és on s'aprèn la
solidaritat entre les generacions, el
respecte de les regles, el perdó i
l'acollida de l'altre» [1] . Ella és la
primera escola on es rep educació
per a la justícia i la pau.

Vivim en un món en què la família, i
també la mateixa vida, es veuen
constantment amenaçades i, de
vegades, destrossades. Unes
condicions de treball sovint poc
conciliables amb les responsabilitats
familiars, la preocupació pel futur,
els ritmes de vida frenètics,
l'emigració a la recerca d'un suport
adequat, quan no de la simple
supervivència, acaben per fer difícil
la possibilitat d'assegurar als fills un
dels béns més preciosos: la presència



dels pares, una presència que els
permeti cada vegada més compartir
el camí amb ells, per poder
transmetre'ls aquesta experiència i
cúmul de certeses que s'adquireixen
amb els anys, i que només es poden
comunicar passant junts el temps.
Desitjo dir als pares que no es
desanimin. Que exhortin amb
l'exemple de la seva vida als fills a
posar l'esperança sobretot en Déu,
l'únic del qual brolla justícia i pau
autèntiques.

Voldria adreçar-me també als
responsables de les institucions
dedicades a l'educació: que vigilin
amb gran sentit de responsabilitat
perquè es respecti i valori en tota
circumstància la dignitat de cada
persona. Que es preocupin que cada
jove pugui descobrir la pròpia
vocació, acompanyant-lo mentre fa
fructificar els dons que el Senyor li
ha concedit. Que assegurin a les
famílies que els seus fills puguin



tenir un camí formatiu que no
contrasti amb la seva consciència i
principis religiosos.

Que tot ambient educatiu sigui un
lloc d'obertura a l'altre i al
transcendent, lloc de diàleg, de
cohesió i d'escolta, en què el jove se
senti valorat en les seves pròpies
potencialitats i riquesa interior, i
aprengui a apreciar els germans. Que
ensenyi a agradar l'alegria que brolla
de viure dia a dia la caritat i la
compassió pel proïsme, i de
participar activament en la
construcció d'una societat més
humana i fraterna.

M’adreço també als responsables
polítics, demanant-los que ajudin
concretament les famílies i
institucions educatives a exercir el
dret-deure d'educar. Mai no ha de
mancar una ajuda adequada a la
maternitat i a la paternitat. Que
s'esforcin perquè a ningú se li negui



el dret a la instrucció i les famílies
puguin triar lliurement les
estructures educatives que
considerin més idònies per al bé dels
seus fills. Que treballin per afavorir
la reagrupació de les famílies
dividides per la necessitat de trobar
mitjans de subsistència. Que
ofereixin als joves una imatge neta
de la política, com a veritable servei
al bé de tots.

No puc deixar de fer una crida, a
més, al món dels mitjans, perquè
facin la seva aportació educativa. En
la societat actual, els mitjans de
comunicació tenen un paper
particular: no només informen, sinó
que també formen l'esperit dels
destinataris i, per tant, poden fer una
aportació notable a l'educació dels
joves. És important tenir present que
els llaços entre educació i
comunicació són molt estrets: en
efecte, l'educació es produeix
mitjançant la comunicació, que



influeix positivament o negativament
en la formació de la persona.

També els joves han de tenir el valor
de viure abans que res ells mateixos
el que demanen els que són seu
voltant. Els correspon una gran
responsabilitat: que tinguin la força
d'usar bé i conscientment la llibertat.
També ells són responsables de la
pròpia educació i formació en la
justícia i la pau.

Educar en la veritat i en la llibertat

3. Sant Agustí es preguntava: « Quid
enim fortius desiderata anima quam
veritatem? Estima l'ànima alguna
cosa amb més ardor que la veritat? » 
[2] . El rostre humà d'una societat
depèn molt de la contribució de
l'educació a mantenir viva aquesta
qüestió indefugible. En efecte,
l'educació persegueix la formació
integral de la persona, inclosa la
dimensió moral i espiritual de l'ésser
humà, amb vista al seu fi últim i al bé



de la societat de la qual és membre.
Per això, per educar en la veritat cal
saber sobretot qui és la persona
humana, conèixer la seva naturalesa.
Contemplant la realitat que l'envolta,
el salmista reflexiona: « Quan miro el
cel que han creat les teves mans, la
lluna i els estels que hi has posat, jo
dic: «Què és l'home, perquè te'n
recordis? Què és un mortal, perquè el
tinguis present?» ( Sl 8,4-5). Aquesta
és la qüestió fonamental que cal
plantejar-se: Qui és l'home? L'home
és un ésser que alberga en el seu cor
una set d'infinit, una set de veritat -
no parcial, sinó capaç d'explicar el
sentit de la vida- perquè ha estat
creat a imatge i semblança de Déu.
Així doncs, reconèixer amb gratitud
la vida com un do inestimable porta
a descobrir la pròpia dignitat
profunda i la inviolabilitat de tota
persona. Per això, la primera
educació consisteix a aprendre a
reconèixer en l'home la imatge del
Creador i, per tant, a tenir un



profund respecte per cada ésser
humà i ajudar els altres a portar una
vida conforme a aquesta altíssima
dignitat. Mai no podem oblidar que
«l'autèntic desenvolupament de
l'home es refereix a la totalitat de la
persona en totes les seves
dimensions» [3] , inclosa la
transcendent, i que no es pot
sacrificar a la persona per obtenir un
bé particular, ja sigui econòmic o
social, individual o col·lectiu.

Només en la relació amb Déu
comprèn també l'home el significat
de la pròpia llibertat. I és comesa de
l'educació el formar en l'autèntica
llibertat. Aquesta no és l'absència de
vincles o el domini del lliure albir, no
és l'absolutisme del jo. L'home que
creu ser absolut, no dependre de res
ni de ningú, que pot fer tot allò que li
sembla, acaba per contradir la
veritat del propi ésser, perdent la
llibertat. Per contra, l'home és un
ésser relacional, que viu en relació



amb els altres i, sobretot, amb Déu.
L'autèntica llibertat mai no es pot
assolir allunyant-se d'Ell.

La llibertat és un valor preciós, però
delicat; se la pot entendre i utilitzar
malament. «En l'actualitat, un
obstacle particularment insidiós per
a l'obra educativa és la massiva
presència, en la nostra societat i
cultura, del relativisme que, en no
reconèixer res com a definitiu, deixa
com a última mesura només el propi
jo amb els seus capricis; i, sota
l'aparença de la llibertat, es
transforma per a cada un en una
presó, perquè separa l'un de l'altre,
deixant a cada un tancat dins del seu
propi "jo". Per tant, dins d'aquest
horitzó relativista no és possible una
autèntica educació, ja que sense la
llum de la veritat, abans o després,
tothom queda condemnat a dubtar
de la bondat de la seva mateixa vida i
de les relacions que la constitueixen,
de la validesa del seu esforç per



construir amb els altres alguna cosa
en comú» [4] .

Per exercir la llibertat, l'home ha de
superar per tant l'horitzó del
relativisme i conèixer la veritat sobre
si mateix i sobre el bé i el mal. En el
més íntim de la consciència l'home
descobreix una llei que ell no es dóna
a si mateix, sinó a la qual ha d'obeir i
que el crida a estimar, a fer el bé i
fugir del mal, a assumir la
responsabilitat del bé que ha fet i del
mal que ha comès [5] . Per això,
l'exercici de la llibertat està
íntimament relacionat amb la llei
moral natural, que té un caràcter
universal, expressa la dignitat de tota
persona, és la base dels seus drets i
deures fonamentals, i, per tant, en
última anàlisi, de la convivència
justa i pacífica entre les persones.

L'ús recte de la llibertat és, doncs,
central en la promoció de la justícia i
la pau, que requereixen el respecte



cap a un mateix i cap a l'altre, encara
que es distanciï de la pròpia manera
de ser i viure. D'aquesta actitud
brollen els elements sense els quals
la pau i la justícia resten paraules
sense contingut: la confiança
recíproca, la capacitat d'establir un
diàleg constructiu, la possibilitat del
perdó, que tantes vegades hom vol
obtenir però que costa concedir, la
caritat recíproca, la compassió cap
als més febles, així com la
disponibilitat per al sacrifici.

Educar en la justícia

4. Al nostre món, on el valor de la
persona, de la seva dignitat i dels
seus drets, més enllà de les
declaracions d'intencions, està
seriosament amenaçat per l'estesa
tendència a recórrer exclusivament
als criteris d'utilitat, del benefici i del
posseir, és important no separar el
concepte de justícia de les seves
arrels transcendents. La justícia, en



efecte, no és una simple convenció
humana, ja que allò que és just no
està determinat originàriament per
la llei positiva, sinó per la identitat
profunda de l'ésser humà. La visió
integral de l'home és allò que permet
no caure en una concepció
contractualista de la justícia i obrir
també per a ella l'horitzó de la
solidaritat i de l'amor [6] .

No podem ignorar que certes
corrents de la cultura moderna,
sostinguda per principis econòmics
racionalistes i individualistes, han
sostret al concepte de justícia les
seves arrels transcendents, separant-
la de la caritat i la solidaritat: «La
"ciutat de l'home" no es promou
només amb relacions de drets i
deures sinó, abans i més encara, amb
relacions de gratuïtat, de
misericòrdia i de comunió. La caritat
manifesta sempre l'amor de Déu
també en les relacions humanes,
atorgant valor teologal i salvífic a tot



compromís per la justícia en el món» 
[7] .

« Feliços els qui tenen fam i set de ser
justos: Déu els saciarà! » ( Mt 5,6).
Seran saciats perquè tenen fam i set
de relacions rectes amb Déu, amb si
mateixos, amb els seus germans i
germanes, i amb tota la creació.

Educar en la pau

5. «La pau no és només absència de
guerra i no es limita a assegurar
l'equilibri de forces adverses. La pau
no es pot assolir a la terra sense la
salvaguarda dels béns de les
persones, la comunicació lliure entre
els éssers humans, el respecte de la
dignitat de les persones i dels pobles,
la pràctica assídua de la fraternitat» 
[8] . La pau és fruit de la justícia i
efecte de la caritat. I és sobretot do
de Déu. Els cristians creiem que Crist
és la nostra veritable pau: en Ell, en
la seva creu, Déu ha reconciliat amb
si al món i ha destruït les barreres



que ens separaven els uns dels altres
(cf. Ef 2,14-18), en Ell, hi ha una única
família reconciliada en l'amor.

Però la pau no és només un do que es
rep, sinó també una obra que s'ha de
construir. Per ser veritablement
constructors de la pau, hem d’ésser
educats en la compassió, la
solidaritat, la col·laboració, la
fraternitat, hem de ser actius dins de
les comunitats i atents a despertar les
consciències sobre les qüestions
nacionals i internacionals, així com
sobre la importància de cercar
formes adequades de redistribució
de la riquesa, de promoció del
creixement, de la cooperació al
desenvolupament i de la resolució
dels conflictes. « Feliços els qui
treballen per la pau: Déu els
anomenarà fills seus! » ( Mt 5,9).

La pau per a tothom neix de la
justícia de cada un i ningú pot eludir
aquest compromís essencial de



promoure la justícia, segons les
pròpies competències i
responsabilitats. Convido de manera
particular els joves, que mantenen
sempre viva la tensió vers els ideals,
a tenir la paciència i constància de
cercar la justícia i la pau, de conrear
el gust per allò que és just i veritable,
encara que això pugui comportar
sacrifici i anar contracorrent.

Aixecar els ulls a Déu

6. Davant el difícil repte que suposa
recórrer la via de la justícia i de la
pau, podem sentir-nos temptats de
preguntar-nos com el salmista: «Alço
els ulls a les muntanyes: d'on em
vindrà l'ajuda? » ( Sl 121,1).

Desitjo dir amb força a tots, i
particularment als joves: «No són les
ideologies aquelles que salven el
món, sinó només adreçar la mirada
al Déu vivent, que és el nostre
creador, el garant de la nostra
llibertat, el garant d’allò que és



realment bo i autèntic [...], esguardar
Déu, que és la mesura d’allò que és
just i, alhora, és l'amor etern.

I què pot salvar sinó l'amor?» [9] .
L'amor es complau en la veritat, és la
força que ens fa capaços de
comprometre'ns amb la veritat, la
justícia, la pau, perquè tot ho excusa,
tot ho creu, tot ho espera, tot ho
suporta (cf. 1Co 13, 1-13).

Estimats joves, vosaltres sou un do
preciós per a la societat. No us
deixeu vèncer pel desànim davant de
les dificultats i no us lliureu a les
falses solucions, que sovint es
presenten com el camí més fàcil per
superar els problemes. No tingueu
por de comprometre-us, de fer front
a l'esforç i al sacrifici, de triar els
camins que requereixen fidelitat i
constància, humilitat i dedicació.
Viviu amb confiança la vostra
joventut i aquests desitjos profunds
de felicitat, veritat, bellesa i amor



veritable que experimenteu. Viviu
amb intensitat aquesta etapa de la
vostra vida tan rica i plena
d'entusiasme.

Sigueu conscients que vosaltres sou
un exemple i estímul per als adults, i
ho sereu com més maldeu per
superar les injustícies i la corrupció,
com més desitgeu un futur millor i us
comprometeu a construir-lo. Sigueu
conscients de les vostres capacitats i
mai no us tanqueu en vosaltres
mateixos, sinó sapigueu treballar per
un futur més lluminós per a tots. Mai
no esteu sols. L'Església confia en
vosaltres, us segueix, us anima i
desitja oferir-vos allò que té de més
valor: la possibilitat d'aixecar els ulls
vers Déu, de trobar Jesucrist, Aquell
que és la justícia i la pau.

A tots vosaltres, homes i dones
preocupats per la causa de la pau. La
pau no és un bé ja assolit, sinó una
meta a la qual tots hem d'aspirar.



Mirem amb més esperança el futur,
animem-nos mútuament en el nostre
camí, treballem per donar al nostre
món un rostre més humà i fratern i
sentim-nos units en la responsabilitat
respecte de les joves generacions
d'avui i del demà, particularment en
educar-les a ser pacífiques i artífexs
de pau. Conscient de tot això, us
envio aquestes reflexions i us adreço
una crida: unim les nostres forces
espirituals, morals i materials per
«educar els joves en la justícia i la
pau».

Benedictus pp XVI

Vaticà, 8 desembre de 2011

.............................................................................

[1] Discurs als Administradors de la
Regió del Laci, de l'Ajuntament i de la
Província de Roma, (14 gener 2011),
L' Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (23 gener 2011), 3.



[2] Comentari a l'Evangeli de sant
Joan , 26,5.

[3] Carta enc. Caritas in veritate (29
juny 2009), 11: AAS 101 (2009), 648;
cf. Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 març 1967), 14: AAS 59
(1967), 264.

[4] Discurs en la cerimònia
d'obertura de l'Assemblea eclesial de
la diòcesi de Roma (6 juny 2005): AAS
97 (2005), 816.

[5] Cf Concili Ecumènic Vaticà II,
Constitució pastoral Gaudium et spes ,
16.

[6] Cf. Discurs al Bundestag (Berlín,
22 setembre 2011): L' Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(25 setembre 2011), 6-7.

[7] Carta enc. Caritas in veritate (29
juny 2009), 6: AAS 101 (2009),
644-645.



[8] Catecisme de l'Església Catòlica ,
2304.

[9] Vetlla de pregària amb els joves
(Colònia, 20 agost de 2005): AAS 97
(2005), 885-886.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/missatge-de-
benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-

la-pau-2012/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2012/

	Missatge de Benet XVI per a la Jornada Mundial de la Pau 2012

