
opusdei.org

Missatge de Benet
XVI per a la Jornada
Mundial de la Pau
2007

Oferim el missatge de Benet XVI
per a la Jornada Mundial de la
Pau 2007, que se celebrarà el
proper 1 de gener amb el tema:
«La persona humana, cor de la
pau».

18/12/2006

1. Al començament del nou any, vull
fer arribar als governants i als
responsables de les nacions, així com



a tots els homes i dones de bona
voluntat, els meus desigs de pau. Els
dirigeixo en particular a tots els qui
són provats pel dolor i el sofriment,
als qui viuen sota l'amenaça de la
violència i la força de les armes o
que, atacats en la seva dignitat,
esperen en el seu rescat humà i
social. Els dirigeixo als nens, que
amb la seva innocència enriqueixen
de bondat i esperança la humanitat i,
amb el seu dolor, ens impulsen a tots
treballar per la justícia i la pau.

Pensant precisament en els infants,
especialment en els qui tenen el
futur compromès per l'explotació i la
maldat d'adults sense escrúpols, he
volgut que, en ocasió del Dia Mundial
de la Pau, l'atenció de tots es centri
en el tema: La persona humana, cor
de la pau. En efecte, estic convençut
que respectant la persona es promou
la pau, i que construint la pau es
posen les bases per a un autèntic
humanisme integral. Així és com es



prepara un futur serè per a les noves
generacions.

La persona humana i la pau: do i
tasca

2. La Sagrada Escriptura diu: «Déu va
crear l'home a la seva imatge; a
imatge de Déu el va crear; home i
dona els va crear» (Gn 1,27). Per
haver estat fet a imatge de Déu,
l'ésser humà té la dignitat de
persona; no és solament alguna cosa,
sinó algú, capaç de conèixer-se, de
posseir-se, de lliurar-se amb llibertat
i d'entrar en comunió amb altres
persones. Al mateix temps, per la
gràcia, està cridat a una aliança amb
el seu Creador, a oferir-li una
resposta de fe i amor que ningú més
pot donar en el seu lloc.[1] En
aquesta perspectiva admirable, es
comprèn la tasca que s'ha confiat a
l’ésser humà de madurar en la seva
capacitat d'amor i de fer progressar
el món, renovant-lo en la justícia i en



la pau. Sant Agustí ensenya amb una
síntesi eloqüent: « Déu, que ens ha
creat sense nosaltres, no ha volgut
salvar-nos sense nosaltres ».[2] Per
tant, cal que tots els éssers humans
conreïn la consciència dels dos
aspectes, del do i de la tasca.

3. També la pau és al mateix temps
un do i una tasca. Si bé és veritat que
la pau entre els individus i els pobles,
la capacitat de viure els uns amb els
altres, establint relacions de justícia i
solidaritat, suposa un compromís
permanent, també és veritat, i ho és
més encara, que la pau és un do de
Déu. En efecte, la pau és una
característica de l'obrar diví, que es
manifesta tant en la creació d'un
univers ordenat i harmoniós com en
la redempció de la humanitat, que
necessita ser rescatada del desordre
del pecat. Creació i Redempció
palesen, doncs, la clau de lectura que
introdueix a la comprensió del sentit
de la nostra existència sobre la terra.



El meu venerat predecessor Joan Pau
II, dirigint-se a l'Assemblea General
de les Nacions Unides el 5 d'octubre
de 1995, va dir que nosaltres «no
vivim en un món irracional o sense
sentit [...], hi ha una lògica moral que
il·lumina l'existència humana i fa
possible el diàleg entre els homes i
entre els pobles ».[3] La “gramàtica”
transcendent, és a dir, el conjunt de
regles d'actuació individual i de
relació entre les persones en justícia i
solidaritat, està inscrita en les
consciències, en les quals es
reflecteix el savi projecte de Déu.
Com he volgut reafirmar recentment,
«creiem que en l'origen està el Verb
etern, la Raó i no la Irracionalitat».[4]
Per tant, la pau és també una tasca
que exigeix de cadascú una resposta
personal coherent amb el pla diví. El
criteri en el qual ha d'inspirar-se
aquesta resposta no pot ser altre que
el respecte de la “gramàtica” escrita
en el cor de l'home pel seu diví
Creador.



En aquesta perspectiva, les normes
del dret natural no han de
considerar-se com directrius que
s'imposen des de fora, com si
coartessin la llibertat de l'home. Per
contra, han de ser acollides com una
crida a portar a terme fidelment el
projecte diví universal inscrit en la
naturalesa de l’ésser humà. Guiats
per aquestes normes, els pobles —en
les seves respectives cultures—
poden acostar-se així al misteri més
gran, que és el misteri de Déu. Per
tant, el reconeixement i el respecte
de la llei natural són també avui la
gran base per al diàleg entre els
creients de les diverses religions, així
com entre els creients i fins i tot els
no creients. Aquest és un gran punt
de trobada i, per tant, un pressupost
fonamental per a una pau autèntica.

El dret a la vida i a la llibertat
religiosa 



4. El deure de respectar la dignitat de
cada ésser humà, en qui es reflecteix
la imatge del Creador, comporta com
a conseqüència que no es pot
disposar lliurement de la persona.
Qui té major poder polític, tecnològic
o econòmic, no pot aprofitar-lo per a
violar els drets dels altres menys
afortunats. En efecte, la pau es basa
en el respecte de tots. Conscient
d'això, l'Església es fa pregoner dels
drets fonamentals de cada persona.
En particular, reivindica el respecte a
la vida i a la llibertat religiosa de tots.
El respecte del dret a la vida en totes
les seves fases estableix un punt ferm
d'importància decisiva: la vida és un
do que el subjecte no té a la seva
sencera disposició. Igualment,
l'afirmació del dret a la llibertat
religiosa posa de manifest la relació
de l’ésser humà amb un Principi
transcendent, que el sostreu a
l'arbitrarietat de l'home mateix. El
dret a la vida i a la lliure expressió de
la pròpia fe en Déu no estan



sotmesos al poder de l'home. La pau
necessita que s'estableixi un límit
clar entre el que és i no és disponible:
així s'evitaran intromissions
inacceptables en aquest patrimoni de
valors que és propi de l'home com a
tal.

5. Referent al dret a la vida, cal
denunciar l'estrall que es fa d'ella en
la nostra societat: a més de les
víctimes dels conflictes armats, del
terrorisme i de diverses formes de
violència, hi ha morts silencioses
provocades per la fam, l'avortament,
l'experimentació sobre els embrions i
l'eutanàsia. Com no veure en tot això
un atemptat a la pau? L'avortament i
l'experimentació sobre els embrions
són una negació directa de l'actitud
d'acollida de l'altre, indispensable
per a establir relacions de pau
duradores. Respecte a la lliure
expressió de la pròpia fe, hi ha un
símptoma preocupant de manca de
pau en el món, que es manifesta en



les dificultats que tant els cristians
com els seguidors d'altres religions
troben sovint per a professar
públicament i lliure les seves pròpies
conviccions religioses.

Parlant en particular dels cristians,
he de notar amb dolor que de
vegades no només es veuen impedits,
sinó que en alguns Estats són fins i
tot perseguits, i recentment hem
hagut de constatar també tràgics
episodis de feroç violència. Hi ha
règims que imposen a tots una única
religió, mentre que altres règims
indiferents alimenten no tant una
persecució violenta, sinó un escarni
cultural sistemàtic respecte a les
creences religioses. En tot cas, no es
respecta un dret humà fonamental,
amb greus repercussions per a la
convivència pacífica. Això promou
necessàriament una mentalitat i una
cultura negativa per a la pau.



La igualtat de naturalesa de totes
les persones

6. En l'origen de freqüents tensions
que amenacen la pau es troben
segurament moltes desigualtats
injustes que, tràgicament, hi ha
encara en el món. Entre elles són
particularment insidioses, d'una
banda, les desigualtats en l'accés a
béns essencials com el menjar,
l'aigua, l’habitatge o la salut; per un
altre, les persistents desigualtats
entre home i dona en l'exercici dels
drets humans fonamentals.

Un element d'importància
primordial per a la construcció de la
pau és el reconeixement de la
igualtat essencial entre les persones
humanes, que neix de la seva
mateixa dignitat transcendent. En
aquest sentit, la igualtat és, doncs, un
bé de tots, inscrit en aquesta
“gramàtica” natural que es desprèn
del projecte diví de la creació; un bé



que no es pot desatendre ni
menysprear sense provocar greus
conseqüències que posen en perill la
pau. Les gravíssimes mancances que
sofreixen moltes poblacions,
especialment del continent africà,
estan en l'origen de reivindicacions
violentes i són per tant una tremenda
ferida infligida a la pau.

7. La insuficient consideració de la
condició femenina provoca també
factors d'inestabilitat en l'ordre
social. Penso en l'explotació de dones
tractades com a objectes i en tantes
formes de falta de respecte a la seva
dignitat; penso igualment —en un
context divers— en les concepcions
antropològiques persistents en
algunes cultures, que encara
assignen a la dona un paper de gran
submissió a l'arbitri de l'home, amb
conseqüències ofensives a la seva
dignitat de persona i a l'exercici de
les llibertats fonamentals mateixes.
No es pot caure en la il·lusió que la



pau està assegurada mentre no se
superin també aquestes formes de
discriminació, que laceren la dignitat
personal inscrita pel creador en cada
ésser humà.[5] 

L'ecologia de la pau

8. Joan Pau II, en la seva Carta
encíclica Centesimus annus, escriu: «
No només la terra ha estat donada
per Déu a l'home, el qual ha d'usar-la
respectant la intenció originària que
és un bé, segons la qual li ha estat
donada; fins i tot l'home és per a si
mateix un do de Déu i, per tant, ha de
respectar l'estructura natural i moral
de què ha estat dotat ».[6] Responent
a aquest do que el Creador li ha
confiat, l'home, juntament amb els
seus semblants, pot donar vida a un
món de pau. Així, doncs, a més de
l'ecologia de la naturalesa hi ha una
ecologia que podem anomenar
«humana», i que al seu torn
requereix una «ecologia social». Això



comporta que la humanitat, si té
veritable interès per la pau, ha de
tenir sempre present la interrelació
entre l'ecologia natural, és a dir, el
respecte per la naturalesa, i l'ecologia
humana. L'experiència demostra que
tota actitud irrespectuosa amb el
medi ambient comporta danys a la
convivència humana, i viceversa.
Cada vegada es veu més clarament
un nexe inseparable entre la pau
amb la creació i la pau entre els
homes. L'una i l'altra pressuposen la
pau amb Déu. La poètica oració de
Sant Francesc coneguda com el
“Càntic del Germà Sol” n’és un
admirable exemple, sempre actual,
d'aquesta multiforme ecologia de la
pau.

9. El problema cada dia més greu del
proveïment energètic ens ajuda a
comprendre la forta relació entre
una i altra ecologia. En aquests anys,
noves nacions han entrat amb
puixança en la producció industrial,



incrementant les necessitats
energètiques. Això està provocant
una competitivitat davant els
recursos disponibles sense parangó
amb situacions precedents.
Mentrestant, en algunes regions del
planeta es viuen encara condicions
de gran endarreriment, on el
desenvolupament està pràcticament
bloquejat, motivat també per la
pujada dels preus de l'energia. Què
serà d'aquestes poblacions? Quin
gènere de desenvolupament, o de no
desenvolupament, els imposarà
l'escassesa de proveïment energètic?
Quines injustícies i antagonismes
provocarà la carrera a les fonts
d'energia? I com reaccionaran els
exclosos d'aquesta competició? Són
preguntes que evidencien com el
respecte per la naturalesa està
vinculat estretament amb la
necessitat d'establir entre els homes i
les nacions relacions atentes a la
dignitat de la persona i capaces de
satisfer les seves autèntiques



necessitats. La destrucció de
l'ambient, el seu ús impropi o egoista
i l'acaparament violent dels recursos
de la terra, generen friccions,
conflictes i guerres, precisament
perquè són fruit d'un concepte
inhumà de desenvolupament. En
efecte, un desenvolupament que es
limités a l'aspecte tècnic i econòmic,
descurant la dimensió moral i
religiosa, no seria un
desenvolupament humà integral i, al
ser unilateral, acabaria fomentant la
capacitat destructiva de l'home.

Concepcions restrictives de l'home

10. És urgent, doncs, fins i tot en el
marc de les dificultats i tensions
internacionals actuals, l'esforç per
obrir pas a una ecologia humana que
afavoreixi el creixement del «arbre
de la pau». Per a escometre una
empresa com aquesta, cal deixar-se
guiar per una visió de la persona no
viciada per prejudicis ideològics i



culturals, o interessos polítics i
econòmics, que incitin a l'odi i a la
violència. És comprensible que la
visió de l'home variï en les diverses
cultures. El que no és admissible és
que es promoguin concepcions
antropològiques que comportin el
germen de la contraposició i la
violència. Són igualment
inacceptables les concepcions de Déu
que impulsin a la intolerància davant
els nostres semblants i el recurs a la
violència contra ells. Aquest és un
punt que s'ha de reafirmar amb
claredat: mai no és acceptable una
guerra en nom de Déu. Quan una
certa concepció de Déu dóna origen a
fets criminals, és senyal que aquesta
concepció s'ha convertit ja en
ideologia.

11. Però avui la pau perilla no només
pel conflicte entre les concepcions
restrictives de l'home, o sigui, entre
les ideologies. Perilla també per la
indiferència davant allò que



constitueix la veritable naturalesa de
l'home. En efecte, són molts en els
nostres temps els quals neguen
l'existència d'una naturalesa humana
específica, fent així possible les més
extravagants interpretacions de les
dimensions constitutives essencials
del ser humà. També en això es
necessita claredat: una consideració
“feble” de la persona, que doni motiu
a qualsevol concepció, fins i tot
excèntrica, només en aparença
afavoreix la pau. En realitat,
impedeix el diàleg autèntic i obre les
portes a la intervenció d'imposicions
autoritàries, acabant així per deixar
indefensa a la persona mateixa i, en
conseqüència, presa fàcil de
l'opressió i la violència.

Drets humans i Organitzacions
internacionals 

12. Una pau estable i veritable
pressuposa el respecte dels drets de
l'home. Però si aquests es basen en



una concepció feble de la persona,
com evitar que s'afebleixin també
ells mateixos? Es posa així de
manifest la profunda insuficiència
d'una concepció relativista de la
persona quan es tracta de justificar i
defensar els seus drets. L’aporia és
palesa en aquest cas: els drets es
proposen com absoluts, però el
fonament que s'addueix per a això és
només relatiu. Per què sorprendre's
quan, davant les exigències
“incòmodes” que imposa un o altre
dret, algú s'atrevís a negar-lo o
decidís relegar-lo? Només si estan
arrelats en bases objectives de la
naturalesa que el Creador ha donat a
l'home, els drets que se li han atribuït
poden ser afirmats sense por de ser
desmentits. D'altra banda, és palès
que els drets de l'home impliquen al
seu torn deures. Referent a això, bé
deia el mahatma Gandhi: «El Ganges
dels drets descendeix del Himàlaia
dels deures». Únicament aclarint
aquests pressupostos de fons, els



drets humans, sotmesos avui a
continus atacs, poden ser defensats
adequadament. Sense aquest
aclariment, s'acaba per usar
l'expressió mateixa de «drets
humans» entenent subjectes molt
diversos entre si: per a alguns, serà la
persona humana caracteritzada per
una dignitat permanent i per drets
sempre vàlids, per a tots i en
qualsevol lloc; per a uns altres, una
persona amb dignitat versàtil i amb
drets sempre negociables, tant en els
continguts com en el temps i en
l'espai.

13. Els Organismes internacionals es
refereixen contínuament a la tutela
dels drets humans i, en particular, ho
fa l'Organització de les Nacions
Unides que, amb la Declaració
Universal de 1948, s'ha proposat com
a tasca fonamental la promoció dels
drets de l'home. Es considera aquesta
Declaració com una forma de
compromís moral assumit per la



humanitat sencera. Això manifesta
una profunda veritat sobretot si
s'entenen els drets descrits en la
Declaració no simplement com
fundats en la decisió de l'assemblea
que els ha aprovat, sinó en la
naturalesa mateixa de l'home i en la
seva dignitat inalterable de persona
creada per Déu. Per tant, és
important que els organismes
internacionals no perdin de vista el
fonament natural dels drets de
l'home. Això els lliuraria del risc, per
desgràcia sempre a l'aguait, d'anar
caient cap a una interpretació
merament positivista dels mateixos.
Si això succeís, els organismes
internacionals perdrien l'autoritat
necessària per a ocupar el paper de
defensors dels drets fonamentals de
la persona i dels pobles, que és la
justificació principal de la seva
pròpia existència i actuació.

Dret internacional humanitari i
dret intern dels Estats 



14. A partir de la convicció que
existeixen drets humans inalienables
vinculats a la naturalesa comuna
dels homes, s'ha elaborat un dret
internacional humanitari, a observar
el qual s'han compromès els Estats,
fins i tot en cas de guerra.
Lamentablement, i deixant a banda
el passat, aquest dret no ha estat
aplicat coherentment en algunes
situacions bèl·liques recents. Així ha
succeït, per exemple, en el conflicte
que fa mesos ha tingut com escenari
el Sud del Líban, en el qual s'ha
desatès en bona part l'obligació de
protegir i ajudar les víctimes
innocents, i de no implicar la
població civil. El dolorós cas del
Líban i la nova configuració dels
conflictes, sobretot des que
l'amenaça terrorista ha actuat amb
formes inèdites de violència,
exigeixen que la comunitat
internacional corrobori el dret
internacional humanitari i l’apliqui
en totes les situacions actuals de



conflicte armat, incloses aquelles que
no estan previstes pel dret
internacional vigent. A més, la plaga
del terrorisme reclama una reflexió
profunda sobre els límits ètics
implicats en l'ús dels instruments
moderns de la seguretat nacional. En
efecte, cada vegada més
freqüentment els conflictes no són
declarats, sobretot quan els
desencadenen grups terroristes
decidits a arribar per qualsevol mitjà
als seus objectius. Davant els fets
esglaiadors d'aquests últims anys, els
Estats han de percebre la necessitat
d'establir regles més clares, capaces
de contrastar eficaçment la
dramàtica desorientació que s'està
donant. La guerra és sempre un
fracàs per a la comunitat
internacional i una gran pèrdua per
a la humanitat. I quan, malgrat tot,
s'arriba a ella, cal salvaguardar
almenys els principis essencials
d'humanitat i els valors que
fonamenten tota convivència civil,



establint normes de comportament
que limitin el més possible els danys i
ajudin a alleujar el sofriment dels
civils i de totes les víctimes dels
conflictes.[7]

15. Un altre element que suscita gran
inquietud és la voluntat, manifestada
recentment per alguns Estats, de
posseir armes nuclears. Això ha
accentuat ulteriorment el clima difús
d'incertesa i de temor davant una
possible catàstrofe atòmica. És
quelcom que fa pensar de nou en els
temps passats, en les ànsies
aclaparadores del període de
l’anomenada “guerra freda”.
S'esperava que, després d'ella, el
perill atòmic hauria passat
definitivament i que la humanitat
podria per fi fer un sospir d'assossec
durador. Referent a això, com
d’actual sembla la exhortació del
Concili Ecumènic Vaticà II: «Tota
acció bèl·lica que tendeix
indiscriminadament a la destrucció



de ciutats senceres o d'àmplies
regions amb els seus habitants és un
crim contra Déu i contra l'home
mateix que cal condemnar amb
fermesa i sense vacil·lacions».[8]
Lamentablement, en l'horitzó de la
humanitat segueixen formant-se
núvols amenaçadors. La via per a
assegurar un futur de pau per a tots
consisteix no només en els acords
internacionals per a la no
proliferació d'armes nuclears, sinó
també en el compromís d'intentar
amb determinació la seva disminució
i desballestament definitiu. Cap
temptativa pot deixar-se de costat
per a assolir aquests objectius
mitjançant la negociació. Està en joc
la sort de tota la família humana!

L'Església, tutela de la
transcendència de la persona
humana

16. Desitjo, per últim, dirigir una
crida urgent al Poble de Déu, perquè



tot cristià se senti compromès a ser
un treballador incansable en favor
de la pau i un valent defensor de la
dignitat de la persona humana i dels
seus drets inalienables. El cristià,
donant gràcies a Déu per haver-lo
cridat a pertànyer a la seva Església,
que és «signe i salvaguarda de la
transcendència de la persona
humana» [9] en el món, no es
cansarà d'implorar-li el bé
fonamental de la pau, tan important
en la vida de cadascú. Sentirà també
la satisfacció de servir amb generosa
dedicació la causa de la pau, ajudant
els germans, especialment aquells
que, a més de sofrir privacions i
pobresa, manquen també d'aquest
preciós bé. Jesús ens ha revelat que
«Déu és amor» ( 1 Jn 4,8), i que la
vocació més gran de cada persona és
l'amor. En el Crist podem trobar les
raons supremes per a fer-nos ferms
defensors de la dignitat humana i
audaços constructors de la pau.



17. Així doncs, que mai no manqui
l'aportació de tot creient a la
promoció d'un veritable humanisme
integral, segons els ensenyaments de
les Cartes encícliques Populorum
progressio i Sollicitudo rei socialis, de
les quals ens preparem a celebrar
aquest any precisament el 40 i el 20
aniversari. Al començament de l'any
2007, al que traiem el cap —àdhuc
entre perills i problemes— amb el
cor ple d'esperança, confio la meva
constant oració per tota la humanitat
a la Reina de la Pau, Mare de
Jesucrist, «la nostra pau» ( Ef 2,14).
Que Maria ens ensenyi en el seu Fill
el camí de la pau, i il·lumini els
nostres ulls perquè sàpiguen
reconèixer el seu Rostre en el rostre
de cada persona humana, cor de la
pau.

Vaticà, 8 de desembre de 2006

BENEDICTUS PP XVI

--------------------------------------------------------------------------------------------------------



[1] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, 357

[2 ] Sermo 169, 11, 13: PL 38, 923

[3] N. 3

[4] Homilia en l’esplanada de Isling
de Ratisbona (12 de setembre 2006)

[5] CF. Congr. per a la Doctrina de la
Fe, Carta als bisbes de l’Església
catòlica sobre la col.laboració de
l’home i la dona en l’Església i en el
món (31 maig 2004), 15-16

[6 ] N 38

[7] Referent a això, el Catecisme de
l’Església Catòlica ha impartit uns
criteris molt severs i precisos: cf. nn.
2307-2317

[8] Const. past. Gaudium et spes,
sobre l'Església en el món actual, 80

[9] Ibíd., 76



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/missatge-de-
benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-

la-pau-2007/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2007/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2007/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2007/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2007/

	Missatge de Benet XVI per a la Jornada Mundial de la Pau 2007

