
opusdei.org

“Mai no hauria de
ser necessari
renegar de Déu per
poder gaudir dels
propis drets”

Benet XVI en el seu viatge als
Estats Units va visitar la seu de
les Nacions Unides on va
pronunciar un discurs que
començà amb paraules de Joan
Pau II: “l'Organització hauria de
ser “centre moral, en el qual
totes les nacions del món se
sentin com a casa,
desenvolupant la consciència
comuna de ser, per així dir, una
‘família de nacions'”.



23/04/2008

Nova York, divendres 18 d’abril de
2008

TROBADA AMB ELS MEMBRES DE
L’ASSEMBLEA GENERAL DE LES
NACIONS UNIDES

DISCURS DE SA SANTEDAT BENET
XVI (text íntegre)

Senyor President,

Senyores i Senyors,

En començar la meva intervenció en
aquesta Assemblea, desitjo en primer
lloc expressar-li a vostè, Senyor
President, la meva sincera gratitud
per les seves amables paraules. Vull
agrair també al Secretari General, el
senyor Ban Ki-moon, la seva invitació
a visitar la seu central de
l'Organització i per la cordial



benvinguda. Saludo els ambaixadors
i els diplomàtics dels Estats
Membres, així com tots els presents:
a través de vostès, saludo els pobles
que representen aquí. Ells esperen
d’aquesta Institució que porti
endavant la inspiració que va
conduir a la seva fundació, la de ser
un «centre que harmonitzi els
esforços de les nacions per
aconseguir els fins comuns», de la
pau i el desenvolupament (cf. Carta
de les Nacions Unides, art. 1.2-1.4).
Com va dir el papa Joan Pau II el
1995, l'Organització hauria de ser
“centre moral, en el qual totes les
nacions del món se sentin com a
casa, desenvolupant la consciència
comuna de ser, per així dir, una
‘família de nacions'” (Discurs davant
l'Assemblea General de les Nacions
Unides, Nova York, 5 d’octubre de
1995, 14).

A través de les Nacions Unides, els
Estats han establert objectius



universals que, encara que no
coincideixin amb el bé comú total de
la família humana, representen sens
dubte una part fonamental d’aquest
mateix bé. Els principis fundacionals
de l'Organització –el desig de la pau,
la cerca de la justícia, el respecte de
la dignitat de la persona, la
cooperació i l’assistència
humanitària– expressen les
aspiracions justes de l’esperit humà i
constitueixen els ideals que haurien
d’estar subjacents en les relacions
internacionals. Com els meus
predecessors Pau VI i Joan Pau II han
fet notar des d’aquesta mateixa
tribuna, es tracta de qüestions que
l'Església catòlica i la Santa Seu
segueixen amb atenció i interès,
perquè veuen en la vostra activitat
un exemple de com els problemes i
conflictes relatius a la comunitat
mundial poden estar subjectes a una
reglamentació comuna. Les Nacions
Unides encarnen l’aspiració a “un
grau superior d’ordenament



internacional” (Joan Pau II, 
Sollicitudo rei socialis , 43), inspirat i
governat pel principi de
subsidiarietat i, per tant, capaç de
respondre a les demandes de la
família humana mitjançant regles
internacionals vinculants i
estructures capaces d’harmonitzar el
desenvolupament quotidià de la vida
dels pobles. Això és més necessari
encara en un temps en què
experimentem la paradoxa
manifesta d’un consens multilateral
que continua patint una crisi a causa
de la subordinació a les decisions
d’uns pocs, mentre que els problemes
del món exigeixen intervencions
conjuntes per part de la comunitat
internacional.

Certament, qüestions de seguretat,
els objectius del desenvolupament, la
reducció de les desigualtats locals i
globals, la protecció de l’entorn, dels
recursos i del clima, requereixen que
tots els responsables internacionals



actuïn conjuntament i demostrin una
disponibilitat per actuar de bona fe,
respectant la llei i promovent la
solidaritat amb les regions més febles
del planeta. Penso particularment en
aquells països d'Àfrica i d’altres parts
del món que romanen al marge d’un
desenvolupament integral autèntic, i
corren per tant el risc
d’experimentar només els efectes
negatius de la globalització. En el
context de les relacions
internacionals, és necessari
reconèixer el paper superior que
exerceixen les regles i les estructures
intrínsecament ordenades a
promoure el bé comú i, per tant, a
defensar la llibertat humana.
Aquestes regles no limiten la
llibertat. Al contrari, la promouen
quan prohibeixen comportaments i
actes que van contra el bé comú,
n’obstaculitzen la realització efectiva
i, per tant, comprometen la dignitat
de tota persona humana. En nom de
la llibertat ha d’haver-hi una



correlació entre drets i deures, per la
qual cada persona està cridada a
assumir la responsabilitat de les
opcions preses en entrar en relació
amb els altres. Aquí, el nostre
pensament es dirigeix a la manera en
què de vegades han estat aplicats els
resultats dels descobriments de la
investigació científica i tecnològica.
No obstant els enormes beneficis que
la humanitat pot demanar d’ells,
alguns aspectes de l’aplicació
mencionada representen una
violació clara de l’ordre de la creació,
fins al punt que no sols es contradiu
el caràcter sagrat de la vida, sinó que
la persona humana mateixa i la
família es veuen desposseïdes de la
identitat natural. De la mateixa
manera, l’acció internacional
dirigida a preservar l’entorn i a
protegir les formes de vida diverses
sobre la terra no ha de garantir
només un ocupació racional de la
tecnologia i de la ciència, sinó que ha
de redescobrir també l’autentica



imatge de la creació. Això mai no
requereix optar entre ciència i ètica:
es tracta més aviat d’adoptar un
mètode científic que respecti
realment els imperatius ètics.

El reconeixement de la unitat de la
família humana i l’atenció a la
dignitat innata de cada home i dona
adquireix avui un èmfasi nou amb el
principi de la responsabilitat de
protegir. Aquest principi ha estat
definit només recentment, però ja
estava implícitament present en els
orígens de les Nacions Unides i ara
s’ha convertit cada vegada més en
una característica de l’activitat de
l'Organització. Tot estat té el deure
primari de protegir la pròpia
població de violacions greus i
contínues dels drets humans, com
també de les conseqüències de les
crisis humanitàries, ja siguin
provocades per la natura o per
l’home. Si els estats no són capaços
de garantir aquesta protecció, la



comunitat internacional ha
d’intervenir amb els mitjans jurídics
previstos per la Carta de les Nacions
Unides i per altres instruments
internacionals. L’acció de la
comunitat internacional i de les
seves institucions, donant per
establert el respecte dels principis
que estan a la base de l’ordre
internacional, no té per què ser
interpretada mai com una imposició
injustificada i una limitació de
sobirania. Al contrari, és la
indiferència o la falta d’intervenció
la que causa un dany real. Allò que
cal és una cerca més profunda dels
mitjans per prevenir i controlar els
conflictes, explorant qualsevol via
diplomàtica possible i prestant
atenció i estímul també als senyals
més tènues de diàleg o desig de
reconciliació.

El principi de la “responsabilitat de
protegir” va ser considerat per l’antic
ius gentium com el fonament de tota



actuació dels governadors cap als
governats: en temps en què s’estava
desenvolupant el concepte d’estats
nacionals sobirans, el frare dominic
Francisco de Vitòria, qualificat amb
raó com a precursor de la idea de les
Nacions Unides, va descriure aquesta
responsabilitat com un aspecte de la
raó natural compartida per totes les
nacions, i com el resultat d’un ordre
internacional la tasca del qual era
regular les relacions entre els pobles.
Avui com aleshores, aquest principi
ha de fer referència a la idea de la
persona com a imatge del Creador, al
desig d’una absoluta i essencial
llibertat. Com sabem, la fundació de
les Nacions Unides va coincidir amb
la commoció profunda
experimentada per la humanitat
quan es va abandonar la referència
al sentit de la transcendència i de la
raó natural i, en conseqüència, es
van violar greument la llibertat i la
dignitat de l’home. Quan això
succeeix, els fonaments objectius dels



valors que inspiren i governen
l’ordre internacional es veuen
amenaçats, i minats en la seva base
els principis inderogables i
inviolables formulats i consolidats
per les Nacions Unides. Quan s’està
davant desafiaments nous i
insistents, és un error retrocedir cap
a un plantejament pragmàtic, limitat
a determinar “un terreny comú”,
minimalista en els continguts i feble
en l’efectivitat.

La referència a la dignitat humana,
que és el fonament i l’objectiu de la
responsabilitat de protegir, ens porta
al tema sobre el qual hem estat
convidats a centrar-nos enguany, en
què es compleix el 60° aniversari de
la Declaració Universal dels Drets de
l’Home. El document va ser el
resultat d’una convergència de
tradicions religioses i culturals, totes
elles motivades pel desig comú de
posar la persona humana en el cor
de les institucions, lleis i actuacions



de la societat, i de considerar la
persona humana essencial per al
món de la cultura, de la religió i de la
ciència. Els drets humans són
presentats cada vegada més com el
llenguatge comú i el substrat ètic de
les relacions internacionals. Al
mateix temps, la universalitat, la
indivisibilitat i la interdependència
dels drets humans serveixen com a
garantia per a la salvaguarda de la
dignitat humana. Tanmateix, és
evident que els drets reconeguts i
enunciats en la Declaració s’apliquen
a cadascú en virtut de l’origen comú
de la persona, la qual continua sent
el punt més alt del designi creador de
Déu per al món i la història. Aquests
drets es basen en la llei natural
inscrita en el cor de l’home i present
en les diferents cultures i
civilitzacions. Arrencar els drets
humans d’aquest context significaria
restringir el seu àmbit i cedir a una
concepció relativista, segons la qual
el sentit i la interpretació dels drets



podrien variar, negant la
universalitat en nom dels diferents
contextos culturals, polítics, socials i
fins i tot religiosos. Així doncs, no
s’ha de permetre que aquesta
varietat àmplia de punts de vista
enfosqueixi no sols el fet que els
drets són universals, sinó que també
ho és la persona humana, subjecte
d’aquests drets.

La vida de la comunitat, tant en
l’àmbit interior com en
l'internacional, mostra clarament
com el respecte dels drets i les
garanties que se’n deriven són les
mesures del bé comú que serveixen
per valorar la relació entre justícia i
injustícia, desenvolupament i
pobresa, seguretat i conflicte. La
promoció dels drets humans
continua sent l’estratègia més eficaç
per extirpar les desigualtats entre
països i grups socials, així com per
augmentar la seguretat. És cert que
les víctimes de l’opressió i la



desesperació, la dignitat humana
dels quals es veu impunement
violada, poden cedir fàcilment a
l'impuls de la violència i convertir-se
elles mateixes en transgressores de la
pau. Tanmateix, el bé comú que els
drets humans permeten assolir no
pot aconseguir-se simplement amb
l’aplicació de procediments correctes
ni tampoc a través d’un simple
equilibri entre drets contraposats. La
Declaració Universal té el mèrit
d’haver permès confluir en un nucli
fonamental de valors i, per tant, de
drets, a diferents cultures,
expressions jurídiques i models
institucionals. Nogensmenys, avui és
necessari redoblar els esforços
davant les pressions per a
reinterpretar els fonaments de la
Declaració i comprometre amb això
la seva íntima unitat, facilitant així el
seu allunyament de la protecció de la
dignitat humana per satisfer mers
interessos, ben sovint particulars. La
Declaració va ser adoptada com un



“ideal comú” (preàmbul) i no pot ser
aplicada per parts separades, segons
tendències o opcions selectives que
corren simplement el risc de
contradir la unitat de la persona
humana i per tant la indivisibilitat
dels drets humans.

L’experiència ens ensenya que la
legalitat sovint preval sobre la
justícia quan la insistència sobre els
drets humans els fa aparèixer com a
resultat exclusiu de mesures
legislatives o decisions normatives
preses pels diversos agents que estan
en el poder. Quan es presenten
simplement en termes de legalitat,
els drets corren el risc de convertir-
se en proposicions fràgils, separades
de la dimensió ètica i racional, que
n’és el fonament i el fi. Al contrari, la
Declaració Universal ha reforçat la
convicció que el respecte dels drets
humans està arrelat principalment
en la justícia que no canvia, sobre la
qual es basa també la força vinculant



de les proclamacions internacionals.
Aquest aspecte es veu sovint desatès
quan s’intenta privar els drets de la
veritable funció en nom d’una
perspectiva utilitarista mísera. Ja que
els drets i els consegüents deures
provenen naturalment de la
interacció humana, és fàcil oblidar
que són el fruit d’un sentit comú de
la justícia, basat principalment sobre
la solidaritat entre els membres de la
societat i, per tant, vàlids per a tots
els temps i tots els pobles. Aquesta
intuïció va ser expressada ja molt
aviat, en el segle V, per Agustí
d'Hipona, un dels mestres de la
nostra herència intel·lectual. Deia
que la màxima no facis als altres el
que no vols que et facin a tu “de cap
manera no pot variar, per molta que
sigui la diversitat de les nacions” ( De
doctrina christiana , III, 14). Per tant,
els drets humans han de ser
respectats com a expressió de
justícia, i no simplement perquè



poden fer-se respectar mitjançant la
voluntat dels legisladors.

Senyores i senyors, amb el transcurs
de la història sorgeixen situacions
noves i s’intenta connectar-les a nous
drets. El discerniment, és a dir, la
capacitat de distingir el bé del mal, es
fa més essencial en el context
d’exigències que concerneixen a la
vida mateixa i al comportament de
les persones, de les comunitats i dels
pobles. En afrontar el tema dels
drets, ja que en ell hi són implicades
situacions importants i realitats
profundes, el discerniment és al
mateix temps una virtut
indispensable i fructuosa.

Així, el discerniment mostra com
confiar de manera exclusiva a cada
estat, amb les seves lleis i
institucions, la responsabilitat última
de conjugar les aspiracions de
persones, comunitats i pobles
sencers pot tenir de vegades



conseqüències que exclouen la
possibilitat d’un ordre social
respectuós de la dignitat i els drets de
la persona. D’altra banda, una visió
de la vida arrelada fermament en la
dimensió religiosa pot ajudar a
aconseguir els fins desitjats, ja que el
reconeixement del valor
transcendent de tot home i tota dona
afavoreix la conversió del cor, que
porta al compromís de resistir la
violència, el terrorisme i la guerra, i
de promoure la justícia i la pau. A
més a més, això proporciona el
context idoni per a aquest diàleg
interreligiós que les Nacions Unides
són cridades a recolzar, de la
mateixa manera que recolzen el
diàleg en altres camps de l’activitat
humana. El diàleg hauria de ser
reconegut com el mitjà a través del
qual els sectors diversos de la
societat poden articular el propi punt
de vista i construir el consens sobre
la veritat en relació als valors o
objectius particulars. Pertany a la



natura de les religions, lliurement
practicades, que puguin entaular
autònomament un diàleg de
pensament i de vida. Si també a
aquest nivell l’esfera religiosa es
manté separada de l’acció política, es
produiran grans beneficis per a les
persones i les comunitats. D’altra
banda, les Nacions Unides poden
comptar amb els resultats del diàleg
entre les religions i beneficiar-se de
la disponibilitat dels creients per
posar les seves pròpies experiències
al servei del bé comú. La seva
comesa és proposar una visió de la
fe, no en termes d’intolerància,
discriminació i conflicte, sinó de total
respecte de la veritat, la coexistència,
els drets i la reconciliació.

Òbviament, els drets humans han
d’incloure el dret a la llibertat
religiosa, entès com a expressió
d’una dimensió que és al mateix
temps individual i comunitària, una
visió que manifesta la unitat de la



persona, fins i tot distingint
clarament entre la dimensió de
ciutadà i la de creient. L’activitat de
les Nacions Unides en els anys
recents ha assegurat que el debat
públic ofereixi espai a punts de vista
inspirats en una visió religiosa en
totes les seves dimensions, incloent
la de ritu, culte, educació, difusió
d’informacions, així com la llibertat
de professar o elegir una religió. És
inconcebible, per tant, que els
creients hagin de suprimir una part
de si mateixos –la seva fe– per ser
ciutadans actius. Mai no hauria de
ser necessari renegar de Déu per
poder gaudir dels propis drets. Els
drets associats amb la religió
necessiten protecció sobretot si se’ls
considera en conflicte amb la
ideologia secular predominant o amb
posicions d’una majoria religiosa de
natura exclusiva. No es pot limitar la
plena garantia de la llibertat religiosa
al lliure exercici del culte, sinó que
s’ha de tenir en la deguda



consideració la dimensió pública de
la religió i, per tant, la possibilitat
que els creients contribueixin la
construcció de l’ordre social. Sent
sincers, ja ho estan fent, per exemple,
a través de la seva implicació
influent i generosa en una àmplia
xarxa d’iniciatives, que van des de
les universitats a les institucions
científiques, escoles, centres
d’atenció mèdica i a organitzacions
caritatives al servei dels més pobres i
marginats. El rebuig a reconèixer la
contribució a la societat que està
arrelada en la dimensió religiosa i en
la cerca de l'Absolut –expressió per la
seva mateixa naturalesa de la
comunió entre persones–
privilegiaria efectivament un
plantejament individualista i
fragmentaria la unitat de la persona.

La meva presència en aquesta
Assemblea és una mostra d’estima
per les Nacions Unides i és
considerada com expressió de



l’esperança que l'Organització
serveixi cada vegada més com a
signe d’unitat entre els estats i com
instrument al servei de tota la
família humana. Manifesta també la
voluntat de l'Església catòlica d’oferir
la pròpia aportació a la construcció
de relacions internacionals d’una
manera que permeti a cada persona i
a cada poble percebre que són un
element capaç de marcar la
diferència. A més a més, l'Església
treballa per obtenir aquests objectius
mitjançant l’activitat internacional
de la Santa Seu, de manera coherent
amb la pròpia contribució en l’esfera
ètica i moral i amb la lliure activitat
dels propis fidels. Certament, la
Santa Seu ha tingut sempre un lloc
en les assemblees de les nacions,
manifestant així el propi caràcter
específic en quant que subjecte en
l’àmbit internacional. Com han
confirmat recentment les Nacions
Unides, la Santa Seu ofereix així la
pròpia contribució segons les



disposicions de la llei internacional,
ajuda a definir-la i a ella es remet.

Les Nacions Unides continuen sent
un lloc privilegiat en què l'Església
està compromesa a portar la pròpia
experiència “en humanitat”,
desenvolupada al llarg dels segles
entre pobles de tota raça i cultura, i a
posar-la a disposició de tots els
membres de la comunitat
internacional. Aquestes, experiència
i activitat, orientades a obtenir la
llibertat per a tot creient, intenten
d’augmentar també la protecció que
s’ofereix als drets de la persona.
Drets basats i plasmats en la
naturalesa transcendent de la
persona, que permet a homes i dones
recórrer el camí de fe i la cerca de
Déu en aquest món. El
reconeixement d’aquesta dimensió
ha de ser reforçat si volem fomentar
l’esperança de la humanitat en un
món millor, i crear condicions
propícies per a la pau, el



desenvolupament, la cooperació i la
garantia dels drets de les generacions
futures.

En la recent encíclica Spe salvi , he
subratllat “que la cerca, sempre nova
i fatigosa, d’ordenaments rectes per a
les realitats humanes és una tasca de
cada generació” (n. 25). Per als
cristians, aquesta tasca està
motivada per l’esperança que prové
de l'obra salvadora de Jesucrist.
Precisament per això l'Església
s'alegra d’estar associada amb
l’activitat d’aquesta il·lustre
Organització, a la qual està confiada
la responsabilitat de promoure la
pau i la bona voluntat arreu del món.
Benvolguts amics, us dono les gràcies
per l’oportunitat d’adreçar-me avui a
vosaltres i prometo l’ajuda de les
meves oracions per al desplegament
de la vostra noble labor.

Abans d’acomiadar-me d’aquesta
il·lustre Assemblea, voldria



expressar els meus millors desitjos,
en les llengües oficials, a totes les
nacions que hi són representades:

Peace and prosperity with God’s
help!

Paix et prospérité, avec l’aide de
Dieu!

Paz y prosperidad con la ayuda de
Dios!

! ِسَلامٌ وَإزدِْهَارٌ بعَوْن ِ الله

Мира и благоденствия с помощью
Боҗией!

Moltes gràcies.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/mai-no-hauria-
de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-

https://opusdei.org/ca/article/mai-no-hauria-de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-poder-gaudir-dels-propis-drets/
https://opusdei.org/ca/article/mai-no-hauria-de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-poder-gaudir-dels-propis-drets/
https://opusdei.org/ca/article/mai-no-hauria-de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-poder-gaudir-dels-propis-drets/


poder-gaudir-dels-propis-drets/
(19/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/mai-no-hauria-de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-poder-gaudir-dels-propis-drets/

	“Mai no hauria de ser necessari renegar de Déu per poder gaudir dels propis drets”

