opusdei.org

Llibre electronic de
la butlla
Misericordiae Vultus

Oferim en format ebook la
Butlla d'indicci6 del Jubileu
Extraordinari de la
misericordia, amb data de1'11
d'abril de 2015.

24/04/2022

EL JUBILEU EXTRAORDINARI DE
LA MISERICORDIA



butlla d’indiccidé “misericordiae
vultus”

Francesc

Bisbe de Roma

Servent dels servents de Déu
als qui llegiran aquesta carta
gracia, misericordia i pau

1. Jesucrist és el rostre de la
misericordia del Pare. El misteri de
la fe cristiana sembla trobar la seva
sintesi en aquesta paraula. S'ha
tornat viva, visible 1 ha aconseguit el
seu cim en Jesus de Natzaret. El Pare,
«ric de misericordia» (Ef 2, 4),
després d'haver revelat el seu nom a
Moises com a «Déu compassiu i
misericordios, lent a la ira, i prodig
en amor i fidelitat» (Ex 34, 6) no ha
cessat de donar a coneixer de
diverses maneres i en molts
moments de la historia la seva



natura divina. En la «plenitud del
temps» (Ga 4, 4), quan tot estava
disposat segons el seu pla de
salvacio, Ell va enviar al seu Fill
nascut de la Verge Maria per revelar-
nos de manera definitiva el seu
amor. Qui el veu a Ell veu el Pare (cf.
Jn 14, 9). Jesus de Natzaret amb la
seva paraula, amb els seus gestos i
amb tota la seva persona [1] revela la
misericordia de Déu.

2. Sempre tenim necessitat de
contemplar el misteri de la
misericordia. Es font d'alegria, de
serenitat i de pau. Fs condici6 per a
la nostra salvacié. Misericordia: és la
paraula que revela el misteri de la
Santissima Trinitat. Misericordia: és
I'acte ultim i suprem amb el qual Déu
ve al nostre encontre. Misericordia:
és la llei fonamental que habita en el
cor de cada persona quan mira amb
ulls sincers el germa que troba en el
cami de la vida. Misericordia: és la
via que uneix Déu i 'home, perqué



obre el cor a l'esperanca de ser
estimats malgrat el limit del nostre
pecat.

3. Hi ha moments en qué d'una
manera molt més intensa som cridats
a tenir la mirada fixa en la
misericordia per poder ser també
nosaltres mateixos signe eficacos de
l'obrar del Pare. Es per aixo que he
anunciat un Jubileu Extraordinari de
la Misericordia com a temps propici
per a I'Església, perqueé faci més fort i
eficac el testimoniatge dels creients.

L'Any Sant s'obrira el 8 de desembre
de 2015, solemnitat de la
Immaculada Concepcio. Aquesta
festa liturgica indica la manera
d'obrar de Déu des dels inicis de la
nostra historia. Després del pecat
d'Adam i Eva, Déu no va voler deixar
la humanitat en soledat i a merce del
mal. Per aix0 va pensar i va voler
Maria santa i immaculada en l'amor
(cf. Ef1, 4), perque fos la Mare del



Redemptor de I'home. Davant la
gravetat del pecat, Déu respon amb
la plenitud del perdd. La
misericordia sempre sera més gran
que qualsevol pecat i ningu no podra
posar un limit a I'amor de Déu que
perdona. En la festa de la
Immaculada Concepcio tindré
I'alegria d'obrir la Porta Santa. En
aquesta ocasio sera una Porta de la
Misericordia, a través de la qual
qualsevol que entrara podra
experimentar I'amor de Déu que
consola, que perdona i ofereix
esperanca.

El diumenge seguent, III d'Advent,
s'obrira la Porta Santa a la Catedral
de Roma, la Basilica de Sant Joan del
Latera. Successivament s'obrira la
Porta Santa en les altres Basiliques
Papals. Per al mateix diumenge
estableixo que en cada Església
particular, a la Catedral que és
I'Església Mare per a tots els fidels, o
en la Cocatedral o en una església de



significat especial s'obri per tot I'Any
Sant una idéntica Porta de la
Misericordia. A judici de 1'Ordinari,
podra ser oberta també als Santuaris,
meta de tants pelegrins que en
aquests llocs sants amb frequiéncia
son tocats en el cor per la gracia i
troben el cami de la conversio. Cada
Església particular, per tant, estara
directament compromesa a viure
aquest Any Sant com un moment
extraordinari de gracia i de
renovacio espiritual. El Jubileu,
doncs, sera celebrat a Roma aixi com
a les Esglésies particulars com a
signe visible de la comunio de tota
I'Església.

4. He triat la data del 8 de desembre
pel seu gran significat en la historia
recent de 1'Església. En efecte, obriré
la Porta Santa en el cinquanteé
aniversari de la conclusio del Concili
Ecumeénic Vatica II. L'Església sent la
necessitat de mantenir viu aquest
esdeveniment. Per a ella comencava



un nou periode de la seva historia.
Els Pares reunits en el Concili havien
percebut intensament, com una
veritable alenada de 1'Esperit,
I'exigencia de parlar de Déu als
homes del seu temps d’una manera
més comprensible. Ensorrades les
muralles que per molt temps havien
reclos I'Església en una ciutadella
privilegiada, havia arribat el temps
d'anunciar I'Evangeli d'una manera
nova. Una nova etapa en
I'evangelitzacio de sempre. Un nou
compromis per a tots els cristians de
testimoniar amb major entusiasme i
conviccio la propia fe. L'Església
sentia la responsabilitat de ser en el
mon signe viu de I'amor del Pare.

Tornen a la ment les paraules
carregades de significat que sant
Joan XXIII va pronunciar a l'obertura
del Concili per indicar el cami a
seguir: «En el nostre temps, I’Esposa
de Crist prefereix usar la medicina
de la misericordia i no empunyar les



armes de la severitat... L'Església
catolica, en elevar per mitja d'aquest
Concili Ecumenic la torxa de la
veritat catolica, vol mostrar-se mare
amable de tots, benigna, pacient,
plena de misericordia i de bondat
amb els fills separats d'ella» [2]. En el
mateix horitzoé es col- locava també el
beat Pau VI que, en la Conclusio del
Conclli, s'expressava d'aquesta
manera: «Volem més aviat notar com
la religio del nostre Concili ha estat
principalment la caritat... L'antiga
historia del samarita ha estat la
pauta de l'espiritualitat del Concili...
Un corrent d'afecte i admiracio s'ha
bolcat del Concili cap al mon huma
modern. Ha reprovat els errors, si,
perque ho exigeix la caritat no
menys que la veritat, pero, per a les
persones, només demano respecte i
amor. El Concili ha enviat al mén
contemporani en comptes de
depriments diagnostics, remeis
encoratjadors; en comptes de
funestos presagis, missatges



d'esperanca: els seus valors no sols
han estat respectats sin6é honorats;
sostinguts els seus incessants
esforgos; les seves aspiracions,
purificades i beneides... Una altra
cosa hem de destacar encara: tota
aquesta riquesa doctrinal es bolca en
una unica direccio: servir I'home.
L'home en totes les seves condicions,
en totes les seves debilitats, en totes
les seves necessitats» [3].

Amb aquests sentiments d'agraiment
per tot el que 1'Església ha rebut i de
responsabilitat per la tasca que ens
espera, travessarem la Porta Santa,
en la plena confianca de saber-nos
acompanyats per la forca del Senyor
Ressuscitat que continua sostenint el
nostre pelegrinatge. Que 1'Esperit
Sant que condueix els passos dels
creients perque cooperin a l'obra de
salvacio realitzada per Crist, sigui
guia i suport del Poble de Déu per
ajudar-lo a contemplar el rostre de la
misericordia [4].



5. L'/Any jubilar es concloura en la
solemnitat liturgica de Jesucrist Rei
de I'Univers, el 20 de novembre de
2016. Aquell dia, tancant la Porta
Santa, tindrem primer que res
sentiments de gratitud i de
reconeixement envers la Santissima
Trinitat per haver-nos concedit un
temps extraordinari de gracia.
Encomanarem la vida de I'Església, la
humanitat sencera i I'immens
cosmos a la Senyoria de Crist,
esperant que difongui la seva
misericordia com la rosada del mati
per a una fecunda historia, encara
per construir amb el compromis de
tots en el proxim futur. Com desitjo
que els anys per venir estiguin
impregnats de misericordia per
poder anar a I'encontre de cada
persona portant la bondat i la
tendresa de Déu! Que a tots, creients
i llunyans, pugui arribar el balsam de
la misericordia com a signe del
Regne de Déu que ja és present
enmig de nosaltres.



6. «Es propi de Déu usar misericordia
i especialment en aix0 es manifesta
la seva omnipoténcia» [5]. Les
paraules de sant Tomas d'Aquino
mostren com la misericordia divina
no és de cap manera un signe de
debilitat, sin6 més aviat la qualitat de
I'omnipoténcia de Déu. Es per aixo
que la liturgia, en una de les col-
lectes més antigues, invita a pregar
dient: «Oh Déu que mai no
manifesteu tant la vostra
omnipoténcia com en la misericordia
i el perdo» [6]. Déu sera sempre per a
la humanitat com Aquell que és
present, proxim, provident, sant i
misericordios.

“Pacient i misericordios” és el binomi
que sovint apareix en I'Antic
Testament per descriure la natura de
Déu. El seu ser misericordios es
constata concretament en moltes
accions de la historia de la salvacio
on la seva bondat preval per sobre
del castig i la destruccio. Els Salms,



d’una manera particular, destaquen
aquesta grandesa de l’accio divina:
«Ell et perdona les culpes, i et
guareix de tota malaltia; rescata de la
mort la teva vida i et corona d’amor
entranyable» (103,3-4). D'una manera
encara més explicita, un altre Salm
testimonia els signes concrets de la
seva misericordia: «El Senyor
allibera els presos, el Senyor dona la
vista al cecs, el Senyor redreca els qui
han ensopegat, el Senyor estima els
justos, el Senyor guarda els forasters,
sosté les viudes i els orfes, pero
capgira els camins dels

injustos» (146,7-9). I finalment, heus
aqui altres expressions del salmista:
«El Senyor guareix els cors desfets i
els embena les ferides... El Senyor
sosté els humils i humilia els malvats
fins a la pols» (147,3.6). Aixi doncs, la
misericordia de Déu no és una idea
abstracta, sin6é una realitat concreta
amb la qual Ell revela el seu amor,
que és com el d'un pare o una mare
que es commouen en el fons de les



seves entranyes pel propi fill. Val dir
que es tracta realment d'un amor
“visceral”. Prové des del més intim
com un sentiment profund, natural,
fet de tendresa i de compassio,
d'indulgencia i de perdo.

7. “Perdura eternament la seva
misericordia”: és la tornada que
acompanya cada verset del Salm 136
mentre es narra la historia de la
revelacid de Déu. Per rao de la
misericordia, totes les vicissituds de
I'Antic Testament estan carregades
d'un profund valor salvific. La
misericordia fa de la historia de Déu
amb el seu poble una historia de
salvacio. Repetir continuament
“Perdura eternament la seva
misericordia”, com ho fa el Salm,
sembla un intent per trencar el
cercle de l'espai i del temps per
introduir-ho tot en el misteri etern de
l'amor. Es com si es volgués dir que
no sols en la historia, sind per tota
I'eternitat 'home estara sempre sota



la mirada misericordiosa del Pare.
No és casual que el poble d'Israel
hagi volgut integrar aquest Salm, el
“Gran hal-lel” com és conegut, en les
festes liturgiques més importants.

Abans de la Passio Jesus va pregar
amb aquest Salm de la misericordia.
Ho testifica I'evangelista Mateu quan
diu que «després d'haver cantat
I'himne» (26,30), Jesus amb els seus
deixebles van sortir cap a la
Muntanya de les Oliveres. Mentre
instituia I'Eucaristia, com a memorial
perenne d’Ell i de la seva Pasqua, va
posar simbolicament aquest acte
suprem de la Revelacio a la llum de
la misericordia. En aquest mateix
horitz6 de la misericordia, Jesus va
viure la seva passio i mort, conscient
del gran misteri de 'amor de Déu
que s'’hauria d’acomplir en la creu.
Saber que Jesus mateix va pregar
amb aquest Salm, el fa per a
nosaltres els cristians encara més
important i ens compromet a



incorporar aquesta tornada en la
nostra oracio de lloanc¢a quotidiana:
“Perdura eternament la seva
misericordia”.

8. Amb la mirada fixa en Jesusien el
seu rostre misericordios podem
percebre I'amor de la Santissima
Trinitat. La missio que Jesus ha rebut
del Pare ha estat la de revelar el
misteri de 1'amor divi en plenitud.
«Déu és amor» (1Jn 4, 8.16), afirma
per la primera i Unica vegada en tota
la Sagrada Escriptura l'evangelista
Joan. Aquest amor s'ha fet ara visible
i tangible en tota la vida de Jesus. La
seva persona no és una altra cosa
sind amor, un amor que es dona
gratuitament. Les relacions amb les
persones que se li acosten tenen
quelcom d’unic i d’irrepetible. Els
signes que realitza, sobretot envers
els pecadors, envers les persones
pobres, excloses, malaltes i sofrents
porten el distintiu de la misericordia.



En ell tot parla de misericordia. Res
en Ell no esta privat de compassio.

Jesus, davant la multitud de persones
que el seguien, veient que estaven
cansades i esgotades, perdudes i
sense guia, va sentir des de la
profund del cor una intensa
compassio per elles (cf. Mt 9, 36). A
causa d'aquest amor compassiu va
curar els malalts que li presentaven
(cf. Mt 14, 14) i amb pocs pans i
peixos va calmar la fam de grans
multituds (cf. Mt 15, 37). El que
movia Jesus en totes les
circumstancies no era sino la
misericordia, amb la qual llegia el
cor dels interlocutors i responia a les
seves necessitats més reals. Quan va
trobar la viuda de Naim, que portava
el seu unic fill al sepulcre, va sentir
gran compassio per aquell immens
dolor de la mare en llagrimes, ili va
tornar el seu fill ressuscitant-lo de la
mort (cf. Lc 7, 15). Després d'haver
alliberat I'endimoniat de Gerasa, li



confia aquesta missio: «Anuncia tot
el que el Senyor t'ha fetila
misericordia que ha tingut per

tu» (Mc 5, 19). També la vocacio de
Mateu es col-loca a I'horitzd de la
misericordia. Passant davant el banc
dels impostos, els ulls de Jesus es
posen sobre els de Mateu. Era una
mirada carregada de misericordia
que perdonava els pecats d'aquell
home i, vencent la resistencia dels
altres deixebles, el tria a ell, el
pecador 1 publica, perque sigui un
dels Dotze. Sant Beda el Venerable,
comentant aquesta escena de
I'Evangeli, va escriure que Jesus va
mirar Mateu amb amor
misericordios i el va escollir:
miserando atque eligendo [7]. Sempre
m'ha captivat aquesta expressio, tant
que vaig voler fer-la el meu propi
lema.

9. En les paraboles dedicades a la
misericordia, Jesus revela la natura
de Déu com la d'un Pare que mai no



es dona per vencut fins que no hagi
dissolt el pecat i superat el rebuig
amb la compassio i la misericordia.
Coneixem aquestes paraboles; tres en
particular: la de I'ovella esgarriada i
de la moneda perduda, i la del pare i
els dos fills (cf. Lc 15, 1-32). En
aquestes paraboles, Déu és presentat
sempre ple d'alegria, sobretot quan
perdona. Hi trobem el nucli de
I'Evangeli i de la nostra fe, perque la
misericordia és presentada com la
forca que tot ho veng, que omple
d'amor el cor i que consola amb el
perdo.

D'una altra parabola, a més, podem
extreure un ensenyament per al
nostre estil de vida cristia. Provocat
per la pregunta de Pere sobre
quantes vegades cal perdonar, Jesus
respon: «No et dic fins a set, sind fins
a setanta vegades set» (Mt 18, 22) i va
pronunciar la parabola del “servent
despietat”. Aquest, anomenat per
I’amo a restituir una gran suma, el



suplica de genolls i ’amo li condona
el deute. Pero immediatament troba
un altre servent com ell que li devia
uns pocs céntims, el qual li suplica de
genolls que tingui pietat, pero ell s’hi
nega i el fa empresonar. Llavors
P’amo, advertit del fet, s'irrita molt i
tornant a cridar aquell servent li diu:
«No havies també tu de tenir
compassio del teu company, com jo
em vaig compadir de tu?» (Mt 18, 33).
I Jesus conclou: «El mateix fara
també el meu Pare celestial amb
vosaltres, si no perdoneu de cor
cadascun el propi germa» (Mt 18, 35).

La parabola ofereix un profund
ensenyament a cadascun de
nosaltres. Jesus afirma que la
misericordia no és nomeés l'obrar del
Pare, sino que esdevé el criteri per
saber qui son realment els seus fills.
Aixi llavors, som cridats a viure de
misericordia, perque a nosaltres en
primer lloc se'ns ha aplicat
misericordia. El perdo de les ofenses



esdevé l'expressio més evident de
I'amor misericordios i per a nosaltres
cristians és un imperatiu del qual no
podem prescindir. Com és dificil
moltes vegades perdonar! I,
tanmateix, el perdo és l'instrument
posat en les nostres fragils mans per
aconseguir la serenitat del cor.
Deixar caure la rancunia, la rabia, la
violencia i la venjanca son
condicions necessaries per viure
felicos. Acollim llavors I'exhortacio
de I'Apostol: «Que la posta del sol no
us trobi encara ressentits» (Ef 4, 26). I
sobretot escoltem la paraula de Jesus
que ha posat la misericordia com un
ideal de vida i com a criteri de
credibilitat de la nostra fe. «Felicos
els misericordiosos, perque trobaran
misericordia» (Mt 5, 7) ésla
benauranca en qué cal inspirar-se
amb particular compromis durant
aquest Any Sant.

Com es pot notar, la misericordia en
la Sagrada Escriptura és la paraula



clau per indicar 'actuar de Déu
envers nosaltres. Ell no es limita a
afirmar el seu amor, sino que el fa
visible i tangible. L'amor, després de
tot, mai no podra ser un paraula
abstracta. Per la seva mateixa natura
és vida concreta: intencions, actituds,
comportaments que es verifiquen en
el viure quotidia. La misericordia de
Déu és la seva responsabilitat per
nosaltres. Ell se sent responsable, és
a dir, desitja el nostre bé i vol
veure'ns felicos, plens d'alegria i
serens. Es sobre aquesta mateixa
longitud d'ona que s’ha d'orientar
I'amor misericordids dels cristians.
Aixi com el Pare estima, aixi estimen
els fills. Aixi com EIll és misericordiés,
aixi som nosaltres cridats a ser
misericordiosos els uns envers els
altres.

10. La misericordia és el pilar que
sosté la vida de 1'Església. Tot en la
seva accio pastoral hauria d'estar
revestit per la tendresa amb que es



dirigeix als creients; res en el seu
anunciien el seu testimoniatge
envers el mon no pot estar privat de
misericordia. La credibilitat de
I'Església passa a través del cami de
I'amor misericordids i compassiu.
L'Església «viu un desig inesgotable
d’oferir misericordia» [8]. Potser per
molt temps ens hem oblidat d'indicar
i de viure la via de la misericordia.
D'una banda, la temptacio de
pretendre sempre i només justicia ha
fet oblidar que aquesta és el primer
pas, necessari i indispensable; pero
I'Església necessita anar més lluny
per aconseguir una meta més alta i
més significativa. D'altra banda, és
trist constatar com 1l'experiencia del
perdd en la nostra cultura s'esvaeix
cada cop més. Fins i tot la paraula
mateixa en alguns moments sembla
evaporar-se. Sense el testimoniatge
del perdo, tanmateix, queda nomeés
una vida infecunda i esteril, com si es
visqués en un desert desolat. Ha
arribat novament per a 1'Església el



temps d'encarregar-se de I'anunci
alegre del perdd. Es el temps de
retornar a allo essencial per fer-nos
carrec de les febleses i de les
dificultats dels nostres germans. El
perdo és una forca que ressuscita a
una vida nova i infon el coratge per
mirar el futur amb esperanca.

11. No podem oblidar el gran
ensenyament que sant Joan Pau II va
oferir en la seva segona enciclica
Dives in misericordia, que en el seu
moment va arribar sense ser
esperada i va agafar a molts per
sorpresa per rad del tema que
afrontava. Dos passatges en
particular en vull recordar. Primer
que res, el sant Papa feia notar 1'oblit
del tema de la misericordia en la
cultura present: «La mentalitat
contemporania, potser més que la de
I'home del passat, sembla oposar-se
al Déu de la misericordia i tendeix a
més a marginar de la vida i arrencar
del cor huma la idea mateixa de la



misericordia. La paraulaiel
concepte de misericordia semblen
produir un cert malestar en I'home,
el qual, gracies als avengos tan
enormes de la ciencia i de la tecnica,
com mai no van ser coneguts abans
en la historia, s'ha fet amo de la terra
il’ha dominada molt més que en el
passat (cf. Gn1, 28). Aquest domini
sobre la terra, entes potser
unilateralment i superficialment,
sembla que no deixa espai a la
misericordia... Per aquest motiu, en
la situaci6 actual de 1'Església i del
mon, molts homes i molts ambients
guiats per un viu sentit de fe
s’adrecen, jo diria gairebé
espontaniament, a la misericordia de
Déu» [9].

A més, sant Joan Pau II motivava
amb aquestes paraules la urgéncia
d'anunciar i de testimoniar la
misericordia en el mon
contemporani: «Esta dictada per
I'amor a I'home, a tot allo que és



huma i que, segons la intuicio d’una
gran part dels contemporanis, esta
amenacat per un perill immens. El
misteri de Crist... m'obliga al mateix
temps a proclamar la misericordia
com a amor compassiu de Déu
revelat en aquest misteri. Aixo
m'obliga també a recOrrer a aquesta
misericordia i a implorar-la en
aquesta dificil, critica, fase de la
historia de 1'Església i del mon» [10].
Aquest ensenyament és avui més que
mai actual i mereix ser repres en
aquest Any Sant. Acollim novament
les seves paraules: «L'Església viu
una vida auténtica, quan professa i
proclama la misericordia -1'atribut
més magnific del Creador i del
Redemptor-i quan apropa els homes
a les fonts de la misericordia del
Salvador, de les que és dipositaria i
dispensadora» [11].

12. L'Església té la missi6é d'anunciar
la misericordia de Déu, cor palpitant
de I'Evangeli, que pel seu mitja ha



d'aconseguir la ment i el cor de cada
persona. L’Esposa de Crist fa seu el
comportament del Fill de Déu que
surt a I’encontre de tots, sense
excloure ningu. En el nostre temps,
en el qual 'Església esta compromesa
en la nova evangelitzacio, el tema de
la misericordia exigeix ser proposat
un cop més amb nou entusiasme i
amb una renovada acci6 pastoral. Es
determinant per a 'Església i per a la
credibilitat del seu anunci que ella
visqui i testimonii en primera
persona la misericordia. El seu
llenguatge i els seus gestos han de
transmetre misericordia per
penetrar en el cor de les persones i
motivar-les a retrobar el cami per
retornar al Pare.

La primera veritat de I'Església és
I'amor de Crist. D'aquest amor, que
arriba fins el perdd i al do de si
mateix, 'Església es fa serventa i
mitjancera davant els homes. Per
tant, alli on 1'Església estigui present,



alli ha de ser evident la misericordia
del Pare. En les nostres parroquies,
en les comunitats, en les associacions
i en els moviments, en fi, arreu on hi
hagi cristians, tothom ha de poder
trobar un oasi de misericordia.

13. Volem viure aquest Any Jubilar a
la llum de la paraula del Senyor:
Misericordiosos com el Pare.
L'evangelista refereix 1'ensenyament
de Jesus: «Sigueu misericordiosos,
com el vostre Pare és

misericordiés» (Lc 6, 36). Es un
programa de vida tan
comprometedor com ric d'alegria i
de pau. L'imperatiu de Jesus es
dirigeix als qui escolten la seva veu
(cf. Lc 6, 27). Per ser capagos de
misericordia, doncs, en primer lloc
hem de col- locar-nos a l'escolta de la
Paraula de Déu. Aixo0 significa
recuperar el valor del silenci per
meditar la Paraula que ens és
adrecada. D'aquesta manera és
possible contemplar la misericordia



de Déu i assumir-la com a propi estil
de vida.

14. El pelegrinatge és un signe
peculiar I'Any Sant, perque és imatge
del cami que cada persona realitza
en la seva existéncia. La vida és un
pelegrinatge il'ésser huma és viator,
un pelegri que recorre el seu cami
fins a aconseguir la meta anhelada.
També per arribar a la Porta Santa a
Roma i en qualsevol altre lloc,
cadascu haura de realitzar, d'acord
amb les propies forces, un
pelegrinatge. Aquest pelegrinatge
sera un signe del fet que també la
misericordia és una meta a
aconseguir i que requereix
compromis i sacrifici. Que el
pelegrinatge, llavors, sigui estimul
per a la conversio: travessant la
Porta Santa ens deixarem abracar
per la misericordia de Déu i ens
comprometrem a ser misericordiosos
amb els altres com el Pare ho és amb
nosaltres.



El Senyor Jesus indica les etapes del
pelegrinatge mitjancant el qual és
possible aconseguir aquesta meta:
«No judiqueu i no sereu judicats; no
condemneu i no sereu condemnats;
perdoneu i sereu perdonats. Doneu i
se us donara: us abocaran a la falda
una bona mesura, atapeida,
sacsejada i curulla fins a vessar. Tal
com mesureu sereu mesurats» (Lc 6,
37-38). Diu, primer que res, no
judicar i no condemnar. Si no es vol
incorrer en el judici de Déu, ningu no
pot esdevenir jutge del propi germa.
Els homes certament amb els seus
judicis s’aturen a la superficie,
mentre que el Pare mira l'interior. Si
en fan de mal les paraules quan
estan motivades per sentiments de
gelosia i enveja! Parlar malament del
propi germa en la seva abséncia
equival a exposar-lo al descredit, a
comprometre la seva reputacidia
deixar-lo a merce de la xafarderia.
No judicar i no condemnar significa,
en positiu, saber percebre el que de



bo hi ha en cada persona ino
permetre que hagi de patir pel nostre
judici parcial i per la nostra
presumpcio de saber-ho tot.
Tanmateix, aixo no és encara
suficient per manifestar la
misericordia. Jesus demana també
perdonar i donar. Ser instruments del
perdo, perqué hem estat els primers
a haver-lo rebut de Déu. Ser
generosos amb tots sabent que també
Déu eixampla sobre nosaltres la seva
benevoléncia amb magnanimitat.

Misericordiosos com el Pare, doncs,
és el “lema” de 'Any Sant. En la
misericordia tenim la prova de com
Déu estima. Ell es dona del tot, per
sempre, gratuitament i sense
demanar res a canvi. Ve al nostre
ajut quan l'invoquem. Es bell que
'oracio quotidiana de I'Església
comenci amb aquestes paraules:
«Déu meu, veniu a salvar-me; no
tardeu a ajudar-me, Senyor» (Sl 70,
2). L'auxili que invoquem és ja el



primer pas de la misericordia de Déu
envers nosaltres. Ell ve a salvar-nos
de la condicio de feblesa en que
vivim. I el seu auxili consisteix a
permetre'ns captar la seva preséncia
1la seva proximitat. Dia rere dia,
tocats per la seva compassio, també
nosaltres arribarem a ser compassius
amb tothom.

15. En aquest Any Sant, podrem fer
I'experiencia d'obrir el cor als qui
viuen en les més contradictories
periferies existencials, que amb
sovint el mon modern crea d’'una
manera dramatica. Quantes
situacions de precarietatide
sofriment existeixen en el mén avui!
Quantes ferides segellen la carn de
molts que no tenen veu perque el seu
crit s'ha afeblit i silenciat a causa de
la indiferéncia dels pobles rics. En
aquest Jubileu 1'Església sera cridada
a curar encara meés aquestes ferides,
a alleujar-les amb I'oli de la
consolacid, a embenar-les amb la



misericordia i a curar-les amb la
solidaritat i la deguda atencio. No
caiguem en la indiferéncia que
humilia, en I'habitualitat que
anestesia I'anim i impedeix de
descobrir la novetat, en el cinisme
que destrueix. Obrim els nostres ulls
per mirar les miseries del mon, les
ferides de tants germans i germanes
privats de la dignitat, i sentim-nos
provocats a escoltar el seu crit
d'auxili. Que les nostres mans
estrenyin les seves mans, i acostem-
los a nosaltres perque sentin I’escalf
de la nostra preséncia, de ’amistat i
de la fraternitat. Que el seu crit
esdevingui el nostre i junts puguem
trencar la barrera de la indiferencia
que sol regnar sobiranament per
amagar la hipocresia il'egoisme.

Tinc ben viu el desig que el poble
cristia reflexioni durant el Jubileu
sobre les obres de misericordia
corporals i espirituals. Sera una
manera de desvetllar la nostra



consciencia, molts cops letargica
davant el drama de la pobresa, i
d’entrar encara més en el cor de
I'Evangeli, on els pobres son els
privilegiats de la misericordia divina.
La predicacio de Jesus ens presenta
aquestes obres de misericordia
perque puguem adonar-nos de si
vivim o no com a deixebles seus.
Redescobrim les obres de
misericordia corporal: donar de
menjar al famolenc, donar de beure
als assedegats, vestir els nus, acollir
els forasters, assistir els malalts,
visitar els presos, enterrar els morts.
I no oblidem les obres de
misericordia espiritual: donar consell
als qui el necessiten, ensenyar als
ignorants, corregir els pecadors,
consolar els tristos, perdonar les
ofenses, suportar amb paciéncia les
persones molestes, pregar Déu pels
vius i pels difunts.

No podem escapar a les paraules del
Senyor i basant-nos en elles serem



judicats: si hem donat de menjar al
famolenc i de beure a I'assedegat. Si
hem acollit el foraster i vestit el nu.
Si dediquem temps a acompanyar el
malalt o el presoner (cf. Mt 25,
31-45). Igualment se'ns preguntara si
hem ajudat a superar el dubte, que fa
caure en la por i que sovint és font de
soledat; si hem estat capacos de
vencer la ignorancia en que viuen
milions de persones, sobretot els
nens privats de 1'ajuda necessaria
per ser rescatats de la pobresa; si
hem estat capacos de ser proxims a
qui estava sol i afligit; si perdonem el
qui ens ha ofés i rebutgem qualsevol
forma de rancunia o de violéncia que
condueix a la violéencia; si hem tingut
paciéncia seguint I'exemple de Déu
que és tan pacient amb nosaltres;
finalment, si encomanem al Senyor
en la pregaria els nostres germans i
germanes. En cadascun d'aquests
“més petits” hi és present Crist
mateix. La seva carn es fa novament
visible com a cos martiritzat, nafrat,



flagel- lat, desnodrit, en fuga...
perque nosaltres el reconeguem, el
toquem i1'assistim amb atencié. No
oblidem les paraules de sant Joan de
la Creu: «Al capvespre t’examinaran
en l'amor» [12].

16. En I'Evangeli de Lluc trobem un
altre aspecte important per viure
amb fe el Jubileu. L'evangelista narra
que Jesus, un dissabte, va tornar a
Natzaret i, com era costum, va entrar
a la Sinagoga. El van cridar perque
llegis I'Escriptura i la comentés. E1
passatge era el del profeta Isaies on
esta escrit: «L'Esperit del Senyor
reposa sobre meu, perque ell m’ha
ungit. M’ha enviat a portar la bona
nova als pobres, a proclamar als
captius la llibertat i als cecs el retorn
de la llum,a posar en llibertat els
oprimits, a proclamar ’any de
misericordia del Senyor» (61, 12).
“Un any de misericordia”: és aixo el
que el Senyor anuncia i el que
desitgem viure. Aquest Any Sant



comporta la riquesa de la missio de
Jesus que ressona en les paraules del
Profeta: portar una paraula i un gest
de consolacio als pobres, anunciar
l'alliberament a tots els estan
presoners de les noves esclavituds de
la societat moderna, restituir la vista
a qui ja no pot hi veure perque s'ha
replegat sobre si mateix, i tornar a
donar dignitat a tots els qui n’han
estat privats. La predicacio de Jesus
es fa novament visible en les
respostes de fe que el testimoniatge
dels cristians és cridat a oferir. Que
ens acompanyin les paraules de
I'Apostol: «El qui practica
misericordia, que ho faci amb
alegria» (Rm 12, 8).

17. Que la Quaresma d'aquest Any
Jubilar sigui viscuda amb major
intensitat, com a moment fort per a
celebrar i experimentar la
misericordia de Déu. Quantes
pagines de la Sagrada Escriptura
poden ser meditades a les setmanes



de Quaresma per a redescobrir el
rostre misericordios del Pare! Amb
les paraules del profeta Miquees
també nosaltres podem repetir: Tu
ets un Déu que perdones les culpes i
passes per alt les infidelitats de la
resta del teu poble, de la teva heretat.
No mantens per sempre I’enuig: tu et
complaus a usar la misericordia. De
nou et compadiras de nosaltres:
trepitjaras les nostres culpes i
llancaras al fons del mar tots els
nostres pecats (cf. 7, 18-19).

Les pagines del profeta Isaies podran
ser meditades amb major atenci6 en
aquest temps d'oracid, dejuni i
caritat: «El dejuni que jo aprecio és
aquest: allibera els qui han estat
empresonats injustament, deslliga les
corretges del jou, deixa lliures els
oprimits i trosseja jous de tota mena.
Comparteix el teu pa amb els qui
passen fam, acull a casa teva els
pobres vagabunds, vesteix el qui va
despullat. No els defugis, que soén



germans teus. Llavors brillara com
I’alba la teva llum, i les teves ferides
es clouran en un moment. Tindras
per avantguarda la teva bondat, 1 per
rereguarda la gloria del Senyor.
Quan invoquis el Senyor, ell mateix
et respondra; quan cridis auxili, ell et
dira: Aqui em tens! Si treus de casa
teva tots els jous i no assenyales amb
el dit per acusar, si dones el teu pa
als famolencs i satisfas la fam dels
indigents, llavors la teva llum
s’alcara en la foscor, el teu capvespre
sera clar com el migdia. En tot
moment el Senyor et conduira, en ple
desert saciara la teva fam, et fara fort
1 vigoros i seras com un hort amarat
d’aigua, com una font que mai no
s’estronca» (58, 6-11).

Que la iniciativa “24 hores per al
Senyor”, a celebrar durant el
divendres i dissabte que precedeixen
el IV diumenge de Quaresma,
s'incrementi a les diocesis. Moltes
persones estan tornant a acostar-se



al sagrament de la Reconciliacio i
entre elles molts joves, que en
aquesta experiencia solen retrobar el
cami per tornar al Senyor, per viure
un moment d'intensa oracio 1
redescobrir el sentit de la propia
vida. Novament posem convencuts al
centre el sagrament de la
Reconciliacio, perqué ens permet
experimentar en carn propia la
grandesa de la misericordia. Sera per
a cada penitent font de veritable pau
interior.

Mai no em cansaré d'insistir que els
confessors siguin un veritable signe
de la misericordia del Pare. Ser
confessors no s'improvisa. Se
n'arriba a ser-ho quan, primer que
res, ens fem nosaltres penitents a la
recerca de perdo. No oblidem mai
que ser confessors significa
participar de la mateixa missio de
Jesus i ser signe concret de la
continuitat d'un amor divi que
perdona i que salva. Cadascun de



nosaltres ha rebut el do de 1'Esperit
Sant per al perdd dels pecats, en som
responsables. Cap de nosaltres no és
amo del Sagrament, sino un fidel
servidor del perdo de Déu. Cada
confessor haura d'acollir als fidels
com el pare en la parabola del fill
prodig: un pare que corre a
I’encontre del fill malgrat que hagi
dilapidat els seus béns. Els confessors
son cridats a abracar aquest fill
penedit que torna a casaia
manifestar 1'alegria per haver-lo
trobat. No es cansaran de sortir a
I'encontre tampoc de l'altre fill que es
va quedar fora, incapac d'alegrar-se,
per explicar-li que el seu judici sever
és injust i no té cap sentit davant la
misericordia del Pare que no coneix
limits. No faran preguntes
impertinents, siné que com el pare
de la parabola interrompran el
discurs preparat pel fill prodig,
perqueé seran capagos de percebre en
el cor de cada penitent la invocacio
d'ajuda i la suplica de perd¢. En fi,



els confessors son cridats a ser
sempre, arreu, en cada situacio i
malgrat tot, el signe de la primacia de
la misericordia.

18. Durant la Quaresma d'aquest Any
Sant tinc la intencid d'enviar els
Missioners de la Misericordia. Seran
un signe de la sol- licitud materna de
I'Església per al Poble de Déu, perquée
entri en profunditat en la riquesa
d'aquest misteri tan fonamental per
a la fe. Seran sacerdots als quals
donaré l'autoritat de perdonar també
els pecats que estan reservats a la
Seu Apostolica, perque es faci
evident l'amplitud del seu mandat.
Seran, sobretot, signe viu de com el
Pare acull els qui estan a la recerca
del seu perdo. Seran missioners de la
misericordia perqueé seran artifexs
davant de tothom d'un encontre
carregat d'humanitat, font
d'alliberament, ric de responsabilitat,
per superar els obstacles i reprendre
la vida nova del Baptisme. Es



deixaran conduir en la seva missio
per les paraules de I'Apostol: «Déu va
sotmetre tothom a la desobediéncia,
per ser misericordios envers
tothom» (Rm 11, 32). Tothom, en
efecte, sense excloure ningu, és
cridat a percebre la crida a la
misericordia. Que els missioners
visquin aquesta crida conscients de
poder fixar la mirada en Jesus, «gran
sacerdot misericordios i digne de

fe» (He 2, 17).

Demano als germans bhisbes que
invitin i1 acullin aquests Missioners,
perqueé siguin primer que res
predicadors convincents de la
misericordia. Que s'organitzin a les
diocesis “missions per al poble” de
manera que aquests Missioners
siguin anunciadors de 1'alegria del
perdd. Que se'ls demani de celebrar
el sagrament de la Reconciliacio per
als fidels, perque el temps de gracia
donat en I'Any Jubilar permeti a tants
fills allunyats trobar el cami de



tornada cap a la casa paterna. Que
els Pastors, especialment durant el
temps fort de la Quaresma, siguin
sol- licits a invitar els fidels a acostar-
se «al tron de la gracia, a fi d'obtenir
misericordia i aconseguir gracia» (He
4,16).

19. Que la paraula del perdo pugui
arribar a tots i la crida a
experimentar la misericordia no
deixi ningu indiferent. La meva
invitacio a la conversio es dirigeix
amb major insistencia a aquelles
persones que es troben allunyades de
la gracia de Déu a causa de la seva
conducta de vida. Penso d’'una
manera particular en els homes i
dones que pertanyen a algun grup
criminal, qualsevol que aquest sigui.
Pel vostre bé, us demano de canviar
de vida. Us ho demano en el nom del
Fill de Déu que, si bé combat el pecat,
mai no rebutja cap pecador. No
caigueu en la terrible trampa de
pensar que la vida depén dels diners



i que davant ell tota la resta es torna
sense valor i dignitat. Es només un
miratge. No portem els diners amb
nosaltres al més enlla. Els diners no
ens donen la veritable felicitat. La
violencia usada per arreplegar
fortunes que degoten sang no
converteix a ningu en poderos ni
immortal. Per a tots, tard o d'hora,
arriba el judici de Déu al qual ningu
no pot escapar.

Que la mateixa crida arribi també a
totes les persones promotores o
complices de corrupcid. Aquesta
nafra putrefacta de la societat és un
greu pecat que crida cap al cel
perque mina des dels seus fonaments
la vida personal i social. La corrupcio
impedeix mirar el futur amb
esperanca perque amb la seva
prepoténcia i avidesa destrueix els
projectes dels febles i oprimeix els
més pobres. Es un mal que nia en
gestos quotidians per expandir-se
després en escandols publics. La



corrupcio és una obstinacio en el
pecat, que pretén substituir Déu amb
la il- lusio dels diners com a forma de
poder. Es una obra de les tenebres,
sostinguda per la sospita i la intriga.
Corruptio optimi pessima, deia amb
rao sant Gregori el Gran, per indicar
que ningu no pot sentir-se immune
d'aquesta temptacio. Per eradicar-la
de la vida personal i social son
necessaries prudencia, vigilancia,
lleialtat, transparéncia, unides al
coratge de la denuncia. Si no se la
combat obertament, tard o d'’hora
busca complices i destrueix
l'existencia.

Aquest és el temps oportu per
canviar de vida! Aquest és el temps
per deixar-se tocar el cor. Davant
tants crims comesos, escolteu el plor
de totes les persones innocents
depredades per vosaltres de la vida,
de la familia, dels afectes i de la
dignitat. Continuar pel cami del mal
és només font d’inanitat i de tristesa.



La veritable vida és quelcom ben
distint. Déu esta disposat a escoltar-
vos, i també jo ho estic, com els meus
germans bisbes i sacerdots. Basta
nomeés que acolliu la crida a la
conversio i us sotmeteu a la justicia,
mentre I'Església us ofereix
misericordia.

20. No sera inutil en aquest context
recordar la relacio existent entre
justicia i misericordia. No es tracta
pas de dos aspectes contradictoris,
sind d’'una unica realitat que es
desenvolupa progressivament fins a
aconseguir el seu apex en la plenitud
de I'amor. La justicia és un concepte
fonamental per a la societat civil
quan, normalment, es fa referencia a
un ordre juridic a través del qual
s'aplica la llei. Per justicia s'entén
també que a cadascu ha de ser donat
el que li és degut. En la Biblia, molts
cops es fa referéncia a la justicia
divina i a Déu com a jutge.
Generalment és entesa com



I'observacio integral de la llei i com
el comportament de tot bon israelita
conforme als manaments donats per
Déu. Aquesta visid, pero, ha portat no
poques vegades a caure en el
legalisme, falsificant el seu sentit
originari i enfosquint el profund
valor que la justicia posseeix. Per
superar la perspectiva legalista,
caldria recordar que en la Sagrada
Escriptura la justicia és concebuda
essencialment com un abandonar-se
confiat a la voluntat de Déu.

Per la seva banda, Jesus parla molts
cops de la importancia de la fe, més
aviat que de 1'observanca de la llei.
Es en aquest sentit que hem de
comprendre les seves paraules quan
estant a taula amb Mateu i els seus
amics diu als fariseus que el
criticaven perqué menjava amb els
publicans i pecadors: «Aneu a
aprendre que significa: Misericordia
vull i no sacrificis. Perqué no he
vingut a cridar els justos, sino els



pecadors» (Mt 9,13). Davant la visio
d'una justicia com a mera
observanca de la llei que jutja,
dividint les persones en justos i
pecadors, Jesus s'inclina a mostrar el
gran do de la misericordia que busca
els pecadors per oferir-los el perdd i
la salvacio. Es compren perque en
preséncia d'una perspectiva tan
alliberadora i font de renovacio,
Jesus hagi estat rebutjat pels fariseus
1 pels doctors de la llei. Aquests, per
ser fidels a la llei, posaven nomeés
pesos sobre les espatlles de les
persones, pero aixi frustraven la
misericordia del Pare. El reclam a
observar la llei no pot obstaculitzar
'atencio per les necessitats que
toquen la dignitat de les persones.

Respecte d'aix0 és molt significativa
la referencia que Jesus fa al profeta
Osees —«jo vull amor, no sacrifici».
Jesus afirma que d'ara en endavant
la regla de vida dels seus deixebles
haura de ser la que dona la primacia



a la misericordia, com Ell mateix
testimonia compartint la taula amb
els pecadors. La misericordia, un cop
més, es revela com la dimensio
fonamental de la missié de Jesus. Es
un veritable repte per als seus
interlocutors que s’aturen en el
respecte formal de la llei. Jesus, en
canvi, va més enlla de la llei; el seu
compartir amb aquells que la llei
considerava pecadors permet
comprendre fins on arriba la seva
misericordia.

També 1'Apostol Pau va fer un
recorregut semblant. Abans de
trobar Jesus en el cami de Damasc, la
seva vida estava dedicada a
perseguir de manera irreprensible la
justicia de la llei (cf. F1 3, 6). La
conversio a Crist el va conduir a
ampliar la seva visio precedent fins
al punt que en la carta als Galates
afirma: «Hem cregut en Jesucrist, 1
aixi com justos, no per les obres de la
Llei» (2, 16). Sembla que la seva



comprensio de la justicia canvia
radicalment. Pau ara posa en primer
lloc la fe i ja no la llei. No és
I’observanca de la llei que salva, sin6
la fe en Jesucrist, que amb la seva
mort i resurreccio porta la salvacio
junt amb la misericordia que
justifica. La justicia de Déu esdevé
ara l’alliberament per als qui estan
oprimits per l'esclavitud del pecat i
de totes les seves consequencies. La
justicia de Déu és el seu perdo (cf. Sl
51, 11-16).

21. La misericordia no és contraria a
la justicia sino que expressa el
comportament de Déu envers el
pecador, oferint-li una ulterior
possibilitat per examinar-se,
convertir-se i creure. L'experiéncia
del profeta Osees ens ve a ajudar per
mostrar-nos la superacio de la
justicia en la direccio de la
misericordia. L'época d'aquest
profeta es compta entre les més
dramatiques de la historia del poble



hebreu. El Regne esta proxim de la
destruccio; el poble no ha romas fidel
a l'alianca, s’ha allunyat de Déu i ha
perdut la fe dels Pares. Segons una
logica humana, és just que Déu pensi
a rebutjar el poble infidel: no ha
observat el pacte establert i per tant
mereix la pena corresponent, 1'exili.
Les paraules del profeta ho
testifiquen: «No tornara al pais
d'Egipte, sin0 que Assur sera el seu
rei, perqué no han volgut convertir-
se» (Os 11, 5). I no obstant aixo,
després d'aquesta reaccio que apel-
la a la justicia, el profeta modifica
radicalment el seu llenguatge i revela
el vertader rostre de Déu: « Aix0 em
trasbalsa el cor, s’encén la meva
pietat. No cediré a la meva
indignacio, no tornaré a destruir
Efraim, perque jo soc Déuino un
home, sdc el Sant, present enmig teu:
no soc dels qui es passegen d’aci
d’alla» (11, 8-9). Sant Agusti, com
comentant les paraules del profeta



diu: «Es més facil que Déu contingui
la ira que la misericordia» [13].

Si Déu s’aturés en la justicia deixaria
de ser Déu, seria com tots els homes
que invoquen respecte per la llei. La
justicia sola no basta, i I'experiéncia
ensenya que apel- lant només a ella
es corre el risc de destruir-la. Per
aixo Déu va més enlla de la justicia
amb la misericordia i el perdo. Aixo
no significa restar valor a la justicia o
fer-la superflua, al contrari. Qui
s'equivoca haura d'expiar la pena.
Només que aquest no és el fi, sino
l'inici de la conversio, perque
s'experimenta la tendresa del perdo.
Déu no rebutja la justicia. Ell
I'engloba ila supera en un
esdeveniment superior on
s'experimenta l'amor que esta a la
base d'una veritable justicia. Hem de
prestar molta atencio al que escriu
Pau per no caure en el mateix error
que l'Apostol retreia als seus
contemporanis jueus: «Desconeixen



la justicia que ve de Déu i busquen
de fer-se justos pel seu propi compte,
sense sotmetre’s a la justicia
salvadora de Déu. Perque Crist és el
terme de la Llei, i aixi tothom qui
creu en ell rep la justicia de

Déu» (Rm 10, 3-4). Aquesta justicia de
Déu és la misericordia concedida a
tots com a gracia per rao de la mort i
resurreccio de Jesucrist. La Creu de
Crist, llavors, és el judici de Déu
sobre tots nosaltres i sobre el mén,
perque ens ofereix la certesa de
I'amor i de la vida nova.

22. El Jubileu comporta també la
referencia a la indulgéncia. En 'Any
Sant de la Misericordia adquireix
una rellevancia particular. El perdd
de Déu pels nostres pecats no coneix
limits. En la mort i resurreccio de
Jesucrist, Déu fa evident aquest amor
que és capag fins i tot de destruir el
pecat dels homes. Deixar-se
reconciliar amb Déu és possible per
mitja del misteri pasqual i de la



mediaci6 de 1'Església. Déu, doncs,
esta sempre disponible al perdo i mai
no es cansa d'oferir-lo de manera
sempre nova i inesperada. Tots
nosaltres, no obstant aixo, vivim
I'experiencia del pecat. Sabem que
som cridats a la perfecci6 (cf. Mt 5,
48), pero sentim fort el pes del pecat.
Mentre percebem la poténcia de la
gracia que ens transforma,
experimentem també la forca del
pecat que ens condiciona. Malgrat el
perdo, portem en la nostra vida les
contradiccions que son consequéncia
dels nostres pecats. En el sagrament
de la Reconciliacio Déu perdona els
pecats, que realment queden cancel-
lats; 1 tanmateix, I'empremta
negativa que els pecats tenen en els
nostres comportaments i en els
nostres pensaments roman. La
misericordia de Déu és fins i tot més
forta que aixo0. Ella esdevé
indulgeéncia del Pare que a través de
I’Esposa de Crist arriba al pecador
perdonat il'allibera de tot residu de



la consequiéncia del pecat, habilitant-
lo a obrar amb caritat, a créixer en
I'amor més aviat que recaure en el
pecat.

L'Església viu la comunio dels Sants.
En I'Eucaristia aquesta comunid, que
és do de Déu, actua com a unioé
espiritual que ens uneix els creients
amb els Sants i els Beats el nombre
dels quals és incalculable (cf. Ap 7, 4).
La seva santedat ve en ajuda de la
nostra fragilitat, i aixi la Mare
Església és capac amb la seva
pregaria i la seva vida de trobar la
debilitat d'alguns amb la santedat
d'altres. Viure llavors la indulgéncia
en I'Any Sant significa acostar-se a la
misericordia del Pare amb la certesa
que el seu perdo s'estén sobre tota la
vida del creient. Indulgéncia és
experimentar la santedat de
I'Església que dona a tots de prendre
part en els beneficis de la redempcio
de Crist, per tal que el perdo arribi
fins a les extremes consequéncies



amb que assoleix I'amor de Déu.
Visquem intensament el Jubileu
demanant al Pare el perdd dels
pecats i la dispensacio de la seva
indulgencia misericordiosa.

23. La misericordia posseeix un valor
que sobrepassa els confins de
I'Església. Ella ens relaciona amb el
Judaisme i1'Islam, que la consideren
un dels atributs que més qualifiquen
Déu. Israel primer que tot va rebre
aquesta revelacio, que roman en la
historia com el comencament d'una
riquesa incommensurable d'oferir a
tota la humanitat. Com hem vist, les
pagines de I'Antic Testament estan
entreteixides de misericordia perqué
narren les obres que el Senyor ha
realitzat a favor del seu poble en els
moments més dificils de la seva
historia. L'Islam, per la seva part,
entre els noms que atribueix al
Creador hi ha el de Misericordios i
Clement. Aquesta invocacio apareix
amb frequeéncia als llavis dels fidels



musulmans, que se senten
acompanyats i sostinguts per la
misericordia en la seva quotidiana
debilitat. També ells creuen que
ningu no pot limitar la misericordia
divina perque les seves portes estan
sempre obertes.

Que aquest Any Jubilar viscut en la
misericordia pugui afavorir el
trobament amb aquestes religions i
amb les altres nobles tradicions
religioses; que ens faci més oberts al
dialeg per coneixer-nos i
comprendre'ns millor; elimini tota
forma de foscor i menyspreu, i
allunyi qualsevol forma de violéncia
i de discriminacio.

24. El pensament es dirigeix ara a la
Mare de la Misericordia. Que la
dolcor de la seva mirada ens
acompanyi en aquest Any Sant,
perque tots puguem redescobrir
l'alegria de la tendresa de Déu. Ningu
com Maria no ha conegut la



profunditat el misteri de Déu fet
home. Tot en la seva vida va ser
plasmat per la preséncia de la
misericordia feta carn. La Mare del
Crucificat Ressuscitat va entrar al
santuari de la misericordia divina
perqueé va participar intimament en
el misteri del seu amor.

Escollida per ser la Mare del Fill de
Déu, Maria va estar preparada des de
sempre per ser Arca de lAlian¢a
entre Déu i els homes. Va custodiar
en el seu cor la divina misericordia
en perfecta sintonia amb el seu Fill
Jesus. El seu cant de lloancga, al
llindar de la casa d’Elisabet, va estar
dedicat a la misericordia que s'estén
«de generacio en generacio» (Lc 1,
50). També nosaltres estavem
presents en aquelles paraules
profetiques de la Verge Maria. Aixo
ens servira de consolacio i de suport
mentre travessarem la Porta Santa
per experimentar els fruits de la
misericordia divina.



Al peu de la creu, Maria junt amb
Joan, el deixeble de 1'amor, és
testimoni de les paraules de perdo
que surten de la boca de Jesus. El
perdo suprem ofert a qui l'ha
crucificat ens mostra fins on pot
arribar la misericordia de Déu.
Maria testifica que la misericordia
del Fill de Déu no coneix limits i
arriba a tots sense excloure ningu. Li
adrecem l'antiga i sempre nova
pregaria de la Salve Regina, perque
mai no es cansi de girar vers
nosaltres els seus ulls
misericordiosos i ens faci dignes de
contemplar el rostre de la
misericordia, el seu Fill Jesus.

Que la nostra pregaria s'estengui
també a tants Sants i Beats que han
fet de la misericordia la seva missio
de vida. En particular el pensament
es dirigeix a la gran apostol de la
misericordia, santa Faustina
Kowalska. Que ella, que va ser
cridada a entrar en les profunditats



de la divina misericordia,
intercedeixi per nosaltres i ens
obtingui de viure i de caminar
sempre en el perdd de Déuien la
indestructible confianca en el seu
amor.

25. Un Any Sant extraordinari, doncs,
per viure en la vida de cada dia la
misericordia que des de sempre el
Pare dispensa cap a nosaltres. En
aquest Jubileu deixem-nos
sorprendre per Déu. Ell mai no es
cansa d’obrir la porta del seu cor per
repetir que ens estima i vol
compartir amb nosaltres la seva
vida. L'Església sent la urgencia
d'anunciar la misericordia de Déu.
La seva vida és autentica i creible
quan amb conviccio fa de la
misericordia el seu anunci. Ella sap
que la primera tasca, sobretot en un
moment com el nostre, ple de grans
esperances i fortes contradiccions, és
la d'introduir a tots en el misteri de
la misericordia de Déu, contemplant



el rostre de Crist. L'Església és
cridada a ser el primer testimoni
verac de la misericordia, professant-
la i vivint-la com el centre de la
Revelacio de Jesucrist. Des del cor de
la Trinitat, des de la intimitat més
profunda del misteri de Déu, brolla i
corre sense parar el gran riu de la
misericordia. Aquesta font mai no
podra exhaurir-se, per molts que
siguin els qui s'hi acosten. Cada cop
que algu en tindra necessitat hi
podra venir, perque la misericordia
de Déu no té fi. Tan insondable és la
profunditat del misteri que enclou,
tan inesgotable la riquesa que d'ella
prové.

Que en aquest Any Jubilar 'Església
esdevingui eco de la Paraula de Déu
que ressona forta i decidida com una
paraula i un gest de perdo, de suport,
d'ajuda, d'amor. Que mai es cansi
d'oferir misericordia i sigui sempre
pacient a confortar i perdonar. Que
I'Església es faci veu de cada home i



dona i repeteixi amb confianca i
sense parar: «Recorda't, Senyor, de la
teva misericordia i del teu amor; que
son eterns» (SI 25, 6).

Donat a Roma, prop de Sant Pere, I'11
d'abril, Vigilia del IT Diumenge de
Pasqua o de la Divina Misericordia,
de I'Any del Senyor 2015, tercer del
meu pontificat.

FRANCESC

[1]. Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, n. 4.

[2]. Joan XXIII, Discurs d’obertura del
Concili ecumenic Vatica II Gaudet
Mater

[3]. Pau VI, Discurs de clausura del
Concili ecumeénic Vatica II, 7
desembre 1965.



[4]. Cf. Conc. ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 16; Const.
past. Gaudium et spes, n. 15.

[5]. Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae, 1111, q. 30, a. 4.

[6]. XXVI Diumenge del Temps
Ordinari. Aquesta col- lecta ja
apareix, en el segle VIII, entre els
textos eucologics del Sacramentari
Gelasia (1198).

[7]. Cf. Hom. 21: CCL 122, 149-151.

[8]. Exhort. apost. Evangelii gaudium,
n. 24.

[9]. n. 2.

[10]. Joan Paul II, Carta Enc. Dives in
misericordia, n. 15.

[11]. Ibid., n. 2.
[12]. Paraules de llum i d’amor, § 56.

[13]. Enarr. in Ps. 76, 11.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-
de-la-butlla-misericordiae-vultu/
(15/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/

	Llibre electrònic de la butlla Misericordiae Vultus

