
opusdei.org

«Christus vivit»:
audiollibre i llibre
electrònic

Exhortació Apostòlica del Papa
Francesc «Christus vivit» sobre
la fe i el discerniment
vocacional dels joves. "Crist viu,
esperança nostra, i Ell és la més
bonica joventut d’aquest món"
comença dient el Papa. Us
l'oferim en àudio i en text.

11/05/2022



Escolta la lectura completa de
l'Exhortació Apostòlica «Christus
vivit» (03:40:13)

Disponible també a ivoox i Spotify

EXHORTACIÓ APOSTÒLICA POST-
SINODAL

CHRISTUS VIVIT

DEL SANT PARE

FRANCESC

ALS JOVES I A TOT EL POBLE DE DÉU

Introducció

Capítol primer: Què diu la Paraula de
Déu sobre els joves?

Capítol segon: Jesucrist sempre jove

https://go.ivoox.com/rf/81091648
https://open.spotify.com/episode/64YaG5vL6OUVEy2a6Egww9?si=adb62d115ec54375


Capítol tercer: Vosaltres sou l’ara de
Déu

Capítol quart: El gran anunci per a
tots els joves

Capítol cinquè: Camins de joventut

Capítol sisè: Joves amb arrels

Capítol setè: La pastoral del joves

Capítol vuitè: La vocació

Capítol novè: El discerniment

I al final... un desig

1. Crist viu, esperança nostra, i Ell és
la més bonica joventut d’aquest món.
Tot el que toca es torna jove, es fa
nou, s’omple de vida. Aleshores, les
primeres paraules que vull dirigir a
cada un dels joves cristians són: Ell
viu i et vol viu!

2. Ell és en tu, Ell és amb tu i mai no
se’n va. Per més que t’allunyis, allí



està el Ressuscitat, cridant-te i
esperant-te per tornar a començar.
Quan et sentis envellit per la tristesa,
la rancúnia, les pors, els dubtes o els
fracassos, Ell serà allà per retornar-te
la força i l’esperança.

3. Escric amb afecte aquesta
Exhortació apostòlica a tots els joves
cristians, és a dir, una carta que
recorda algunes conviccions de la
nostra fe i alhora encoratja a créixer
en santedat i en compromís amb la
pròpia vocació. Però ja que és una
fita dins d’un camí sinodal, em
dirigeixo alhora a tot el Poble de Déu,
als seus pastors i als seus fidels,
perquè la reflexió sobre els joves i
per als joves ens convoca i ens
estimula a tots. Per tant, en alguns
paràgrafs parlaré directament als
joves i en altres oferiré
plantejaments més generals per al
discerniment eclesial.



4. M’he deixat inspirar per la riquesa
de les reflexions i diàlegs del Sínode
de l’any passat. No podré recollir
aquí totes les aportacions que podreu
llegir en el Document final, però he
tractat d’assumir en la redacció
d’aquesta carta les propostes que
m’han semblat més significatives.
D’aquesta manera, la meva paraula
estarà carregada amb els milers de
veus de creients de tot el món que
van fer arribar les seves opinions al
Sínode. Fins i tot joves no creients,
que van voler participar amb les
seves reflexions, han proposat
qüestions que m’han plantejat noves
preguntes.

Capítol primer

Què diu la Paraula de Déu sobre els
joves?

5. Rescatem alguns tresors de les
Sagrades Escriptures, on es parla
diverses vegades dels joves i de com
el Senyor els surt a trobar.



A l’Antic Testament

6. En una època en la qual els joves
comptaven poc, alguns textos
mostren que Déu mira amb altres
ulls. Per exemple, veiem que Josep
era un dels més petits de la família
(cf. Gn 37, 2-3). Tanmateix, Déu li
comunicava coses grans en somnis i
superà tots els seus germans en
tasques importants quan tenia uns
vint anys (cf. Gn 37-47).

7. En Gedeó, reconeixem la sinceritat
dels joves, que no acostumen a
edulcorar la realitat. Quan se li diu
que el Senyor és amb ell, respongué:
«Si el Senyor és amb nosaltres, per
què ens passa tot això?» (Jt 6, 13).
Però Déu no es va molestar per
aquest retret i va redoblar la seva
aposta per ell: «Vés amb la força que
tens i salvaràs Israel» (Jt 6, 14).

8. Samuel era un jovenet insegur,
però el Senyor es comunicava amb
ell. Gràcies al consell d’un adult, obrí



el seu cor per escoltar la crida de
Déu: «Parla, que el teu servent
escolta» (1S 3, 9-10). Per això va ser
un gran profeta que va intervenir en
moments importants de la seva
pàtria. El rei Saül també era un jove
quan el Senyor el va cridar a
acomplir la seva missió (1S 9, 2).

9. El rei David fou elegit sent un noi.
Quan el profeta Samuel estava
cercant el futur rei d’Israel, un home
li va presentar com a candidats els
seus fills més grans i més
experimentats. Però el profeta digué
que l’elegit era el jovenet David, que
cuidava les ovelles (cf. 1 S 16, 6-13),
perquè «L'home veu l'aparença, el
Senyor veu el fons del cor» (v. 7). La
glòria de la joventut està en el cor
més que en la força física o en la
impressió que es provoca en els
altres.

10. Salomó, quan va succeir el seu
Pare, es va sentir perdut i digué a



Déu: «Jo sóc molt jove i no sé com
haig de governar»(1 Re 3, 7).
Tanmateix l’audàcia de la joventut el
mogué a demanar a Déu la saviesa i
es lliurà a la seva missió. Quelcom
semblant succeí a Jeremies, cridat a
despertar el seu poble sent molt jove.
Ple de temor digué: «Ai, Senyor, Déu
meu! Sóc massa jove. Com sabré
parlar?» (Jr 1, 6). Però el Senyor li
demanà que no digués això (cf. Jr 1,
7), i afegí: «No tinguis por de ningú.
Jo seré al teu costat per alliberar-te.
T'ho dic jo, el Senyor» (Jr 1, 8).
L’entrega del profeta Jeremies a la
seva missió mostra el que és possible
si s’uneixen la frescor de la joventut i
la força de Déu.

11. Una noieta jueva que es trobava
al servei del militar estranger
Naaman, va intervenir amb fe per
ajudar-lo a guarir-se de la seva
malaltia (cf. 2 R 5, 2-6). La jove Rut
fou un exemple de generositat en
romandre amb la seva sogra caiguda



en desgracia (cf. Rt 1, 1-18), i també
demostrà la seva audàcia per sortir-
se’n en la vida (cf. Rt 4, 1-17).

En el Nou Testament

12. Diu Jesús en una paràbola (cf. Lc
15, 11-32) que el fill «més jove» se’n
va anar de la casa paterna cap a un
país llunyà (cf. vv. 12-13). Però els
somnis d’autonomia es van convertir
en llibertinatge i disbauxa (cf. v. 13)
tastant la duresa de la soledat i la
pobresa (cf. vv. 14-16). Tanmateix, va
saber pensar-s’hi per tornar a
començar (cf. vv. 17-19) i decidí
aixecar-se (cf. v. 20). Es propi d’un
cor jove disposar-se al canvi, ser
capaç de tornar a aixecar-se i deixar
que la vida ensenyi. Com no
acompanyar al fill en aquest nou
intent? Però el germà gran ja tenia el
cor envellit i es va deixar posseir per
l’avidesa, l’egoisme i l’enveja (cf. vv.
28-30). Jesús lloa el jove pecador que
torna a agafar el bon camí més que el



qui es creu fidel però no viu l’esperit
de l’amor i de la misericòrdia.

13. Jesús, l’eternament jove, vol
regalar-nos un cor sempre jove. La
Paraula de Déu ens demana:
«Netegeu-vos bé del llevat vell i
sigueu una pasta nova» (1 Co 5, 7).
Alhora ens invita a despullar-nos de
«l’home vell» per a revestir-nos del
«jove» (cf. Col 3, 9.10) [1]. I quan
explica què és revestir-se d’aquesta
joventut «que es va renovant» (v. 10)
diu que és tenir «sentiments de
compassió entranyable, de bondat,
d'humilitat, de dolcesa, de paciència,
suporteu-vos els uns als altres, i si
algú tingués res contra un altre,
perdoneu-vos-ho» (Col 3, 12-13). Això
significa que la vertadera joventut és
tenir un cor capaç d’estimar. En
canvi allò que envelleix l’ànima és
tot el que ens separa dels altres. Per
això conclou: «Per damunt de tot,
revestiu-vos de l'amor, que tot ho
lliga i perfecciona» (Col 3, 14).



14. Adonem-nos que a Jesús no li
agradava que les persones adultes
miressin amb menyspreu els més
joves o els tinguessin al seu servei de
manera despòtica. Ben al contrari, Ell
demanava: «el més important entre
vosaltres ha d'ocupar el lloc del més
jove, i el qui mana, el lloc del qui
serveix» (Lc 22, 26). Per a Ell l’edat
no establia privilegis, i que algú
tingués menys anys no volia dir que
valgués menys o tingués menys
dignitat.

15. La Paraula de Déu expressa que
els joves s’han de tractar «com a
germans» (1 Tm 5, 1), i recomana els
pares: «no amoïneu els vostres fills,
que no es desanimin» (Col 3, 21). Un
jove no pot estar desanimat, ha de
somiar coses grans, cercar horitzons
amplis, atrevir-se a més, menjar-se el
món, acceptar reptes i desitjar
aportar el millor d’ell mateix per
bastir un món millor. Per això
insisteixo els joves que no es deixin



robar l’esperança, i a cada un li
repeteixo: «Que ningú no t'hagi de
menysprear perquè ets jove» (1 Tm 4,
12).

16. Tanmateix, als joves també se’ls
recomana: «sotmeteu-vos als
ancians» (1 P 5,5). La Bíblia sempre
convida a un respecte profund als
ancians, perquè contenen un tresor
d’experiència, han provat els èxits i
els fracassos, les alegries i les grans
angoixes de la vida, les il·lusions i els
desencisos, i en el silenci del seu cor
guarden tantes històries que ens
poden ajudar a no equivocar-nos ni
enganyar-nos per falsos miratges. La
paraula d’un ancià savi convida a
respectar certs límits i a saber
dominar-se a temps: «Recomana als
joves que tinguin seny» (Tt 2, 6). No
és bo caure en un culte a la joventut,
o en una actitud juvenil que
menysprea els altres pels seus anys, o
perquè són d’una altra època. Jesús
deia que la persona sàvia es capaç de



treure del seu tresor coses noves i
velles (cf. Mt 13, 52). Un jove savi
s’obre al futur, però sempre es capaç
de rescatar quelcom de l’experiència
dels altres.

17. A l’Evangeli de Marc apareix una
persona que, quan Jesús li recorda
els manaments, diu: «tot això ho he
complert des de petit» (10, 20). Ja ho
deia el Salm: «Tu ets la meva
esperança, Senyor; he confiat en tu
des de petit [...] M'instrueixes, Déu
meu, des de petit, i encara avui
proclamo les teves meravelles» (71,
5.17). No ens hem de penedir
d’esmerçar la joventut sent bons,
obrint el cor al Senyor, vivint d’una
altra manera. Res d’això ens pren la
joventut, sinó que l’enforteix i la
renova: «tu et rejoveneixes com una
àguila» (Sl 103, 5). Per això sant
Agustí es planyia: «Tard et vaig
estimar, oh bellesa antiga i tan nova,
tard et vaig estimar»[2]. Però aquell
home ric, que havia estat fidel a Déu



en la seva joventut, va deixar que els
anys li prenguessin els somnis, i va
estimar-se més seguir aferrat als seus
béns (cf. Mc 10, 22).

18. En canvi, a l’Evangeli de Mateu hi
surt un jove (cf. Mt 19, 20.22) que
s’apropa a Jesús per demanar més
(cf. v. 20), amb aquest esperit obert
dels joves, que cerca nous horitzons i
grans reptes. En realitat el seu
esperit no era tan jove, perquè ja
s’havia aferrat a les riqueses i a les
comoditats. Ell deia amb la boca que
volia quelcom més, però quan Jesús
li demanà que fos generós i repartís
els seus béns, s’adonà que era
incapaç de deseixir-se d’allò que
tenia. Finalment, «quan aquell jove
va sentir aquestes paraules, se n'anà
tot trist» (v. 22). Havia renunciat a la
seva joventut.

19. L’Evangeli també ens parla
d’unes joves prudents, que estaven
preparades i amatents, mentre altres



vivien distretes i endormiscades (cf. 
Mt 25, 1-13). Perquè hom pot passar
la seva joventut distret, volant per la
superfície de la vida, endormiscat,
incapaç de tenir relacions profundes
i d’entrar en el més pregon de la
vida. D’aquesta manera prepara un
futur pobre, sense substància. O bé
pot gastar la seva joventut per a
conrear coses boniques i grans, i així
prepara un futur ple de vida i de
riquesa interior.

20. Si has perdut el vigor interior, els
somnis, l’entusiasme, l’esperança i la
generositat, Jesús es presenta davant
teu com ho va fer davant del fill mort
de la vídua, i amb tota la seva
potència de Ressuscitat el Senyor
t’exhorta: «Jove, aixeca't» (Lc 7, 14).

21. Sens dubte ni ha molts altres
textos de la Paraula de Déu que
poden il·luminar-nos sobre aquesta
etapa de la vida. En recollirem
alguns en els propers capítols.



Capítol segon

Jesucrist sempre jove

22. Jesús és «jove entre els joves per a
ser exemple dels joves i consagrar-los
al Senyor»[3]. Per això el Sínode ha
dit que «la joventut és una etapa
original i estimulant de la vida, que
el mateix Jesús visqué, santificant-
la»[4]. Què ens explica l’Evangeli
sobre la joventut de Jesús?

La joventut de Jesús

23. El Senyor «va expirar» (Mt 27, 50)
en una creu quan tenia una mica
més de 30 anys d’edat (cf. Lc 3, 23).
És important prendre consciència del
fet que Jesús fou un jove. Donà la
seva vida en una etapa que avui es
defineix com la d’un adult jove. En la
plenitud de la seva joventut encetà la
seva missió pública i així «una llum
va resplendir» (Mt 4, 16), sobretot
quan donà la seva vida fins la fi.
Aquest final no era improvisat, sinó



que tota la seva joventut fou una
preciosa preparació, en cada un dels
seus moments, perquè «tot en la vida
de Jesús és signe del seu misteri»[5] i
«tota la vida del Crist és misteri de 
Redempció»[6].

24. L’Evangeli no parla de la
infantesa de Jesús, però sí explica
alguns esdeveniments de la seva
adolescència i joventut. Mateu situa
aquest període de Jesús entre dos
fets: la tornada de la seva família a
Natzaret, després del temps de l’exili,
i el seu baptisme al Jordà on
començà la missió pública. Les
darreres imatges de Jesús nen són les
de un petit refugiat a Egipte (cf. Mt 2,
14-15) i després les de un repatriat a
Natzaret (cf. Mt 2, 19-23). Les
primeres imatges de Jesús, jove adult,
són les que ens el presenten amb la
gentada prop del riu Jordà, per fer-se
batejar pel seu cosí Joan Baptista,
com un més del seu poble (cf. Mt 3,
13-17).



25. Aquest baptisme no era com el
nostre, que ens introdueix en la vida
de la gràcia, sinó que fou una
consagració abans de començar la
gran missió de la seva vida.
L’Evangeli diu que el seu Baptisme
fou motiu d’alegria i complaença del
Pare: «Tu ets el meu Fill, el meu
estimat» (Lc 3, 22). Tot seguit Jesús
aparegué ple de l’Esperit Sant i fou
conduit per l’Esperit al desert. Així
estava preparat per sortir a predicar
i fer prodigis, per alliberar i guarir
(cf. Lc 4, 1-14). Cada jove, quan se
senti cridat a acomplir una missió en
aquesta terra, està invitat a
reconèixer en el seu interior
aquestes mateixes paraules que li diu
el Pare Déu: «Tu ets el meu Fill, el
meu estimat».

26. Entre aquests relats, n’hi trobem
un que presenta Jesús en plena
adolescència. Quan torna amb els
seus pares a Natzaret, després que el
perden i el retroben al Temple (cf. Lc



2, 41-51). Allí diu que «els era
obedient » (cf. Lc 2, 51), perquè no
renegava de la seva família. Després,
Lluc afegeix que Jesús «es feia gran,
avançava en enteniment i tenia el
favor de Déu i dels homes» (Lc 2, 52).
És a dir, estava sent preparat, i en
aquest període anava aprofundint en
la seva relació amb el Pare i amb els
altres. Sant Joan Pau II explicava que
no creixia només físicament, sinó
que «hi va haver també en Jesús un
creixement espiritual», perquè «la
plenitud de gràcia en Jesús era
relativa a la edat: hi havia sempre
plenitud, però una plenitud creixent
amb el progrés de l’edat»[7].

27. Amb aquestes dades evangèliques
podem dir que, en la seva etapa de
jove, Jesús es va «formant»,
preparant per acomplir el projecte
que el Pare tenia. La seva
adolescència i joventut el van
orientar vers aquesta missió
suprema.



28. En l’adolescència i en la joventut,
la seva relació amb el Pare era la del
Fill estimat, atret pel Pare, creixia
ocupant-se de les seves coses: «No
sabíeu que jo havia d’ocupar-me dels
assumptes del meu Pare?» (Lc 2, 49).
Tanmateix, no s’ha de pensar que
Jesús fos un adolescent solitari o
entotsolat. La seva relació amb la
gent era la d’un jove que compartia
tota la vida d’una família ben
integrada al poble. Aprengué la feina
del seu pare i després el va substituir
com a fuster. Per això, a l’Evangeli se
l’anomena una vegada «el fill del
fuster» (Mt 13, 55) i una altra vegada
senzillament «el fuster» (Mc 6, 3).
Aquest detall demostra que era un
noi més del poble, que es relacionava
amb tota normalitat. Ningú no el veia
com un jove estrany o separat dels
altres. Precisament per aquesta raó,
quan Jesús surt a predicar, la gent no
s’explicava d’on treia aquesta
saviesa: «No és el fill de Josep,
aquest» (Lc 4, 22).



29. El fet és que «Jesús tampoc va
créixer en una relació tancada i
absorbent amb Maria i Josep, sinó
que es movia a pler en la família més
àmplia, que inclou parents i
amics»[8]. Així entenem per què els
seus pares, quan tornaven del
pelegrinatge a Jerusalem, estaven
tranquils pensant que el jovenet de
dotze anys (cf. Lc 2, 42) caminava
lliurement entre la gent, sense
veure’l en tot un dia sencer: «Pensant
que era a la caravana, van fer una
jornada de camí» (Lc 2, 44). Creien
que Jesús era allà, anant i venint
entre els altres, fent broma amb els
nois de la seva edat, escoltant les
narracions dels adults i compartint
les alegries i tristeses de la caravana.
El terme grec utilitzat per Lluc per a
la caravana de pelegrins, synodia,
indica precisament aquesta
«comunitat en camí» de la que forma
parta la sagrada família. Gràcies a la
confiança dels seus pares, Jesús es



mou lliurement i aprèn a caminar
amb tots els altres.

La seva joventut ens il·lumina

30. Aquests aspectes de la vida de
Jesús poden inspirar als joves que
creixen i es preparen per a la seva
missió. Això implica madurar en la
relació amb el Pare, en la consciència
de ser un més de la família i del
poble. I en l’apertura a ser curullat
per l’Esperit i conduit a realitzar la
missió que Déu encomana, la pròpia
vocació. Res d’això hauria de ser
ignorat en la pastoral juvenil, per tal
de no crear projectes que aïllin els
joves de la família i del món, o que
els converteixin en una minoria
selecta i preservada de tot contagi.
Més aviat ens calen projectes que els
enforteixin, els acompanyin i els
llancin a la trobada amb els altres, en
servei generós, a la missió.

31. Jesús no us il·lumina a vosaltres,
joves, des de lluny o des de fora, sinó



des de la seva pròpia joventut, que
comparteix amb vosaltres. És molt
important contemplar el Jesús jove
que ens mostren els evangelis,
perquè fou veritablement un de
vosaltres, i en Ell es poden
reconèixer moltes notes dels cors
joves. Ho veiem, per exemple, en els
següents trets: «Jesús tenia confiança
incondicional en el Pare, tenia cura
de l’amistat amb els deixebles, i fins i
tot en els moments crítics va
romandre fidel a ells. Manifestà una
pregona compassió pels més febles,
especialment pels pobres, els malalts,
els pecadors i els exclosos. Va ser
valent per enfrontar-se a les
autoritats religioses i polítiques del
seu temps; visqué l’experiència de
sentir-se incomprès i descartat; va
sentir por al sofriment i conegué la
fragilitat de la passió; va dirigir la
seva mirada al futur abandonant-se
en les mans segures del Pare i a la
força de l’Esperit. En Jesús tots els
joves es poden reconèixer»[9].



32. D’una altra banda, Jesús ha
ressuscitat i ens vol fer participar de
la novetat de la seva resurrecció. Ell
és la vertadera joventut d’un món
envellit, i també és la joventut d’un
univers que espera amb «dolors de
part» (Rm 8, 22) ser revestit amb la
seva llum i amb la seva vida. A prop
d’ell podem beure de la veritable deu
que manté vius els nostres somnis,
els nostres projectes, els nostres
grans ideals, i que ens llança a
l’anunci de la vida que val la pena.
En dos detalls curiosos de l’evangeli
de Marc pot advertir-se la crida a la
vertadera joventut dels ressuscitats.
D’una banda, a la passió del Senyor
hi surt un jove poruc que intentava
seguir Jesús però que va fugir nu (cf. 
Mc 14, 51-52), un jove que no va tenir
la força per arriscar-ho tot per seguir
el Senyor. En canvi, prop del
sepulcre buit, hi veiem un jove
«vestit de blanc» (16, 5) que invitava
a perdre el temor i anunciava el goig
de la resurrecció (cf. 16, 6-7).



33. El Senyor ens crida a encendre
estrelles en la nit d’altres joves, ens
invita a mirar els vertaders astres,
aquests signes tan variats que Ell ens
dóna per tal que no ens quedem
aturats, sinó que imitem el
sembrador que mirava les estrelles
per poder llaurar el camp. Déu encén
estrelles per tal que seguim
caminant: «Els estels brillen en el seu
lloc de guàrdia, joiosos i contents.
Quan ell els crida, responen: Som
aquí!» (Ba 3, 34-35). Però Crist mateix
és per a nosaltres la gran llum
d’esperança i de guia en la nostra nit,
perquè Ell és «l'estel resplendent del
matí» (Ap 22, 16).

La joventut de l’Església

34. Ser jove, més que una edat és un
estat del cor. Per això una institució
tan antiga com l’Església pot
renovar-se i tornar a ser jove en
diverses etapes de la seva
llarguíssima història. En realitat, en



els seus moments més tràgics sent la
crida a tornar a l’essencial del
primer amor. Recordant aquesta
veritat, el Concili Vaticà II expressava
que «rica en un llarg passat, sempre
viu en ella i anant vers la perfecció
humana en el temps i cap als
objectius darrers de la història i de la
vida, és la veritable joventut del
món». En ella sempre és possible
trobar Crist «el company i amic dels
joves»[10].

Una Església que es deixa renovar

35. Demanem al Senyor que alliberi
l’Església dels qui volen envellir-la,
esclerotitzar-la en el passat, aturar-
la, tornar-la immòbil. També
demanem que l’alliberi d’una altra
temptació: creure que és jove perquè
cedeix a tot allò que el món li ofereix,
creure que es renova perquè amaga
el seu missatge i es mimetitza amb
els altres. No. És jove quan és ella
mateixa, quan rep la força sempre



nova de la Paraula de Déu, de
l’Eucaristia, de la presència de Crist i
de la força del seu Esperit cada dia.
És jove quan és capaç de tornar una
vegada i una altra a la seva font.

36. És cert que els membres de
l’Església no hem de ser «persones
estranyes». Tots han de sentir-nos
germans i propers, com els Apòstols,
que «eren ben vistos de tot el
poble» (Ac 2, 47; cf. 4, 21.33; 5, 13).
Però alhora hem d’atrevir-nos a ser
diferents, a mostrar altres somnis
que aquest món no ofereix, a donar
testimoni de la bellesa de la
generositat, del servei, de la puresa,
de la fortalesa, del perdó, de la
fidelitat a la pròpia vocació, de la
pregària, de la lluita per la justícia i
el bé comú, de l’amor als pobres, de
l’amistat social.

37. L’Església de Crist sempre pot
caure en la temptació de perdre
l’entusiasme perquè ja no escolta la



crida del Senyor al risc de la fe, a
donar-ho tot sense mesurar els
perills, i torna a cercar falses
seguretats mundanes. Són
precisament els joves els qui poden
ajudar-la a mantenir-se jove, a no
caure en la corrupció, a no restar, a
no enorgullir-se, a no convertir-se en
secta, a ser més pobre i testimonial, a
estar a prop dels darrers i exclosos, a
lluitar per la justícia, a deixar-se
interpel·lar amb humilitat. Ells
poden aportar a l’Església la bellesa
de la joventut quan estimulen la
capacitat «d’alegrar-se amb allò que
comença, de donar-se sense
recompensa, de renovar-se i de
partir de nou cap a noves
conquestes»[11].

38. Als qui ja no som joves ens calen
ocasions per tenir a prop la veu i
l’estímul d’ells, i «la proximitat crea
condicions perquè l’Església sigui un
espai de diàleg i testimoni de
fraternitat que encisi»[12]. Ens cal



crear més espais on ressoni la veu
dels joves: «L’escolta fa possible un
intercanvi de dons, en un context
d’empatia [...]. Alhora, posa les
condicions per a un anunci de
l’Evangeli que arribi veritablement al
cor, de manera incisiva i
fecunda»[13].

Una Església amatent als signes dels
temps

39. «Per a molts joves Déu, la religió i
l’Església són paraules buides, en
canvi són sensibles a la figura de
Jesús, quan està presentada de
manera atractiva i eficaç»[14]. Per
això cal que l’Església no estigui
massa pendent de si mateixa sinó
que reflecteixi sobretot Jesucrist.
Això implica que reconegui amb
humilitat que algunes coses
concretes han de canviar, i per això
necessita també recollir la visió i fins
i tot les crítiques dels joves.



40. Al Sínode es reconegué «que un
nombre consistent de joves, per
raons molt diferents, no demanen res
a l’Església perquè no la consideren
significativa per a la seva existència.
Alguns, fins i tot, demanen
expressament que se’ls deixi en pau,
ja que senten la seva presència com
una molèstia i àdhuc irritant.
Aquesta petició sovint no neix d’un
menyspreu acrític i impulsiu, sinó
que enfonsa les seves arrels en raons
serioses i comprensibles: els
escàndols sexuals i econòmics; la
manca de preparació dels ministres
ordenats que no copsen
adequadament la sensibilitat dels
joves; la poca cura en la preparació
de l’homilia i en l’explicació de la
Paraula de Déu; el paper passiu
assignat als joves dins de la
comunitat cristiana; la dificultat de
l’Església per donar raó de les seves
posicions doctrinals i ètiques a la
societat contemporània»[15].



41. Tot i que hi ha joves que
gaudeixen quan veuen una Església
que es manifesta humilment segura
dels seus dons i també capaç
d’exercir una crítica lleial i fraterna,
altres joves reclamen una Església
que escolti més, que no estigui
sempre condemnant el món. No
volen veure una Església callada i
tímida, però tampoc que estigui
sempre en guerra per dos o tres
temes que l’obsessionen. Per a ser
més creïble als joves, de vegades
necessita recuperar la humilitat i
senzillament escoltar, reconèixer en
el que diuen els altres alguna llum
que l’ajudi a descobrir millor
l’Evangeli. Una Església a la
defensiva, que perd la humilitat, que
deixa d’escoltar, que no permet que
la qüestionin, perd la joventut i es
converteix en un museu. Com podrà
així acollir els somnis dels joves? Tot
i que tingui la veritat de l’Evangeli,
no vol dir que l’hagi entès
plenament; més aviat ha de créixer



sempre en la comprensió d’aquest
tresor inesgotable[16].

42. Per exemple, una Església massa
temorosa i estructurada pot ser
permanentment crítica davant de
tots els discursos sobre la defensa
dels drets de les dones, i assenyalar
constantment riscos i els possibles
errors d’aquestes reclamacions. En
canvi, una Església viva pot
reaccionar amb atenció per les
legítimes reivindicacions de les
dones que demanen més justícia i
igualtat. Pot recordar la història i
reconèixer una llarga trama
d’autoritarisme per part dels homes,
de submissió, de diverses formes
d’esclavatge, d’abús i de violència
masclista. Amb aquesta mirada serà
capaç de fer seus aquests clams pels
drets, i farà la seva aportació amb
convicció per una reciprocitat més
gran entre homes i dones, encara que
no estigui d’acord amb tot el que
proposen alguns grups feministes. En



aquesta línia, el Sínode va voler
renovar el compromís de l’Església
«contra tota classe de discriminació i
violència sexual»[17]. Aquesta és la
reacció d’una Església que es manté
jove i que es deixa qüestionar i
impulsar per la sensibilitat dels
joves.

Maria, la noia de Natzaret

43. Al cor de l’Església resplendeix
Maria. Ella és el gran model per a
una Església jove, que vol seguir Crist
amb frescor i docilitat. Quan era molt
jove, rebé l’anunci de l’àngel i no se’n
va estar de fer-li preguntes (cf. Lc 1,
34). Però tenia una ànima disponible
i va dir: «Sóc l'esclava del Senyor» (Lc
1, 38).

44. «Sempre crida l’atenció la força
del «sí» de Maria jove. La força
d’aquest «que es faci» que diu a
l’àngel. No va ser una acceptació
passiva o resignada. Fou diferent a
un «sí» com dient: bé, provem a



veure què passa. Maria no coneixia
aquesta expressió: a veure què passa.
Era decidida, quan va saber de què
es tractava, va dir «sí» sense més.
Però fou quelcom diferent. Fou el
«sí» de qui vol comprometre’s i de
qui vol arriscar, de qui vol apostar-
ho tot, sense més seguretat que la
certesa de saber que era portadora
d’una promesa. I us pregunto a
cadascun de vosaltres. Us sentiu
portadors d’una promesa? Quina
promesa tinc al cor per tirar-la
endavant? Maria tenia una missió
difícil, però les dificultats no eren
una raó per dir «no». Segur que hi
hauria complicacions, però no serien
les mateixes que es produeixen quan
la covardia ens paralitza per no
tenir-ho tot ben lligat. Maria no va
fer una assegurança de vida! S’ho va
jugar tot i per això és forta, per això
és una influencer, és la influencer de
Déu! El «sí» i les ganes de servir van
ser més fortes que els dubtes i les
dificultats»[18].



45. Sense cedir a evasions ni
miratges, «ella va saber acompanyar
el dolor del seu Fill [...] sostenir-lo
amb la mirada, aixoplugar-lo amb el
cor. Dolor que patí, però no la
resignà. Fou la dona forta del ‘sí’, que
sosté i acompanya, que empara i
abraça. Ella és la gran custòdia de
l’esperança [...]. D’ella aprenem a dir
‘sí’ en la tossuda paciència i
creativitat d’aquells que no
s’empetiteixen i tornen a
començar»[19].

46. Maria era la noia d’ànima gran
que s’estremia de joia (cf. Lc 1, 47),
era joveneta amb els ulls il·luminats
per l’Esperit Sant que contemplava la
vida de fe i guardava tot en el seu cor
de donzella (cf. Lc 2, 19.51). Era
inquieta, la que es posa
contínuament en camí, quan va
saber que la seva cosina la
necessitava no va pensar en els seus
projectes, sinó que va sortir «de



pressa» (Lc 1, 39) sola cap a la
muntanya.

47. I si calia protegir el seu nen,
marxava amb Josep cap a un país
llunyà (cf. Mt 2, 13-14). Per això va
romandre amb els deixebles reunits
fent pregària tot esperant l’Esperit
Sant (cf. Ac 1, 14). Així, amb la seva
presència, nasqué una Església jove,
amb els seus Apòstols en sortida per
fer néixer un món nou (cf. Ac 2,
4-11).

48. Aquella noia avui és la Mare que
vetlla pels seus fills, aquests fills que
caminem per la vida moltes vegades
cansats, necessitats, però volent que
la llum de l’esperança no s’apagui. La
nostra Mare mira aquest poble
pelegrí, poble de joves estimat per
ella, que la cerca fent silenci en el cor
tot i que hi hagi molt de soroll en el
camí, converses i distraccions. Però
davant dels ulls de la Mare només hi
cap un silenci esperançat. I així



Maria il·lumina de bell nou la nostra
joventut.

Joves sants

49. El cor de l’Església també és ple
de joves sants, que lliuraren la seva
vida per Crist, molts fins al martiri.
Ells foren preciosos reflexos de Crist
jove que brillen per estimular-nos i
treure’ns de l’ensopiment. El Sínode
ha destacat que «molts joves sants
han fet brillar els trets de l’edat
juvenil en tota la seva bellesa i en la
seva època van ser veritables
profetes del canvi; el seu exemple
mostra de què són capaços els joves
quan s’obren a l’encontre amb
Crist»[20].

50. «Per la santedat dels joves
l’Església pot renovar el seu ardor
espiritual i el seu vigor apostòlic. El
bàlsam de la santedat generada per
la vida bona de tants joves pot curar
les ferides de l’Església i del món,
retornant-nos a aquella plenitud de



l’amor al qual sempre hem estat
cridats: els joves sants ens animen a
tornar al nostre amor primer (cf. Ap
2, 4)»[21]. Hi ha sants que van
conèixer la vida adulta, i ens
deixaren el testimoni d’una altra
forma de viure la joventut.
Recordem-ne almenys alguns d’ells,
de diferents moments de la història,
que visqueren la santedat cada un a
la seva manera.

51. Al segle III, sant Sebastià era un
jove capità de la guàrdia pretoriana.
Expliquen que parlava de Crist per
tot arreu i tractava de convertir els
seus companys, fins que van
ordenar-li renunciar a la seva fe.
Com que no va acceptar, feren ploure
sobre ell una pluja de fletxes, però va
sobreviure i continuà anunciant Crist
sense por. Finalment l’assotaren fins
a matar-lo.

52. Sant Francesc d’Assís, essent molt
jove i ple de somnis, sentí la crida de



Jesús a ser pobre com Ell i a
restaurar l’Església amb el seu
testimoni. Renuncià a tot amb alegria
i és el sant de la fraternitat universal,
el germà de tots, que lloava el Senyor
per les seves criatures. Va morir al
1226.

53. Santa Joana d’Arc va néixer al
1412. Era una jove pagesa que,
malgrat la seva poca edat, va lluitar
per a defensar França dels invasors.
Incompresa pel seu aspecte i la seva
forma de viure la fe, va morir a la
foguera.

54. El beat Andreu Phû Yên fou un
jove vietnamita del segle XVII. Era
catequista i ajudava els missioners.
Va ser empresonat per la seva fe, i
perquè no hi va voler renunciar fou
assassinat. Va morir dient: «Jesús».

55. En aquest mateix segle, santa
Caterina Tekakwitha, una jove laica
d’Amèrica del Nord, patí una
persecució per la seva fe i fugí



caminant més de 300 kilòmetres
travessant boscos espessos. Es
consagrà a Déu i va morir dient:
«Jesús t’estimo!».

56. Sant Domènec Savio li oferia a
Maria tots els seus patiments. Quan
sant Joan Bosco li va ensenyar que la
santedat suposa estar sempre
alegres, va obrir el seu cor a una
alegria encomanadissa. Procurava
estar a prop dels seus companys més
marginats i malalts. Va morir al 1857
als catorze anys, dient: «Quina
meravella estic veient!».

57. Santa Teresa de l’Infant Jesús va
néixer el 1873. Als 15 anys,
travessant moltes dificultats, va
aconseguir ingressar en un convent
carmelita. Visqué el caminet de la
confiança total en l’amor del Senyor i
es proposà alimentar amb la seva
pregària el foc de l’amor que mou
l’Església.



58. El beat Ceferí Namuncurà era un
jove argentí, fill d’un destacat cacic
dels pobles originaris. Arribà a ser
seminarista salesià, ple de desitjos de
tornar a la seva tribu per portar-los a
Jesucrist. Va morir el 1905.

59. El beat Isidor Bakanja era un laic
del Congo que donava testimoni de la
seva fe. Fou torturat durant molt de
temps per haver proposat el
cristianisme a d’altres joves. Va
morir perdonant el seu botxí el 1909.

60. El beat Pier Giorgio Frassati, morí
al 1925, «era un jove d’una alegria
encomanadissa, una alegria que
superava també tantes dificultats de
la seva vida»[22]. Deia que ell
intentava retornar l’amor de Jesús
que rebia a la comunió, visitant i
ajudant els pobres.

61. El beat Marcel Callo era un jove
francès que va morir al 1945. A
Àustria fou tancat en un camp de
concentració on confortava en la fe



els seus companys de captiveri,
enmig de treballs molt durs.

62. La jove beata Chiara Badano,
morta el 1990, «experimentà com el
dolor pot ser transfigurat en amor
[...]. La clau de la seva pau i alegria
era la plena confiança en el Senyor i
l’acceptació de la malaltia com
misteriosa expressió de la seva
voluntat per al seu bé i el dels
altres»[23].

63. Que ells i també molts joves que
potser des del silenci i l’anonimat
van viure a fons l’Evangeli,
intercedeixin per l’Església, per tal
que estigui plena de joves alegres,
valents i entregats que regalin al
món nous testimonis de santedat.

Capítol tercer

Vosaltres sou l’ara de Déu

64. Després de recórrer la Paraula de
Déu, no podem dir que els joves són



només el futur del món. Són el
present, l’estan enriquint amb la
seva aportació. Un jove ja no és un
nen, està en un moment de la vida en
el qual comença a prendre distintes
responsabilitats, participant amb els
adults en el desenvolupament de la
família, de la societat, de l’Església.
Però els temps canvien, i ressona la
pregunta: com són els joves d’avui,
que els hi passa ara?

En positiu

65. El Sínode va reconèixer que els
fidels de l’Església no sempre tenen
l’actitud de Jesús. En lloc de disposar-
nos a escoltar-los a fons, «de vegades
predomina la tendència a donar
respostes pre-confeccionades i
receptes preparades, sense deixar
que les preguntes dels joves es
plantegin amb la seva novetat i sense
acceptar la seva provocació»[24]. En
canvi, quan l’Església abandona
esquemes rígids i s’obre a l’escolta



disponible i atenta dels joves,
aquesta empatia l’enriqueix, perquè
«permet que els joves donin la seva
aportació a la comunitat, ajudant-la a
obrir-se a noves sensibilitats i a
plantejar-se preguntes inèdites»[25].

66. Avui els adults correm el risc de
fer un llistat de calamitats, de
defectes de la joventut actual. Alguns
podran aplaudir-nos perquè
semblem experts en trobar punts
negatius i perills. Però quin seria el
resultat d’aquesta actitud? Més i més
distància, menys proximitat, menys
ajuda mútua.

67. La clarividència de qui ha estat
cridat a ser pare, pastor o guia dels
joves consisteix a trobar la petita
flama que continua cremant, la
canya que s’esquerda (cf. Is 42, 3),
però que encara no es trenca. És la
capacitat de trobar camins on altres
només veuen muralles, és la traça
per reconèixer possibilitats on



d’altres només veuen perills. Així és
la mirada de Déu Pare, capaç de
valorar i alimentar llavors de bé
sembrades en els cors dels joves. El
cor de cada jove ha de ser considerat
«terra sagrada», portador de llavors
de vida divina, davant del qual hem
de «descalçar-nos» per poder
apropar-nos i aprofundir en el
Misteri.

Moltes joventuts

68. Podríem intentar descriure les
característiques dels joves d’avui,
però primer vull recollir una
advertència dels Pares sinodals: «La
composició del Sínode ha fet visible
la presència i l’aportació de les
diverses regions del món, i ha posat
de relleu la bellesa de ser Església
universal. Tot i en un context de
globalització creixent, els Pares
sinodals han demanat que es
destaquessin les diferències de
context i cultures, fins i tot en un



mateix país. Existeix una pluralitat
de mons juvenils, tant que en alguns
països hi ha la tendència d’utilitzar el
terme «joventut» en plural. A més, la
franja d’edat considerada per aquest
Sínode (16-29 anys) no representa un
conjunt homogeni, sinó que està
formada per grups que viuen
situacions peculiars»[26].

69. Ja des d’un punt de vista
demogràfic, en alguns països hi ha
molts joves, mentre en altres tenen
una taxa de natalitat molt baixa.
Però «una altra diferència deriva de
la història, que distingeix els països i
continents d’antiga tradició cristiana,
ja que la seva cultura és portadora
d’una memòria que no s’ha de
perdre, respecte dels països i
continents marcats per altres
tradicions religioses i en els quals el
cristianisme té un presència
minoritària i de vegades recent. En
altres territoris, a més, les
comunitats cristianes i els joves que



en formen part son objecte de
persecució»[27]. També s’ha de
distingir els joves «a qui la
globalització ofereix més
oportunitats, d’aquells que viuen al
marge de la societat o en un món
rural i pateixen els efectes de formes
d’exclusió i marginació»[28].

70. Hi ha moltes diferències més que
seria complex detallar. Per tant, no
crec convenient aturar-me en una
anàlisi exhaustiva sobre els joves en
el món actual, sobre com viuen i què
els passa. Però com que tampoc puc
deixar de mirar la realitat, recolliré
breument algunes aportacions que
van arribar abans del Sínode i
d’altres que vaig poder recollir
durant el mateix.

Algunes coses que els passen als
joves

71. La joventut no es pot analitzar en
abstracte. En realitat, «la joventut»
no existeix, existeixen els joves amb



les seves vides concretes. En el món
actual, ple de progrés, moltes vides
estan exposades al patiment i a la
manipulació.

Joves d’un món en crisi

72. Els pares sinodals evidenciaren
amb dolor que «molts joves viuen en
un context de guerra i pateixen
violència en moltes formes:
segrestos, extorsions, crim
organitzat, tracta d’éssers humans,
esclavatge i explotació sexual,
estupres de guerra, etc. A d’altres
joves, per causa de la seva fe, els
costa trobar un lloc a les seves
societats i són víctimes de diversos
tipus de persecucions, i fins i tot la
mort. Són molts els joves que, per
constricció o manca d’alternatives,
viuen perpetrant delictes o
violències: nens soldat, bandes
armades i criminals, tràfic de droga,
terrorisme, etc. Aquesta violència
escapça moltes vides joves. Abusos i



addiccions, així com violència i
conductes negatives són algunes de
les raons que duen els joves a la
presó, amb especial incidència en
alguns grups ètnics i socials»[29].

73. Molts joves són ideologitzats,
utilitzats i aprofitats com a carn de
canó o com a força de xoc per
destruir, acovardir o ridiculitzar
d’altres. I el pitjor és que molts són
convertits en éssers individualistes,
enemics i malfiats de tots, convertint-
se així en presa fàcil d’ofertes
deshumanitzants i dels plans
destructius que elaboren grups
polítics o poders econòmics.

74. Encara són «més nombrosos en el
món els joves que pateixen formes de
marginació i exclusió social per
raons religioses, ètniques o
econòmiques. Recordem la difícil
situació d’adolescents i joves que
resten embarassades i la plaga de
l’avortament, així com la difusió del



VIH, les diverses formes d’addicció
(drogues, jocs d’atzar, pornografia,
etc.) i la situació dels nens i joves del
carrer, que no tenen casa ni família
ni recursos econòmics»[30]. Quan a
més són dones, aquestes situacions
de marginació es tornen doblement
doloroses i difícils.

75. No siguem una Església que no
plora davant d’aquests drames dels
seus fills joves. Mai no ens hi hem
d’acostumar, perquè qui no sap
plorar no és mare. Nosaltres volem
plorar per tal que la societat també
sigui mare, perquè en comptes de
matar aprengui a parir, i així sigui
promesa de vida. Plorem quan
recordem els joves que ja han mort
per la misèria i la violència, i
demanem a la societat que aprengui
a ser mare solidària. Aquest dolor no
marxa, camina amb nosaltres,
perquè la realitat no es pot amagar.
El pitjor que podem fer és aplicar la
recepta de l’esperit mundà que



consisteix a anestesiar els joves amb
altres notícies, amb altres
distraccions, amb banalitats.

76. Potser «aquells que portem una
vida més o menys sense necessitats
no sabem plorar. Certes realitats de
la vida només es veuen amb els ulls
nets per les llàgrimes. Us convido a
preguntar-vos: Jo vaig aprendre a
plorar? Jo vaig aprendre a plorar
quan veig un nen amb fam, un nen
drogat al carrer, un nen que no té
casa, un nen abandonat, un nen
abusat, un nen usat per la societat
com esclau? O el meu plor és el plor
capriciós d’aquell que plora perquè li
agradaria tenir quelcom més?»[31].
Intenta aprendre a plorar pels joves
que estan pitjor que tu. La
misericòrdia i la compassió també
s’expressen plorant. Si no et surt,
prega el Senyor que et concedeixi
vessar llàgrimes pel sofriment dels
altres. Quan sàpigues plorar,



aleshores sí que seràs capaç de fer
coses de cor pels altres.

77. De vegades el dolor d’alguns joves
és molt feridor; és un dolor que no es
por expressar amb paraules; un
dolor que ens bufeteja. Aquests joves
només poden dir-li a Déu que
pateixen molt, que els costa massa
anar endavant, que ja no creuen en
ningú. Però en aquest plany
esquinçador es fan presents les
paraules de Jesús: «Feliços els qui
ploren: Déu els consolarà!» (Mt 5, 4).
Hi ha joves que van poder-se obrir
camí a la vida perquè els va arribar
aquesta promesa divina. Tant de bo
sempre hi hagi a prop d’un jove que
pateix una comunitat cristiana que
pugui fer ressonar aquestes paraules
amb gestos, abraçades i ajudes
concretes.

78. És veritat que els poderosos
ajuden una mica, però sovint a un
preu molt car. A molts països pobres



les ajudes econòmiques d’alguns
països rics o d’alguns organismes
internacionals acostumen a estar
vinculades a l’acceptació de
propostes occidentals referents a la
sexualitat, al matrimoni, a la vida o a
la justícia social. Aquesta
colonització ideològica malmet
sobretot els joves. Alhora, veiem com
una publicitat ensenya les persones a
estar sempre insatisfetes i
contribueix a la cultura de l’exclusió,
on els mateixos joves acaben
convertits en material de rebuig.

79. La cultura actual presenta un
model de persona molt associat a la
imatge del jovent. Se sent bell qui
aparenta joventut, qui realitza
tractaments per fer desaparèixer els
senyals del temps. Els cossos joves
són constantment utilitzats en la
publicitat, per a vendre. El model de
bellesa és un model juvenil, però
estiguem atents, perquè no és un
elogi per als joves. Només significa



que els adults volen robar la joventut
per a ells, no que respectin, estimin i
tinguin cura dels joves.

80. Alguns joves «senten les
tradicions familiars com opressores i
fugen d’elles impulsats per una
cultura globalitzada que a vegades
els deixa sense punts de referència.
En altres parts del món en canvi,
entre joves i adults no hi ha un
veritable conflicte generacional, sinó
estranyesa mútua. De vegades els
adults no tracten de transmetre els
valors fonamentals de l’existència o
no ho aconsegueixen, o bé
assumeixen estils juvenils, capgirant
la relació entre les generacions.
D’aquesta manera, es corre el risc
que la relació entre joves i adults
romangui en un pla afectiu, sense
tocar la dimensió educativa i
cultural»[32]. Quin mal fa això als
joves, encara que alguns no ho vegin!
Els mateixos joves ens han fet notar
que això dificulta molt la transmissió



de la fe «en alguns països on no hi ha
llibertat d’expressió, i on se’ls
impedeix participar en
l’Església»[33].

Desitjos, ferides i recerques

81. Els joves reconeixen que el cos i
la sexualitat tenen una importància
essencial per a la seva vida i en el
camí de creixement de la seva
identitat. Tanmateix, en un món que
emfatitza excessivament la
sexualitat, és difícil mantenir una
bona relació amb el propi cos i viure
serenament les relacions afectives.
Per aquesta i altres raons, la moral
sexual és moltes vegades «causa
d’incomprensió i allunyament de
l’Església, ja que es percep com un
espai de judici i de condemna».
Alhora, els joves expressen «un desig
explícit de confrontar-se sobre les
qüestions relatives a la diferència
entre identitat masculina i femenina,



a la reciprocitat entre homes i dones,
i a l’homosexualitat»[34].

82. En el nostre temps «els avenços
de les ciències i de les tecnologies
biomèdiques incideixen sobre la
percepció del cos, induint a la idea
que es pot modificar sense límit. La
capacitat d’intervenir sobre l’ADN, la
possibilitat d’inserir elements
artificials a l’organisme (cyborg) i el
desenvolupament de les
neurociències constitueixen un gran
recurs, però alhora plantegen
interrogants antropològics i
ètics»[35]. Poden fer oblidar que la
vida és un do, i que som éssers creats
i limitats, que poden fàcilment ser
instrumentalitzats pels qui tenen el
poder tecnològic[36]. «A més en
alguns ambients juvenils es difon un
cert atractiu per activitats de risc
com instrument per a explorar-se a sí
mateixos, cercant emocions fortes i
obtenir un reconeixement [...]
Aquests fenòmens, a que es troben



exposat des les noves generacions,
constitueixen un obstacle per a una
maduració serena»[37].

83. En els joves també hi ha cops,
fracassos, records tristos clavats a
l’ànima. Moltes vegades «són les
ferides de les derrotes de la pròpia
història, dels desitjos frustrats, de les
discriminacions i injustícies que han
patit, de no haver-se sentits estimats
o reconeguts». A més «hi són les
ferides mortals, el pes dels propis
errors, els sentiments de culpa per
haver-se equivocat»[38]. Jesús es fa
present en aquestes creus dels joves,
per a oferir-los la seva amistat, el seu
alleujament, la seva companyia
guaridora, i l’Església vol ser el seu
instrument en aquest camí vers la
restauració interior i la pau del cor.

84. En alguns joves reconeixem un
desig de Déu, tot i que no tinguin tots
els contorns del Déu revelat. En
altres podem entrellucar un somni



de fraternitat, que no és poc. En
molts hi haurà un desig real de
desenvolupar les seves capacitats per
aportar quelcom al món. En alguns
veiem una sensibilitat artística
especial, o una cerca d’harmonia
amb la naturalesa. En altres hi haurà
potser una gran necessitat de
comunicació. En molts d’altres hi
trobarem un desig pregon d’una vida
diferent. Es tracta de veritables punts
de partida, fibres interiors que
esperen amb obertura una paraula
d’estímul, de llum i d’ànim.

85. El Sínode ha tractat especialment
tres temes de gran importància, les
conclusions dels quals vull recollir
textualment, tot i que ens requeriran
avançar en una major anàlisi i
desenvolupar una més adequada i
eficaç resposta.

L’ambient digital

86. «L’ambient digital caracteritza el
món contemporani. Àmplies franges



de la humanitat estan immergides en
ell de manera ordinària i contínua. Ja
no es tracta només ‘d’usar’
instruments de comunicació, sinó de
viure en una cultura àmpliament
digitalitzada, que afecta de manera
profunda la noció de temps i espai, la
percepció d’un mateix, dels altres i
del món, la manera de comunicar,
d’aprendre, d’informar-se, d’entrar
en relació amb els altres. Una forma
d’apropar-se a la realitat que
privilegia la imatge per sobre de
l’escolta i de la lectura incideix en la
manera d’aprendre i en el
desenvolupament del sentit
crític»[39].

87. La web i les xarxes socials han
creat una nova manera de
comunicar-se i de vincular-se, i «són
una plaça on els joves passen molt de
temps i es troben fàcilment, tot i que
l’accés no es igual per a tots, en
particular en algunes regions del
món. De qualsevol manera,



constitueixen una extraordinària
oportunitat de diàleg, trobada i
intercanvi entre persones, així com
l’accés a la informació i al
coneixement. D’una altra banda,
l’entorn digital és un context de
participació sociopolítica i de
ciutadania activa, i pot facilitar la
circulació d’informació independent
capaç de tutelar eficaçment les
persones més vulnerables fent
paleses les vulneracions dels seus
drets. En nombrosos països, web i
xarxes socials representen un lloc
irrenunciable per arribar als joves i
implicar els joves, fins i tot en
iniciatives i activitats pastorals»[40].

88. Però per a comprendre aquest
fenomen en la seva totalitat s’ha de
reconèixer que, com tota realitat
humana, està travessat de límits i
carències. No és sa confondre la
comunicació amb el mer contacte
virtual. De fet, «l’ambient digital
també és territori de soledat,



manipulació, explotació i violència,
fins a arribar al cas extrem del dark
web. Els mitjans de comunicació
digitals poden exposar al risc de
dependència, d’aïllament i
progressiva pèrdua de contacte amb
la realitat concreta, obstaculitzant les
relacions interpersonals autèntiques.
Noves formes de violència es difonen
mitjançant els social media, per
exemple el ciber-assetjament; la web
també és un canal de difusió de la
pornografia i d’explotació de les
persones per a finalitats sexuals o
mitjançant jocs d’atzar»[41].

89. No s’hauria d’oblidar que «en el
món digital hi ha en joc ingents
interessos econòmics, capaços de
realitzar formes de control tan
subtils com invasives, creant
mecanismes de manipulació de les
consciències i del procés democràtic.
El funcionament de moltes
plataformes sovint acaba afavorint el
trobament entre persones que



pensen de la mateixa manera,
obstaculitzant la confrontació entre
les diferències. Aquests circuits
tancats faciliten la difusió
d’informacions i notícies falses,
fomentant prejudicis i odis. La
proliferació de les fake news és
expressió d’una cultura que ha
perdut el sentit de la veritat i sotmet
els fets a interessos particulars. La
reputació de les persones està en
perill mitjançant judicis sumaris en
línia. El fenomen afecta també
l’Església i els seus pastors»[42].

90. En un document que van
preparar tres-cents joves de tot el
món abans del Sínode, ells indicaren
que «les relacions on line poden
tornar-se inhumanes. Els espais
digitals ens enceguen la
vulnerabilitat de l’altre i
obstaculitzen la reflexió personal.
Problemes com la pornografia
distorsionen la percepció que el jove
té de la sexualitat humana. La



tecnologia usada d’aquesta manera,
crea una realitat paral·lela il·lusòria
que ignora la dignitat humana»[43].
La immersió en el món virtual ha
propiciat una mena de «migració
digital», és a dir, un distanciament de
la família, dels valors culturals i
religiosos, que duu moltes persones a
un món de soledat i d’autoinvenció,
fins a experimentar així una manca
d’arrels encara que restin físicament
en el mateix lloc. La vida nova i
desbordant dels joves, que empeny a
afirmar la pròpia personalitat,
s’enfronta avui a un nou repte:
interactuar amb un món real i
virtual en què s’endinsen sols com en
un continent global desconegut. Els
joves d’avui són els primers a fer
aquesta síntesi entre les coses
personals, les pròpies de cada cultura
i les globals. Però això requereix que
aconsegueixin passar del contacte
virtual a una bona i sana
comunicació.



Els migrants com a paradigma del
nostre temps

91. No podem pas oblidar tants joves
afectats per les migracions. Els
fenòmens migratoris «no
representen una emergència
transitòria, sinó que són estructurals.
Les migracions poden tenir lloc dins
el mateix país o bé entre països
diferents. La preocupació de
l’Església afecta en particular els qui
fugen de la guerra, de la violència, de
la persecució política o religiosa, dels
desastres naturals –deguts entre
altres coses als canvis climàtics– i de
la pobresa extrema: molts d’ells són
joves. En general busquen
oportunitats per a ells i per a les
seves famílies. Somien un futur
millor i desitgen crear les condicions
perquè es faci realitat»[44]. Els
migrants «ens recorden la condició
originària de la fe, o sigui la de ser
‘estrangers i forasters a la terra’ (He
11, 13)»[45].



92. Altres migrants són «atrets per la
cultura occidental, a vegades amb
expectatives poc realistes que els
exposen a grans desil·lusions.
Traficants sense escrúpols, sovint
vinculats als càrtels de la droga i de
les armes, exploten la situació de
feblesa dels immigrants, que en el
seu viatge amb massa freqüència
experimenten la violència, el tràfic
de persones, l’abús psicològic o físic, i
sofriments indescriptibles. Convé
assenyalar l’especial vulnerabilitat
del immigrants menors no
acompanyats, i la situació dels qui es
veuen obligats a passar molts anys
en els camps de refugiats o que
resten bloquejats durant molt de
temps en els països de trànsit, sense
poder continuar els seus estudis ni
desenvolupar els seus talents. En
alguns països d’arribada, els
fenòmens migratoris susciten alarma
i por, sovint fomentats i explotats
amb fins polítics. Es difon així una
mentalitat xenòfoba, de gent tancada



i replegada sobre si mateixa davant
la qual s’ha de reaccionar amb
decisió»[46].

93. Els joves que emigren han de
separar-se del seu propi context
d’origen i amb freqüència viuen un
desarrelament cultural i religiós. La
fractura també afecta les comunitats
d’origen, que perden els elements
més vigorosos i emprenedors, i les
famílies, en particular quan emigra
un dels pares o tots dos, deixant els
fills en el país d’origen. L’Església té
un paper important com a referència
per als joves d’aquestes famílies
trencades. Tanmateix, les històries
dels migrants també són històries de
trobament entre persones i entre
cultures: per a les comunitats i les
societats a què arriben són una
oportunitat d’enriquiment i
desenvolupament humà integral de
tots. Les iniciatives d’acolliment que
fan referència a l’Església tenen un
rol important des d’aquest punt de



vista, i poden revitalitzar les
comunitats capaces de realitzar-
les»[47].

94. «Gràcies a la diversa procedència
del Pares [sinodals], respecte al tema
dels migrants el Sínode ha viscut el
trobament de moltes perspectives, en
particular entre països d’origen i
països d’arribada. A més, ha ressonat
el crit d’alarma d’aquelles Esglésies
els membres de les quals es veuen
obligats a escapar de la guerra i de la
persecució, i que veuen en aquestes
migracions forçades una amenaça
per a la seva pròpia existència.
Precisament el fet d’incloure en el
seu si totes aquestes perspectives
posa l’Església en condicions de
desenvolupar enmig de la societat un
paper profètic sobre el tema de les
migracions»[48]. Demano
especialment als joves que no caiguin
en les xarxes dels qui volen
enfrontar-los a altres joves que
arriben als seus països, fent-los veure



com a éssers perillosos i com si no
tinguessin la mateixa inalienable
dignitat de tot ésser humà.

Posar fi a tota mena d’abusos

95. En els darrers temps hom ens ha
reclamat amb força que escoltem el
crit de les víctimes dels diferents
tipus d’abús que han dut a terme
alguns bisbes, sacerdots, religiosos i
laics. Aquests pecats provoquen en
les seves víctimes «sofriments que
poden arribar a durar tota la vida i
als quals cap penediment no pot
posar remei. Aquest fenomen està
molt difós en la societat i afecta
també l’Església i representa un
seriós obstacle per a la seva
missió»[49].

96. És veritat que «la plaga dels
abusos sexuals a menors és per
desgràcia un fenomen històricament
difós en totes les cultures i societats»,
especialment en el si de les mateixes
famílies i en diverses institucions,



l’extensió de les quals es va
evidenciar «gràcies a un canvi de
sensibilitat de la opinió pública».
Però «la universalitat d’aquesta
plaga, alhora que en confirma la
gravetat en les nostres societats, no
fa minvar la seva monstruositat dins
l’Església» i «en la justificada ràbia
de la gent, l’Església hi veu un reflex
de la ira de Déu, traït i bufetejat»[50].

97. «El Sínode renova el seu ferm
compromís en l’adopció de mesures
rigoroses de prevenció que
impedeixin que tornin a repetir-se, a
partir de la selecció i de la formació
d’aquells a qui s’encomanaran
tasques de responsabilitat i
educatives»[51]. Alhora, ja no cal
abandonar la decisió d’aplicar les
«accions i sancions tan
necessàries»[52]. I tot això amb la
gràcia de Crist. No hi ha marxa
enrere.



98. «Existeixen diversos tipus d’abús:
de poder, econòmic, de consciència,
sexual. És evident la necessitat de
desarrelar les formes d’exercici de
l’autoritat en què s’empelten i de
contrarestar la manca de
responsabilitat i transparència amb
què es gestionen molts casos. El desig
de domini, la falta de diàleg i de
transparència, les formes de doble
vida, el buit espiritual, com també les
fragilitats psicològiques, són el
terreny en què prospera la
corrupció»[53]. El clericalisme és una
permanent temptació dels sacerdots,
que interpreten «el ministeri rebut
com un poder que cal exercir més
que no pas com un servei gratuït i
generós que cal oferir; i això ens
mena a creure que pertanyem a un
grup que té totes les respostes i no
necessita ja escoltar ni aprendre
res»[54]. Sens dubte, un esperit
clerical exposa les persones
consagrades a perdre el respecte pel



valor sagrat i inalienable de cada
persona i de la seva llibertat.

99. Juntament amb els Pares
sinodals, vull expressar amb afecte i
reconeixement la meva «gratitud
envers els qui han tingut la valentia
de denunciar el mal sofert: ajuden
l’Església a prendre consciència del
que ha passat i de la necessitat de
reaccionar-hi amb decisió»[55]. Però
també mereix un especial
reconeixement «el compromís sincer
d’innombrables laics, sacerdots,
consagrats i bisbes que cada dia es
lliuren amb honestedat i dedicació al
servei dels joves. La seva obra és un
gran bosc que creix sense fer fresa.
També molts del joves presents al
Sínode han manifestat gratitud
envers aquells que els
acompanyaren i han ressaltat la gran
necessitat de figures de
referència»[56].



100. Gràcies a Déu els sacerdots que
van caure en aquests horribles crims
no són pas la majoria, la qual sosté
un ministeri fidel i generós. Als joves
els demano que es deixin estimular
per aquesta majoria. En tot cas, quan
veieu un sacerdot en perill, perquè
ha perdut el goig del seu ministeri,
perquè busca compensacions
afectives o està equivocant el rumb,
atreviu-vos a recordar-li el seu
compromís amb Déu i amb el seu
poble, anuncieu-li vosaltres
l’Evangeli i encoratgeu-lo a
mantenir-se en el bon camí. Així
vosaltres prestareu una inestimable
ajuda en una cosa fonamental: la
prevenció que permeti evitar que es
repeteixin aquestes atrocitats. Aquest
núvol negre es converteix també en
un desafiament per als joves que
estimen Jesucrist i la seva Església,
perquè poden aportar molt en
aquesta ferida si posen en joc la seva
capacitat de renovar, de reclamar,



d’exigir coherència i testimoniatge,
de tornar a somiar i de reinventar.

101. No és aquest l’únic pecat dels
membres de l’Església, la història de
la qual té moltes ombres. Els nostres
pecats estan a la vista de tothom; es
reflecteixen sense pietat en les
arrugues del rostre mil·lenari de la
nostra Mare i Mestra. Perquè ella
camina des de fa dos mil anys,
compartint «els goigs i les
esperances, les tristeses i les angoixes
dels homes»[57]. I camina com és,
sense fer-se cirurgies estètiques. No
té por de mostrar els pecats dels seus
membres, que a vegades alguns d’ells
miren de dissimular, davant la llum
ardent de la Paraula de l’Evangeli
que neteja i purifica. Tampoc no
deixa de recitar cada dia,
avergonyida; «Compadiu-vos de mi,
Déu meu, vós que estimeu tant. [...]
Tinc sempre present el meu
pecat» (Sl 51, 3.5). Però recordem que
no s’abandona la Mare quan està



ferida, sinó que l’acompanya perquè
tregui d’ella mateixa tota la fortalesa
i capacitat per a començar sempre de
nou.

102. Enmig d’aquest drama que
justament ens dol en l’ànima, «Jesús
nostre Senyor, que mai no abandona
la seva Església, li dóna la força i els
instruments per a un nou camí»[58].
Així, aquest moment fosc, «amb la
valuosa ajuda dels joves, pot ser
realment una oportunitat per a una
reforma de caràcter històric»[59], per
a obrir-se a una nova Pentecosta i
començar una etapa de purificació i
de canvi que atorgui a l’Església una
renovada joventut. Però els joves
podran ajudar-hi molt més si se
senten de cor part del «sant i pacient
Poble fidel de Déu, sostingut i
vivificat per l’Esperit Sant», perquè
«serà justament aquest sant Poble de
Déu el que els alliberi de la plaga del
clericalisme, que és terreny fèrtil per
a totes aquestes abominacions»[60].



Hi ha sortida

103. En aquest capítol m’he aturat a
mirar la realitat dels joves en el món
actual. Alguns altres aspectes
apareixeran en els següents capítols.
Com ja he dit, no pretenc pas ser
exhaustiu amb aquesta anàlisi.
Exhorto les comunitats a realitzar
amb respecte i amb serietat un
examen de la seva pròpia realitat
juvenil més propera, per a poder
discernir els camins pastorals més
adequats. Però no vull acabar aquest
capítol sense adreçar unes paraules a
cada un.

104. Et recordo la bona notícia que
ens va regalar el matí de la
Resurrecció: que en totes les
situacions obscures o doloroses que
hem esmentat hi ha sortida. Per
exemple, és veritat que el món digital
pot posar-te davant de
l’entotsolament, de l’aïllament i del
plaer buit. Però no oblidis que hi ha



joves que també en aquests àmbits
són creatius i a vegades genials. És el
que feia el jove servent de Déu Carles
Acutis.

105. Ell sabia molt bé que aquests
mecanismes de la comunicació, de la
publicitat i de les xarxes socials
poden ser utilitzats per fer-nos
tornar éssers endormiscats,
dependents del consum i de les
novetats que podem comprar,
obsessionats pel temps lliure,
reclosos en la negativitat. Però ell va
ser capaç de fer servir les noves
tècniques de comunicació per a
transmetre l’Evangeli, per a
comunicar valors i bellesa.

106. No va caure en la trampa. Veia
que molts joves, encara que semblen
diferents, en realitat acaben sent més
del mateix, corrent darrere el que els
imposen els poderosos a través dels
mecanismes de consum i atordiment.
D’aquesta manera, no deixen brotar



els dons que el Senyor el ha donat, no
ofereixen a aquest món les capacitats
tan personals i úniques que Déu ha
sembrat en cadascú. Així, deia Carles,
passa que «tots neixen com a
originals, però molts moren com a
fotocòpies». No et permetis que això
et passi.

107. No deixis que et robin
l'esperança i l'alegria, que et
narcotitzin per utilitzar-te com a
esclau dels seus interessos. Atreveix-
te a ser més! perquè el teu ésser
importa més que qualsevol cosa. No
et serveix tenir o aparentar. Pots
arribar a ser el que Déu, el teu
Creador, sap que ets, si reconeixes
que ets cridat a molt. Invoca l'Esperit
Sant i camina amb confiança cap a la
gran meta : la santedat. Així no seràs
una fotocòpia. Seràs plenament tu
mateix.

108. A tal fi necessites reconèixer
una cosa fonamental: ser jove no és



solament la recerca de plaers
passatgers i d’èxits superficials.
Perquè la joventut compleixi la
finalitat que té en el recorregut de la
teva vida, ha de ser un temps de
lliurament generós, d'ofrena sincera,
de sacrificis que costen però que ens
tornen fecunds. És com deia un gran
poeta:

«Si para recobrar lo recobrado

debí perder primero lo perdido,

si para conseguir lo conseguido

tuve que soportar lo soportado,

Si para estar ahora enamorado

fue menester haber estado herido,

tengo por bien sufrido lo sufrido,

tengo por bien llorado lo llorado.

Porque después de todo he
comprobado



que no se goza bien de lo gozado

sino después de haberlo padecido.

Porque después de todo he
comprendido

que lo que el árbol tiene de florido

vive de lo que tiene sepultado»[61].

109. Si ets jove en edat, però et sents
feble, cansat o desil·lusionat, demana
a Jesús que et renovi. Amb ell no
falta l’esperança. El mateix pots fets
fer si et sents submergit en els vicis,
els mals costums, l’egoisme o la
comoditat malaltissa. Jesús ple de
vida, vol ajudar-te perquè ser jove
valgui la pena. Així no privaràs el
món d’aquesta aportació que només
tu pots fer-li, essent únic i irrepetible
com ets.

110. Però vull recordar-te també que
«és molt difícil lluitar contra la
pròpia concupiscència i contra els



paranys i temptacions del dimoni i
del món egoista si estem aïllats. És tal
el bombardeig que ens sedueix que,
si estem massa sols, fàcilment
perdem el sentit de la realitat, la
claredat interior i sucumbim»[62].
Això val especialment per els joves,
perquè vosaltres units teniu una
força admirable. Quan us
entusiasmeu per una vida
comunitària, sou capaços de grans
sacrificis pels altres i per la
comunitat. En canvi, l’aïllament us
afebleix i us exposa als pitjors mals
del nostre temps.

Capítol quart

El gran anunci per a tots els joves

111. Més enllà de qualsevol
circumstància, a tots els joves vull
anunciar-los ara el més important, la
primera cosa, això que mai no
s’hauria de callar. És un anunci que
inclou les tres grans veritats que tots



necessitem escoltar sempre, una
vegada i una altra.

Un Déu que és amor

112. Abans de tot vull dir a cada un la
primera veritat: «Déu estima». Si ja
ho havien sentit no importa, t’ho vull
recordar: Déu t’estima. No en dubtis
mai, més enllà del que et passi en la
vida. En qualsevol circumstància, ets
infinitament estimat.

113. Potser l’experiència de
paternitat que has tingut no és la
millor, el teu pare de la terra va ser
llunyà i absent o, al contrari,
dominant i absorbent. O
senzillament no fou el pare que
necessitaves. No ho sé. Però el que
puc dir-te amb seguretat és que pots
llançar-te segur en els braços del teu
Pare diví. d’aquest Déu que et va
donar la vida i que te la dóna en cada
moment. Ell et sostindrà amb
fermesa, i al mateix temps sentiràs



que ell respecta fins al fons la teva
llibertat.

114. En la seva Paraula hi trobem
moltes expressions del seu amor. És
com si Ell hagués buscat diferents
maneres de manifestar-lo per veure
si amb alguna d’aquestes paraules
podia arribar al teu cor. Per exemple,
a vegades es presenta com aquests
pares afectuosos que juguen amb els
seus infants: «Jo els atreia cap a mi
amb llaços d'afecte i amor. Feia com
qui aixeca un jou del coll i deixa
lliure la boca» (Os 11, 4).

A vegades es presenta carregat de
l’amor d’aquestes mares que estimen
sincerament els seus fills, amb un
amor entranyable que és incapaç
d’oblidar o d’abandonar: «¿Pot
oblidar-se una mare del seu infantó,
pot deixar d'estimar el fill de les
seves entranyes? Però, ni que alguna
l'oblidés, jo mai no t'oblidaria» (Is 49,
15).



Fins es mostra com un enamorat que
arriba a tatuar-se la persona
estimada a la palma de la mà per
poder tenir el seu rostre sempre a
prop: «Et duc gravada a les palmes
de les mans» (Is 49, 16).

Altres vegades destaca la força i la
fermesa del seu amor, que no es
deixa vèncer: «Ni que les muntanyes
s'apartin i se somoguin els tossals, el
meu amor mai no s'apartarà de tu,
no se somourà la meva aliança de
pau» (Is 54, 10).

O ens diu que hem estat esperats des
de sempre, perquè no vam pas
aparèixer en aquest món per
casualitat. Des d’abans que existíssim
érem un projecte d’amor: «T'estimo
amb un amor etern; per això t'he
atret i et sóc fidel» (Jr 31, 3).

O ens fa notar que ell sap veure la
nostra bellesa, aquesta que ningú
més no pot reconèixer: «Ets tan



preciós per a mi, tan valuós i
estimat...» (Is 43, 4).

O ens porta a descobrir que el seu
amor no és trist, sinó pura alegria
que es renova quan ens deixem
estimar per ell: «El Senyor, el teu
Déu, el tens a dins. Ell és poderós i et
salva. Per tu se sent joiós i alegre; per
l'amor que et té, no et vol blasmar;
per tu està content i crida de
goig» (So 3, 17).

115. Per a Ell realment ets valuós, no
ets pas insignificant, li importes,
perquè ets obra de les seves mans.
Per això et presta atenció i et recorda
amb afecte. Has de confiar en el
«record de Déu: la seva memòria no
és pas un ‘disc dur’ que enregistra i
emmagatzema totes les nostres
dades; la seva memòria és un cor
tendre de compassió, que s’alegra
eliminant definitivament qualsevol
vestigi de mal»[63]. No vol portar el
compte dels errors i, en tot cas,



t’ajudarà a aprendre quelcom també
de les teves caigudes. Perquè
t’estima. Intenta quedar-te un
moment en silenci deixant-te estimar
per ell. Intenta fer callar totes les
veus i crits interiors i queda’t un
instant el els seus braços d’amor.

116. És un amor «que no aixafa, és
un amor que no margina, que no
calla, un amor que no humilia ni
anorrea. És l’amor del Senyor, un
amor de cada dia, discret i
respectuós, amor de llibertat i per a
la llibertat, amor que guareix i que
aixeca. És l’amor del Senyor que sap
més d’aixecaments que de caigudes,
de reconciliació que de prohibició, de
donar nova oportunitat que de
condemnar, de futur que de
passat»[64].

117. Quan et demana alguna cosa o
quan senzillament permet aquests
reptes que et presenta la vida, espera
que li donis un espai para poder fer-



te anar endavant, per promoure’t,
per madurar-te. No el molesta que li
expressis els teus qüestionaments; el
que el preocupa és que no li parlis,
que no t’obris amb sinceritat al
diàleg amb ell. Explica la Bíblia que
Jacob va tenir una baralla amb Déu
(cf. Gn 32, 25-31), i això no l’aparta
pas del camí del Senyor. En realitat,
és ell mateix qui ens exhorta: «Veniu
i veurem qui té raó» (Is 1, 18). El seu
amor és tan real, tan veritable, tan
concret, que ens ofereix una relació
plena de diàleg sincer i fecund.
Finalment, busca l’abraçada del teu
pare del cel en el rostre amorós dels
seus valents testimonis a la terra!

Crist et salva

118. La segona veritat és que Crist,
per amor, es va lliurar fins al final
per salvar-te. El seus braços oberts a
la creu són el signe més preciós d’un
amic capaç d’arribar fins a l’extrem:
«Ell, que havia estimat als seus que



eren al món, els estimà fins a
l’extrem» (Jn 13, 1).

Sant Pau deia que ell vivia confiat en
aquest amor que ho va donat tot: «La
meva vida terrenal, la visc gràcies a
la fe en el Fill de Déu, que en va
estimar i es va entregar per mi» (Ga
2, 20).

119. Aquest Crist que en la creu ens
va salvar dels nostres pecats, amb
aquest mateix poder del seu
lliurament total continua salvant-nos
i rescatant-nos avui. Mira la seva
creu, aferra’t a Ell, deixa’t salvar,
perquè «els qui es deixen salvar per
Ell són alliberats del pecat, de la
tristesa, del buit interior, de
l'aïllament»[65]. I si peques i
t’allunyes, ell torna a aixecar-te amb
el poder de la seva creu. No oblidis
mai que «Ell perdona setanta
vegades set. Ens torna a carregar
sobre les seves espatlles un cop i un
altre. Ningú no podrà treure'ns la



dignitat que ens atorga aquest amor
infinit i indestructible. Ell ens permet
aixecar el cap i tornar a començar,
amb una tendresa que mai no ens
desil·lusiona i que sempre pot
tornar-nos la joia»[66].

120. Nosaltres «som salvats per Jesús,
perquè ens estima i no pot contrariar
el seu geni. Podem fer-li les mil i una,
però en estima, i ens salva, Perquè
només allò que s’estima pot ser
salvat. Solament allò que s’abraça
pot ser transformat. L'amor del
Senyor és més gran que totes les
contradiccions, que totes les nostres
fragilitats i que totes les nostres
petiteses. Però és precisament a
través de les nostres contradiccions,
fragilitats i petiteses com ell vol
escriure aquesta història d’amor. Va
abraçar el fill pròdig, va abraçar Pere
després de les negacions i ens abraça
sempre, sempre, sempre després de
les nostres caigudes ajudant-nos a
aixecar-nos i redreçar-nos. Perquè la



veritable caiguda –atenció a això–, la
veritable caiguda, la que és capaç
d’arruïnar-nos és la de quedar-se a
terra i no deixar-se ajudar»[67].

121. El seu perdó i la seva salvació no
són pas coses que hàgim comprat, o
que hàgim d’adquirir amb les nostres
obres o amb els nostres esforços. Ell
ens perdona i ens allibera gratis. El
seu lliurament en la creu és quelcom
tan gran que nosaltres no podem ni
devem pagar-ho; només hem de
rebre-ho amb immensa gratitud i
amb l’alegria de ser tan estimats
abans que poguéssim imaginar-ho:
«Déu ens ha estimat primer» (1Jn 4,
19).

122. Joves estimats pel Senyor, quant
valeu vosaltres si heu estat redimits
per la sang preciosa de Crist! Joves
estimats, vosaltres «no teniu preu!,
no sou peces de subhasta! Si us plau,
no us deixeu comprar, no us deixeu
seduir, no us deixeu esclavitzar per



les colonitzacions ideològiques que
ens fiquen idees al cap i al capdavall
ens tornem esclaus, dependents,
fracassats de la vida. Vosaltres no
teniu preu: heu de repetir-ho
sempre: no estic en cap subhasta, no
tinc preu. Sóc lliure, sóc lliure!
Enamoreu-vos d’aquesta llibertat que
és la que ofereix Jesús»[68].

123. Mira els braços oberts de Crist
crucificat, deixa’t salvar una vegada i
una altra. I quan t’acostis a confessar
els teus pecats, creu fermament en la
seva misericòrdia que t’allibera de la
culpa. Contempla la seva sang
vessada amb tant afecte i deixa’t
purificar per ella. Així podràs
renéixer, una vegada i una altra.

Ell viu!

124. Però hi ha una tercera veritat
que és inseparable de l’anterior: ell
viu! Cal tornar-ho a recordar sovint,
perquè correm el risc de prendre
Jesucrist només com un bon exemple



del passat, com un record, com algú
que ens va salvar fa dos mil anys.
Això no ens serviria de res, ens
deixaria igual, això no ens
alliberaria. El qui ens omple amb la
seva gràcia, el qui ens allibera, el qui
ens transforma, el qui ens guareix i
ens consola és algú que viu. És Crist
ressuscitat, ple de vitalitat
sobrenatural, vestit d’infinita llum.
Per això deia sant Pau: «Si Crist no ha
ressuscitat, la vostra fe és
il·lusòria» (1Co 15, 17).

125. Si Ell viu, llavors sí que podrà
ser present en la teva vida, en cada
moment, per omplir-lo de llum. Així
no hi haurà mai més soledat ni
abandó. Encara que tothom se’m
vagi, Ell restarà, tal com ho va
prometre: «Jo sóc amb vosaltres dia
rere dia fins a la fi del món» (Mt 28,
20). Ell ho omple tot amb la seva
presència invisible, i vagis on vagis
t’estarà esperant. Perquè Ell no sols
va venir, sinó que ve i continuarà



venint cada dia per invitar-te a
caminar cap a un horitzó sempre
nou.

126. Contempla a Jesús feliç,
desbordant de goig. Alegra’t amb el
teu Amic que va triomfar. Mataren el
sant, el just, l’innocent, però ell va
vèncer. El mal no té pas la darrera
paraula. En la teva vida el mal
tampoc no tindrà la darrera paraula,
perquè el teu Amic que t’estima vol
triomfar en tu. El teu salvador viu.

127. Si Ell viu, això és una garantia
que el bé pot fer-se camí a la nostra
vida, i que els nostres cansaments
serviran per a alguna cosa. Llavors
podem abandonar els planys i mirar
cap endavant, perquè amb Ell
sempre es pot. Aquesta és la
seguretat que tenim. Jesús és l’etern
vivent. Aferrats a Ell viurem i
travessarem totes les formes de mort
i de violència que sotgen en el camí.



128. Qualsevol altra solució serà
feble passatgera. Potser servirà per
alguna cosa durant un temps, i de
nou ens trobarem desprotegits,
abandonats, a la intempèrie. Amb Ell,
en canvi, el cor està arrelat en una
seguretat bàsica, que resta més enllà
de tot. Sant Pau diu que ell vol estar
unit a Crist per «conèixer la força de
la seva resurrecció» (Fl 3, 10). És el
poder que es manifestarà una vegada
i una altra en la teva existència,
perquè Ell va venir a donar-te la
vida, «i vida a desdir» (Jn 10, 10).

129. Si aconsegueixes de valorar amb
el cor la bellesa d’aquest anunci i et
deixes trobar pel Senyor, si et deixes
estimar i salvar per Ell; si entres en
amistat amb Ell i comences a
conversar amb Crist viu sobre les
coses concretes de la teva vida,
aquesta serà la gran experiència
fonamental que sostindrà la teva
vida cristiana. Aquesta és també
l’experiència que podràs comunicar



a altres joves. Perquè «No es
comença a ser cristià per una decisió
ètica o una gran idea, sinó per la
trobada amb un esdeveniment, amb
una Persona, que dóna un nou
horitzó a la vida i, amb això, una
orientació decisiva»[69].

L’Esperit dóna vida

130. En aquestes tres veritats –Déu
t’estima, Crist és el teu salvador, Ell
viu– apareix el Pare Déu i apareix
Jesús. On hi ha el Pare i Jesucrist,
també hi ha l’Esperit Sant. És Ell que
està darrere, és Ell qui prepara i obre
els cors perquè rebin aquest anunci,
és Ell qui manté viva aquesta
experiència de salvació, és Ell qui
t’ajudarà a créixer en aquesta alegria
si el deixes actuar. L’Esperit Sant
omple el cor de Crist ressuscitat i des
d’allí és vessa en la teva vida com
una deu. I, quan el reps, l’Esperit
Sant et fa entrar cada vegada més en
el cor de Crist perquè t’omplis cada



vegada més del seu amor, de la seva
llum i de la seva força.

131. Invoca cada dia l’Esperit Sant,
perquè et renovi constantment
l’experiència del gran anunci. Perquè
no? No et perds res i ell pot canviar
la teva vida, pot il·luminar-la i donar-
li un rumb millor. No et mutila, no et
pren res, sinó que t’ajuda a trobar el
que necessites de la millor manera.
Necessites amor? No el trobaràs pas
en el desenfrenament, fent servir els
altres, posseint altres persones i
dominant-les. El trobaràs d’una
manera que veritablement et farà
feliç. Busques intensitat? No la viuràs
acumulant objectes, gastant diners,
corrent desesperat darrere coses
d’aquest món. Arribarà d’una forma
molt més bonica i satisfactòria si et
deixes impulsar per l’Esperit Sant.

132. Busques passió? Com diu aquest
bell poema: Enamora’t! (0 deixa’t
enamorar), perquè «res no pot



importar més que trobar Déu. És a
dir, enamorar-se d’ell d’una manera
definitiva i absoluta. Allò de què
t’enamores atrapa la teva
imaginació, i acaba per anar deixant
rastre en tot. Serà el que decideixi
què és el que et treu del llit al matí,
què fas en els teus capvespres, en
què esmerces els teus caps de
setmana, què llegeixes, què coneixes,
què trenca el teu cor i el que et
corprèn de joia i de gratitud.
Enamora’t! Resta en l’amor! Tot serà
d’una altra manera»[70]. Aquest
amor a Déu que pren amb passió tota
la vida és possible gràcies a l’Esperit
Sant, perquè «Déu, donant-nos
l'Esperit Sant, ha vessat el seu amor
en els nostres cors» (Rm 5, 5).

133. Ell és la deu de la millor
joventut. Perquè el qui confia en el
Senyor «Serà com un arbre que
arrela vora l'aigua, que enfonsa les
arrels ran del torrent; no té por quan
ve l'estiu, el seu fullatge es manté



verd» (Jr 17, 8). Mentre «els joves es
cansen i defalleixen» (Is 40, 30), els
qui esperen confiats en el Senyor
«recobren les forces, alcen el vol com
les àguiles, caminen sense cansar-se,
corren sense defallir» (Is 40, 31).

Capítol cinquè

Camins de joventut

134. Com es viu la joventut quan ens
deixem il·luminar i transformar pel
gran anunci de l’Evangeli? És
important fer-se aquesta pregunta
perquè la joventut, més que un
orgull, és un regal de Déu: «Ser jove
és una gràcia, una fortuna»[71]. És
un do que podem malgastar
inútilment, o bé podem rebre’l
agraïts i viure’l amb plenitud.

135. Déu és l’autor de la joventut i ell
obra en cada jove. La joventut és un
temps beneït per al jove i una
benedicció per a l’Església i el món.
És una alegria, un cant d’esperança i



una benaurança. Apreciar la joventut
implica veure aquest temps de la
vida com un moment valuós i no com
una etapa de pas en què la gent jove
se sent empesa cap a l’edat adulta.

Temps de somnis i d’eleccions

136. En l’època de Jesús la sortida de
la infantesa era un pas molt esperat a
la vida, que es celebrava i gaudia
molt. D’aquí que Jesús, quan va
retornar la vida a una «nena» (Mc 5,
39), li féu fer un pas més, la
promogué i la convertí en una
«noia» (Mc 5, 41). En dir-li: «noia
aixeca’t» (talitá kum), al mateix
temps la va fer més responsable de la
seva vida obrint-li les portes a la
joventut.

137. «La joventut, fase del
desenvolupament de la personalitat,
està marcada per somnis que van
prenent cos, per relacions que
adquireixen cada vegada més
consistència i equilibri, per intents i



experimentacions, per eleccions que
construeixen gradualment un
projecte de vida, els joves són cridats
a projectar-se cap endavant sense
tallar les seves arrels, a construir
autonomia, però no en solitari»[72].

138. L’amor de Déu i la nostra relació
amb Crist viu no ens priven pas de
somiar, no ens exigeixen pas que
encongim els nostres horitzons. Al
contrari, aquest amor ens promou,
ens estimula, ens llança cap a una
vida millor i més bonica. La paraula
«inquietud» resumeix moltes de les
recerques dels cors dels joves. Com
deia sant Pau VI, «precisament en les
insatisfaccions que els turmenten [...]
hi ha un element de llum»[73]. La
inquietud insatisfeta, juntament amb
l’esbalaïment per les coses noves que
es presenten en l’horitzó, obre pas a
la gosadia que els mou a assumir-se a
si mateixos, a tornar-se responsables
d’una missió. Aquesta sana inquietud
que es desperta especialment en la



joventut continua essent la
característica de qualsevol cor que es
manté jove, disponible, obert. La
veritable pau interior conviu amb
aquesta insatisfacció profunda. Sant
Agustí deia: «Ens heu fet per Vós,
Senyor, i el nostre cor està inquiet
fins que no descansi en Vós»[74].

139. Temps enrere un amic em va
preguntar què veig quan penso en un
jove. La meva resposta fou: «veig un
noi o una noia que cerca el seu camí,
que vol volar amb els peus, que
s’aboca al món i mira l’horitzó amb
ulls plens d’esperança, plens de futur
i també d’il·lusions. El jove camina
amb dos peus com els adults, però ell
a diferència dels adults, no els posa
paral·lels, sinó un davant de l’altre,
disposat a anar-se’n, a partir. Sempre
mirant cap endavant. Parlar de joves
vol dir parlar de promeses, i parlar
d’alegria. Els joves tenen molta força,
són capaços de mirar amb molta
esperança. Un jove és una promesa



de vida que porta incorporat un cert
grau de tenacitat; té prou bogeria per
a enganyar-se i prou capacitat per a
poder curar-se de la desil·lusió que
pugui derivar-ne»[75].

140. Alguns joves potser rebutgen
aquesta etapa de la vida perquè
voldrien continuar sent nens, o
desitgen «una prolongació indefinida
de l’adolescència i l’ajornament de
les decisions; la por a les coses
definitives genera així una mena de
paràlisi en la presa de decisions. La
joventut, però, no pot ser un temps
en suspens: és l’edat de les decisions i
precisament en això consisteix el seu
atractiu i la seva major comesa. Els
joves prenen decisions en l’àmbit
professional, social, polític, i altres de
més radicals que donaran una
configuració determinat a la seva
existència»[76]. També prenen
decisions en el que té a veure amb
l’amor, en l’elecció de parella i en
l’opció de tenir els primers fills.



Aprofundirem aquests temes en els
darrers capítols, referits a la vocació
de cadascú i al seu discerniment.

141. Ara bé, en contra dels somnis
que mobilitzen decisions, sempre
«existeix l’amenaça del lament, de la
resignació. Això ho deixem per
aquells que segueixen ‘la deessa
lamentació’ [...]. És un engany: et fa
agafar el camí equivocat. Quan tot
sembla paralitzat i estancat, quan els
problemes personals ens inquieten,
els malestars socials no troben les
degudes respostes, no és bo donar-se
per vençut. El camí és Jesús: fer-lo
pujar a la nostra barca i remar mar
endins amb Ell. Ell és el Senyor! Ell
canvia la perspectiva de la vida. La fe
en Jesús condueix a una esperança
que va més enllà, a una certesa
fundada no sols en les nostres
qualitats i habilitats, sinó en la
Paraula de Déu, en la invitació que
ve d’ell. Sense fer gaires càlculs
humans ni preocupar-se de verificar



si la realitat que els envolta
coincideix amb les seves seguretats.
Remeu mar endins, sortiu de
vosaltres mateixos»[77].

142. Cal perseverar en el camí dels
somnis. A tal fi convé estar atents a
una temptació que sol jugar-nos una
mala passada: l’ansietat. Pot ser una
gran enemiga quan ens mena a
abaixar els braços perquè descobrim
que els resultats no són instantanis.
Els somnis més bells es conquereixen
amb esperança, paciència i
compromís, renunciant a les presses.
Al mateix temps, un no s’ha d’aturar
per inseguretat, no ha de tenir por
d’apostar i de cometre errors. Si que
cal tenir por de viure paralitzats,
com morts en vida, convertits en
éssers que no viuen perquè no volen
arriscar-se, perquè no perseveren en
els seus compromisos o perquè tenen
por a equivocar-se. Encara que
t’equivoquis, sempre podràs alçar el
cap i tornar a començar, perquè



ningú no té dret a robar-te
l’esperança.

143. Joves, no renuncieu al millor de
la vostra joventut, no observeu la
vida des d’un balcó. No confongueu
la felicitat amb un divan ni passeu
tota la vida darrera d’una pantalla.
Tampoc no us convertiu en el trist
espectacle d’un vehicle abandonat.
No sigueu cotxes estacionats, més
aviat deixeu brotar els somnis i
preneu decisions. Arrisqueu-vos,
encara que us equivoqueu. No
sobrevisqueu amb l’ànima
anestesiada ni mireu el món com si
fóssiu turistes. Emboliqueu la troca!
Feu fora les pors que us paralitzen,
perquè no us convertiu en joves
momificats. Viviu! Lliureu-vos a la
part millor de la vostra vida! Obriu la
porta de la gàbia i sortiu a volar! Si
us plau, no us jubileu abans d’hora.

Les ganes de viure i
d’experimentar



144. Aquesta projecció cap al futur
que es somia, no significa pas que els
joves estiguin completament llançats
cap endavant, perquè al mateix
temps hi ha en ells un fort desig de
viure el present, d’aprofitar al
màxim les possibilitats que aquesta
vida els regala. Aquest món està
reblert de bellesa! Com podem
menysprear els regals de Deu?

145. Contràriament al que molts
pensen, el Senyor no vol pas afeblir
aquestes ganes de viure. És sa
recordar el que ensenyava un savi de
l’Antic Testament. «Fill meu, en la
mesura que puguis, tracta't bé, i
presenta al Senyor ofrenes dignes
d'ell [...] No et privis del bon dia que
passa ni et deixis perdre cap desig
legítim» (Sir 14, 11.14). El veritable
Déu, el que t’estima, et vol feliç. Per
això en la Bíblia hi trobem també
aquell consell adreçat als joves:
«Jove, viu la joventut amb alegria,
sigues feliç mentre ets encara jove



[...] Allunya teu cos el sofriment» (Qo
11, 9-10). Perquè és Déu qui «ens
proveeix de tot amb abundància 
perquè en fruïm» (1Tm 6, 17).

146. Com podrà ser agraït amb Déu
algú que no és capaç de gaudir dels
seus petits regals de cada dia, algú
que no sap aturar-se davant les coses
simples i agradables que troba a cada
pas? Perquè «Ningú no és pitjor que
el qui es tortura a si mateix» (Sir 14,
6). No es tracta de ser un insaciable
que sempre està obsessionat per més
i més plaers. Al contrari, perquè això
t’impedirà de viure el present. La
qüestió és saber obrir els ulls i
aturar-se per viure plenament i amb
gratitud cada petit do de la vida.

147. És clar que la Paraula de Déu et
convida a viure el present, no sols a
preparar el demà: «No us preocupeu
pel demà, que el demà ja s'ocuparà
d'ell mateix. Cada dia en té prou amb
els seus maldecaps» (Mt 6, 34). Però



això no es refereix a llançar-nos a un
desenfrenament irresponsable que
ens deixa buits i sempre insatisfets,
sinó a viure el present a cor què vols,
fent servir les energies per a les coses
bones, conreant la fraternitat,
seguint Jesús i valorant cada petita
alegria de la vida com un regal de
l’amor de Déu.

148. En aquest sentit, vull recordar
que el cardenal Francesc Xavier
Nguyên Van Thuân, quan el van
tancar en un camp de concentració,
no volgué que els seus dies
consistissin només a esperar i
esperar un futur. La seva opció fou
«viure el moment present reblint-lo
d’amor»; i la manera com ho
practicava era: «Aprofito les ocasions
que es presenten cada dia per a
realitzar accions ordinàries de
manera extraordinària»[78]. Mentre
lluites per a donar forma als teus
somnis, viu plenament l’avui, dóna-
ho tot i omple d’amor cada moment.



Perquè és veritat que aquest dia de la
teva joventut pot ser el darrer, i
llavors val la pena viure’l amb totes
les ganes i amb tota la profunditat
possible.

149. Això inclou també els moments
durs, que han de ser viscuts a fons
per arribar a aprendre’n el missatge.
Com ensenyen els bisbes suïssos: «Ell
és allí on nosaltres pensàvem que
ens havia abandonat i que ja no hi
havia cap salvació. És una paradoxa,
però el sofriment, les tenebres, van
esdevenir per a molts cristians [...],
llocs de trobament amb Déu»[79]. A
més, el desig de viure i
d’experimentar es refereix en
especial a molts joves en condició de
discapacitat física, mental i sensorial.
Fins i tot si no sempre poden fer les
mateixes experiències que els seus
companys, tenen recursos
sorprenents i inimaginables que a
vegades superen els comuns. El
Senyor Jesús els omple amb altres



dons, que la comunitat és cridada a
valorar, perquè puguin descobrir el
seu pla d’amor envers cada un d’ells.

En amistat amb Crist

150. Per més que visquis i
experimentis no arribaràs pas al fons
de la teva joventut, no coneixeràs la
veritable plenitud de ser jove si no
trobes cada dia el gran amic, si no
vius en amistat amb Jesús.

151. L’amistat és un regal de la vida i
un do de Déu. A través dels amics del
Senyor ens va polint i ens va
madurant. Al mateix temps, els amics
fidels, que estan al nostre costat en
els moments durs, són un reflex de
l’afecte del Senyor, del seu consol i de
la seva presència amable. Tenir
amics ens ensenya a obrir-nos, a
comprendre, a tenir cura dels altres,
a sortir de la nostra comoditat i de
l’aïllament, a compartir la vida. Per
això «Un amic fidel no es compra a
cap preu» (Sir 6, 15).



152. L’amistat no és una relació fugaç
o passatgera, sinó estable, ferma,
fidel, que madura amb el pas del
temps. És una relació d’afecte que
ens fa sentir units, i al mateix temps
és un amor generós, que ens duu a
buscar el bé de l’amic. Encara que els
amics poden ser molt diferents entre
ells, sempre hi ha algunes coses en
comú que els porten a sentir-se
propers, i hi ha una intimitat que es
comparteix amb sinceritat i
confiança.

153. És tan important l’amistat que
Jesús mateix es presenta com a amic:
«Ja no us dic servents [...]. A vosaltres
us he dit amics» (Jn 15, 15). Per la
gràcia que Ell ens regala, som
enlairats de tal manera que som
realment amics seus. Amb el mateix
amor que Ell vessa en nosaltres
podem estimar-lo, portant el seu
amor als altres, amb l’esperança que
també ells trobaran el seu lloc en la
comunitat d’amistat fundada per



Jesucrist[80]. I si bé Ell ja és
plenament feliç ressuscitat, és
possible de ser generosos amb Ell,
ajudant-lo a construir el seu Regne
en aquest món, essent els seus
instruments per a dur el seu missatge
i la seva llum i, sobretot, el seu amor
als altres (cf. Jn 15, 16). Els deixebles
van escoltar la crida de Jesús a
l’amistat amb Ell. Fou una invitació
que no els forçà, sinó que es proposà
delicadament a la seva llibertat:
«Veniu i ho veureu», els digué, i «ells
hi anaren, veieren on s'estava i es
quedaren amb ell aquell dia» (Jn 1,
39). Després d’aquesta trobada,
íntima i inesperada, ho van deixar
tot i se n’anaren amb Ell.

154. L’amistat amb Jesús és
indestructible. Ell mai no se’n va,
encara que de vegades sembla que fa
silenci. Quan el necessitem es deixa
trobar per nosaltres (cf. Jr 29, 14) i
està al nostre costat anem on anem
(cf. Js 1, 9). Perquè Ell mai no trenca



cap aliança. A nosaltres ens demana
que no l’abandonem: «Estigueu en
mi» (Jn 15, 4). Però si ens allunyem,
«ell continua fidel, ja que no pot
negar-se ell mateix» (2Tm 2, 13).

155. Amb l’amic parlem, compartim
les coses més secretes. Amb Jesús
també hi conversem. La pregària és
un repte i una aventura. I quina
aventura! Permet que el coneguem
cada vegada més bé, entrem en la
seva espessor i cresquem en una
unió cada vegada més forta. La
pregària ens permet d’explicar-li tot
el que ens passa i quedem confiats
als seus braços, i al mateix temps ens
regala instants de preciosa intimitat i
afecte, en què Jesús vessa en
nosaltres la seva pròpia vida. Resant
«obrim la jugada» a Ell, li donem lloc
«perquè Ell pugui actuar i pugui
entrar i pugui vèncer»[81].

156. Així és possible d’arribar a
experimentar una unitat constant



amb Ell, que supera tot el que
puguem viure amb altres persones:
«Ja no sóc jo qui visc; és Crist qui viu
en mi » (Ga 2, 20). No privis la teva
joventut d’aquesta amistat. Podràs
sentir-lo al teu costat no solament
quan preguis. Reconeixeràs que
camina amb tu en tot moment. Prova
de descobrir-lo i viuràs la bella
experiència de saber-te sempre
acompanyat. És el que van viure els
deixebles d’Emaús quan, mentre
caminaven i conversaven
desorientats, Jesús es feu present i
«caminava amb ells» (Lc 24, 15). Un
sant deia que «el cristianisme no és
un conjunt de veritats que cal creure,
de lleis que cal complir, de
prohibicions. Així resulta molt
repugnant. El cristianisme és una
persona que em va estimar tant que
reclama el meu amor. El cristianisme
és Crist»[82].

156. Jesús pot unir tots els joves de
l’Església en un únic somni gran i



«un somni capaç d’acollir tothom.
Aquest somni pel qual Jesús va donar
la vida en la creu i l’Esperit Sant
s’escampà i tatuà a foc el dia de la
Pentecosta en el cor de cada home i
de cada dona, en el cor de cadascú
[...]. El va tatuar en espera que trobi
espai per créixer i per desenvolupar-
se. Un somni, anomenat Jesús
sembrat pel Pare amb la confiança
que creixerà i viurà en cada cor. Un
somni concret, que és una persona,
que corre per les nostres venes, fa
estremir el cor i fa ballar»[83].

El creixement i la maduració

158. Molts joves es preocupen pel seu
cos, procurant el desenvolupament
de la força física o de l’aparença.
Altres s’inquieten per desplegar les
seves capacitats i coneixements, i així
se senten més segurs. Alguns
apunten més amunt, tracten de
comprometre’s més i busquen un
desenvolupament espiritual. Sant



Joan deia: «Joves, us escric a
vosaltres: Sou forts. La paraula de
Déu està en vosaltres» (1Jn 2, 14).
Cercar el Senyor, guardar la seva
Paraula, mirar de respondre-li amb
la pròpia vida, créixer en les virtuts,
això fa forts els cors dels joves. A tal
fi cal mantenir la connexió amb
Jesús, estar en línia amb Ell, ja que
no creixeràs en la felicitat i en la
santedat només amb les teves forces i
la teva ment. Així com et preocupa
no perdre la connexió amb internet,
procura que estigui activada la teva
connexió amb el Senyor, i això
significa no trencar el diàleg,
escoltar-lo, explicar-li les teves coses,
i quan no sàpigues amb claredat què
hauries de fer, preguntar-li: «Jesús,
que faríeu vós en el meu lloc?»[84].

159. Espero que puguis valorar-te
tant a tu mateix, prendre’t tan
seriosament, que busquis el teu
creixement espiritual. A més dels
entusiasmes propis de la joventut,



també hi ha la bellesa de cercar «la
justícia, la fe, l’amor, la pau» (2Tm 2,
22). Això no vol pas dir perdre
l’espontaneïtat, la frescor,
l’entusiasme, la tendresa. Perquè fer-
se adult no implicar pas abandonar
els millors valors d’aquesta etapa de
la vida. Altrament, el Senyor podrà
retreure’t un dia: «Recordo l'amor
que em tenies de jove, com
m'estimaves al temps de les noces.
Em seguies pel desert» (Jr 2, 2).

160. Al contrari, fins i tot un adult ha
de madurar sense perdre els valors
de la joventut. Perquè en realitat
cada etapa de la vida és una gràcia
permanent, enclou un valor que no
ha de passar. Una joventut ben
viscuda resta com a experiència
interior, i en la vida adulta és
assumida, és aprofundida i continua
donant fruits. Si és propi del jove
sentir-se atret per l’infinit que s’obre
i que comença[85], un risc de la vida
adulta amb les seves seguretats i



comoditats, és acotar cada vegada
més aquest horitzó i perdre aquest
valor propi dels anys joves. Però
hauria de succeir el contrari:
madurar, créixer i organitzar la
pròpia vida sense perdre aquesta
atracció, aquesta obertura àmplia,
aquesta fascinació per una realitat
que sempre és més. En cada moment
de la vida podrem renovar i acréixer
la joventut. Quan vaig començar el
meu ministeri com a Papa, el Senyor
em va ampliar els horitzons i em
regalà una renovada joventut. El
mateix pot esdevenir-li a un
matrimoni de molts anys, o a un
monjo en el seu monestir. Hi ha
coses que necessiten «assentar-se»
amb els anys, però aquesta
maduració pot conviure amb un foc
que es renova, amb un cor sempre
jove.

161. Créixer és conservar i alimentar
les coses més precioses que et regala
la joventut, però alhora és estar obert



a purificar allò que no és bo i a rebre
nous dons de Déu que et crida a
desenvolupar allò que val. De
vegades, els complexos d’inferioritat
poden dur-te a no voler veure els
teus defectes i febleses, i així tancar-
te al creixement i a la maduració. Val
més que et deixis estimar per Déu,
que t’estima tal com ets, que et
valora i et respecta, però també
t’ofereix més i més: més de la seva
amistat, més fervor a la pregària,
més fam de la seva Paraula, més
desigs de rebre Crist a l’Eucaristia,
més ganes de viure el seu Evangeli,
més fortalesa interior, més pau i
alegria espiritual.

162. Però et recordo que no seràs
sant i ple copiant altres persones. Ni
tan sols imitar els sants no significa
copiar la seva manera de ser i de
viure la santedat: «Hi ha testimonis
que són útils per a estimular-nos i
motivar-nos, però no pas perquè els
copiem, perquè això podria allunyar-



nos del camí únic i diferent que el
Senyor té per a nosaltres»[86]. Tu has
de descobrir qui ets i desenvolupar la
teva manera pròpia de ser sant, més
enllà del que diguin i opinin els
altres. Arribar a ser sant és arribar a
ser més plenament tu mateix, a ser
aquest que Déu volgué somiar i
crear, no pas una fotocòpia. La teva
vida ha de ser un estímul profètic,
que impulsi altres persones, que
deixi una marca en aquest món,
aquesta marca única que només tu
podràs deixar-hi. En canvi, si copies,
privaràs aquesta terra, i també el cel,
d’això que ningú més que tu podrà
oferir. Recordo que sant Joan de la
Creu, en el seu Càntic espiritual,
escrivia que cadascú havia
d’aprofitar els seus consells
espirituals «a la seva manera»[87],
perquè el mateix Déu ha volgut
manifestar la seva gràcia «a uns
d’una manera i a d’altres d’una
altra»[88].



Senderes de fraternitat

163. El teu desenvolupament
espiritual s’expressa primer de tot
creixent en l’amor fratern, generós,
misericordiós. Ho deia sant Pau:
«Que el Senyor faci créixer fins a
vessar l'amor que us teniu els uns als
altres i a tothom» (1Te 3, 12). Tant de
bo que visquis cada vegada més
aquest «èxtasi» que és sortir de tu
mateix per buscar el bé dels altres,
fins a donar la vida.

164. Quan un trobament amb Déu
s’anomena «èxtasi» és perquè ens
treu de nosaltres mateixos i ens
eleva, captivats per l’amor i la bellesa
de Déu. Però també podem ser trets
de nosaltres mateixos per a
reconèixer la bellesa amagada en
cada ésser humà, la seva dignitat, la
seva grandesa com a imatge de Déu i
fill del Pare. L’Esperit Sant vol
impulsar-nos perquè sortim de
nosaltres mateixos, abracem els



altres amb l’amor i cerquem el seu
bé. Per tant, sempre és millor viure
la fe junts i expressar el nostre amor
en una vida comunitària, compartint
amb altres joves el nostre afecte, el
nostre temps, la nostra fe i les
nostres inquietuds. L’Església ofereix
molts espais diversos per a viure la fe
en comunitat, perquè tot és més fàcil
si ho fem junts.

165. Les ferides rebudes poden dur-
te a la temptació de l’aïllament, a
replegar-te sobre tu mateix, a
acumular rancors, però no deixis mai
d’escoltar la crida de Déu al perdó.
Com bé van ensenyar els bisbes de
Ruanda, «la reconciliació amb l’altre
demana primer de tot descobrir en
ell l’esplendor de la imatge de Déu
[...]. En aquesta òptica, és vital
distingir el pecador del seu pecat i de
la seva ofensa, per a arribar a la
veritable reconciliació. Això vol dir
que odiïs el mal que l’altre t’infligeix,
però que continuïs estimant-lo



perquè reconeixes la seva feblesa i
veus la imatge de Déu en ell»[89].

166. A vegades tota l’energia, els
somnis i l’entusiasme de la joventut
s’afebleixen per la temptació de
recloure’ns en nosaltres mateixos, en
els nostres problemes, sentiments
ferits, planys i comoditats. No deixis
que això et passi, perquè et tornaràs
vell per dins, i abans d’hora. Cada
edat té la seva formosor, i a la
joventut no poden faltar-li la utopia
comunitària, la capacitat de somiar
units, els grans horitzons que mirem
junts.

167. Déu estima l’alegria dels joves i
els invita especialment a aquesta
alegria que es viu en comunió
fraterna, a aquest goig superior del
qui sap compartir, perquè «fa més
feliç donar que rebre» (Ac 20, 35) i
«Déu estima el qui dóna amb
alegria» (2Co 9, 7). L’amor fratern
multiplica la nostra capacitat de joia,



ja que ens fa capaços de gaudir amb
el bé dels altres: «Alegreu-vos amb
els qui estan alegres» (Rm 12, 15).
Que l’espontaneïtat i l’impuls de la
teva joventut es converteixin cada
dia més en l’espontaneïtat de l’amor
fratern, en la frescor de reaccionar
sempre amb perdó, amb generositat,
amb ganes de construir comunitat.
Un proverbi africà diu: «Si vols anar
ràpid, camina sol. Si vols arribar
lluny, camina amb els altres». No ens
deixem robar la fraternitat.

Joves compromesos

168. És veritat que a vegades, davant
d’un món tan ple de violència i
egoisme, els joves poden córrer el
risc de tancar-se en petits grups, i
així privar-se dels reptes de la vida
en societat, d’un món ampli,
desafiador i necessitat. Senten que
viuen l’amor fratern, però potser el
seu grup es va convertir en una mera
prolongació del seu jo. Això s’agreuja



si la vocació del laic es concep només
com un servei a l’interior de
l’Església (lectors, acòlits, catequistes,
etc.), oblidant que la vocació laical és
primer de tot la caritat en la família,
la caritat social i la caritat política: és
un compromís concret des de la fe
per a la construcció d’una societat
nova, és viure enmig del món i de la
societat per a evangelitzar-ne les
diverses instàncies, per a fer créixer
la pau, la convivència, la justícia, els
drets humans, la misericòrdia, i així
estendre el Regne de Déu en el món.

169. Proposo als joves anar més enllà
dels grups d’amics i construir
«l’amistat social, buscar el bé comú.
L’enemistat social destrueix. I una
família es destrueix per l’enemistat.
Un país es destrueix per l’enemistat.
El món es destrueix per l’enemistat. I
l’enemistat més gran és la guerra. I
avui dia veiem que el món s’està
destruint per la guerra. Perquè són
incapaços d’asseure’s i parlar [...].



Sigueu capaços de crear l’amistat
social»[90]. No és fàcil, sempre cal
renunciar a alguna cosa, cal
negociar, però si ho fem pensant en
el bé de tots podrem assolir la
magnífica experiència de deixar de
banda les diferències per lluitar junts
per quelcom comú. Si aconseguim
cercar punts de coincidència enmig
de moltes dissidències, en aquest
compromís artesanal i a vegades
costós d’estendre ponts, de construir
una pau que sigui bona per a tots,
aquest és el miracle de la cultura del
trobament que els joves poden
atrevir-se a viure amb passió.

170. El Sínode va reconèixer que,
«encara que de manera diferent
respecte a les generacions passades,
el compromís social és un tret
específic dels joves d’avui. Al costat
d’alguns indiferents, n’hi ha molts
d’altres disposats a comprometre’s en
iniciatives de voluntariat, ciutadania
activa i solidaritat social, que cal



acompanyar i encoratjar perquè
emergeixin els talents, les
competències i la creativitat dels
joves i per a incentivar que
assumeixin responsabilitats. El
compromís social i el contacte directe
amb els pobres continuen essent una
ocasió fonamental per a descobrir o
aprofundir la fe i discernir la pròpia
vocació [...]. S’assenyala també la
disponibilitat al compromís en el
camp polític per a la construcció del
bé comú»[91].

171. Avui, gràcies a Déu, els grups de
joves en parròquies, col·legis,
moviments o grups universitaris
solen sortir a acompanyar ancians i
malalts, o visiten barris pobres, o
surten junts a auxiliar els indigents
en les anomenades «nits de la
caritat». Sovint ells reconeixen que
en aquestes tasques és més el que
reben que el que donen, perquè
s’aprèn i es madura molt quan un
s’atreveix a prendre contacte amb el



sofriment dels altres. A més, en els
pobres hi ha una saviesa amagada, i
ells, amb paraules simples, poden
ajudar-nos a descobrir valors que no
veiem.

172. Altres joves participen en
programes socials orientats a la
construcció de cases per als qui no
tenen sostre, o al sanejament de llocs
contaminats, o a la recaptació
d’ajudes per als més necessitats.
Seria bo que aquesta energia
comunitària s’apliqués no sols a
accions esporàdiques sinó d’una
manera estable, amb objectius clars i
una bona organització que ajudi a
realitzar una tasca més continuada i
eficient. Els universitaris poden unir-
se de manera interdisciplinar per tal
d’aplicar el seu saber a la resolució
de problemes socials, i en aquesta
tasca poden treballar frec a frec amb
joves d’altres Esglésies o d’altres
religions.



173. Com en el miracle de Jesús, els
pans i el peixos dels joves poden
multiplicar-se (cf. Jn 6, 4-13). Igual
que en la paràbola, les petites llavors
dels joves es converteixen en arbre i
collita (cf. Mt 13, 23.31-32). Tot això
des de la font viva de l’Eucaristia, en
la qual el nostre pa i el nostre vi es
transfiguren per a donar-nos Vida
eterna. Es demana als joves una
feina immensa i difícil. Amb la fe en
el Ressuscitat, podran afrontar-la
amb creativitat i esperança, i
col·locant-se sempre en el lloc del
servei, com els servents d’aquelles
noces, sorpresos col·laboradors del
primer signe de Jesús, que només
van seguir la consigna de la seva
Mare: «Feu el que ell us digui» (Jn 2,
5). Misericòrdia, creativitat i
esperança fan créixer la vida.

174. Vull encoratjar-te a aquest
compromís, perquè sé que «el teu
cor, cor jove, vol construir un món
millor. Segueixo les notícies del món



i veig que tants joves, en moltes parts
del món han sortit als carrers per
expressar el desig d’una civilització
més justa i fraterna. Els joves al
carrer. Són joves que volen ser
protagonistes del canvi. Si us plau, no
deixeu que altres siguin
protagonistes del canvi. Vosaltres sou
els qui teniu el futur. Per vosaltres
entra el futur en el món. A vosaltres
us demano que també sigueu
protagonistes d’aquest canvi.
Continueu superant l’apatia i oferint
una resposta cristiana a les
inquietuds socials i polítiques que es
van plantejant en diverses parts del
món. Us demano que sigueu
constructors del futur, que us fiqueu
en el treball per un món millor.
Estimats joves, per favor, no us
mireu la vida des del balcó, fiqueu-
vos-hi. Jesús no s’hi va quedar, al
balcó, sinó que es va ficar en la vida;
feu el mateix que Jesús»[92]. Però
sobretot, d’una manera o altra,
sigueu lluitadors pel bé comú, sigueu



servidors dels pobres, sigueu
protagonistes de la revolució de la
caritat i del servei, capaços de resistir
les patologies de l’individualisme
consumista i superficial.

Missioners valents

175. Enamorats de Crist, els joves són
cridats a donar testimoniatge de
l’Evangeli a tot arreu, amb la seva
pròpia vida. Sant Albert Hurtado
deia que «ser apòstol no significa
portar una insígnia al trau de la
jaqueta; no significa parlar de la
veritat, sinó viure-la, encarnar-s’hi,
transformar-se en Crist. Ser apòstol
no es portar una torxa a la mà,
posseir la llum, sinó ser la llum [...].
L’Evangeli [...] més que una lliçó és
un exemple. El missatge convertit en
vida vivent»[93].

176. El valor del testimoniatge no vol
pas dir que s’hagi de callar la
paraula. Per què no parlar de Jesús,
per què no explicar als altres que Ell



ens dóna forces per a viure, que és
bo de conversar amb Ell, que ens fa
bé meditar les seves paraules? Joves,
no deixeu que el món us arrossegui a
compartir només les coses dolentes o
superficials. Sigueu capaços d’anar
contra corrent i sapigueu compartir
Jesús, comuniqueu la fe que Ell us ha
regalat. Tant de bo que pugueu sentir
en el cor el mateix impuls irresistible
que movia sant Pau quan deia: «Ai de
mi si no anunciés l’Evangeli!» (1Co 9,
16).

177. «A on ens envia Jesús? No hi ha
fronteres, no hi ha límits: ens envia a
tothom. L’Evangeli no és per a alguns
sinó per a tots. No és sols per als qui
ens semblen més propers, més
receptius, més acollidors. És per a
tothom. No tingueu por d’anar i
portar Crist a qualsevol ambient, fins
les perifèries existencials, també a
qui sembla més llunyà, més
indiferent. El Senyor busca tothom,
vol que tothom senti l’escalf de la



seva misericòrdia i del seu
amor»[94]. I ens invita a anar sense
por amb l’anunci missioner, allí on
ens trobem i amb qui estiguem, en el
barri, en l’estudi, en l’esport, en les
sortides amb els amics, en el
voluntariat o en el treball, sempre és
bo i oportú compartir l’alegria de
l’Evangeli. Així és com el Senyor es
va acostant a tothom. I a vosaltres,
joves, us vol com els seus
instruments per escampar llum i
esperança, perquè vol comptar amb
la vostra valentia, frescor i
entusiasme.

178 No es pot pas esperar que la
missió sigui fàcil i còmoda. Alguns
joves van donar la seva vida per no
frenar el seu impuls missioner. Els
bisbes de Corea expressaren:
«Esperem que puguem ser grans de
blat i instruments de salvació de la
humanitat, seguint l’exemple dels
màrtirs. Encara que la nostra fe és
tan petita com un gra de mostassa,



Déu li donarà creixença i la farà
servir com a instrument per a la seva
obra de salvació»[95]. Amics, no
espereu a demà per a collaborar en
la transformació del món amb la
vostra energia, la vostra audàcia i la
vostra creativitat. La vida de
vosaltres no és un «mentrestant».
Vosaltres sou l’ara de Déu, que us vol
fecunds[96]. Perquè «és donant com
es rep»[97], i la millor manera de
preparar un bon futur és viure bé el
present amb donació i generositat.

Capítol sisè

Joves amb arrels

179. A vegades he vist arbres joves,
bonics, que elevaven les seves
branques al cel buscant sempre més,
i semblaven un cant d’esperança.
Més endavant, després d’una
tempesta, els vaig trobar caiguts,
sense vida. Perquè tenien poques
arrels, havien desplegat les seves
branques sense arrelar-se bé a terra,



i així van sucumbir davant els
embats de la natura. Per això em sap
greu veure que alguns proposin als
joves construir un futur sense arrels,
com si el món comencés ara. Perquè
«és impossible que algú creixi si no té
arrels fortes que ajudin a estar ben
sostingut i agafat a terra. És fàcil
‘envolar-se’ quan no hi ha res on
arrapar-se, on subjectar-se»[98].

Que no t’arrenquin de la terra

180. Aquesta no és una qüestió
secundària, i em sembla bé dedicar-
hi un breu capítol. Comprendre això
permet l’alegria de la joventut d’un
fals culte a la joventut que alguns fan
servir per a seduir els joves i
utilitzar-los per als seus fins.

181. Penseu això: si una persona us
fa una proposta i us diu que ignoreu
la història, que no recolliu
l’experiència dels grans, que
menyspreu totes les coses passades i
que només mireu el futur que ell us



ofereix, no és una manera fàcil
d’atrapar-vos amb la seva proposta
perquè feu només el que ell us diu?
Aquesta persona us necessita buits,
desarrelats, malfiats de tot, perquè
només confieu en les seves promeses
i us sotmeteu als seus plans. Així
funcionen les ideologies de diferents
colors, que destrueixen (o des-
construeixen) tot el que sigui diferent
i d’aquesta manera poden regnar
sense oposicions. A tal fi necessiten
joves que menyspreïn la història, que
rebutgin la riquesa espiritual i
humana que s’ha transmès al llarg de
les generacions, que ignorin tot el
que els ha precedits.

182. Alhora, els manipuladors fan
servir un altre recurs: una adoració
de la joventut, com si tot el que no
sigui jove es convertís en detestable i
caduc. El cos jove es torna el símbol
d’aquest nou culte, i llavors tot el que
tingui a veure amb aquest cos
s’idolatra i es desitja sense límits, i el



que no sigui jove és mirat amb
menyspreu. Però és una arma que en
primer lloc acaba degradant els
joves, els buida de valors reals, els
utilitza per a obtenir beneficis
personals, econòmics o polítics.

183. Estimats joves, no accepteu que
facin servir la vostra joventut per a
fomentar una vida superficial, que
confon la bellesa amb l’aparença.
Més aviat sapigueu descobrir que hi
ha formosor en el treballador que
torna a casa brut i desarreglat, però
amb l’alegria d’haver guanyat el pa
dels seus fills. Hi ha una bellesa
extraordinària en la comunió de la
família al voltant de la taula i en el
pa compartit amb generositat, encara
que la taula sigui molt pobra. Hi ha
formosor en l’esposa despentinada i
quasi anciana, que té cura de l’espòs
malalt més enllà de les seves forces i
de la seva pròpia salut. Encara que
hagi passat la primavera del
nuviatge, hi ha formosor en les



parelles que s’estimen en la tardor de
la vida, en aquests vellets que
caminen donant-se la mà. Hi ha
formosor, més enllà de l’aparença o
de l’estètica de moda, en cada home i
en cada dona que viuen amb amor la
seva vocació personal, en el servei
desinteressat per la comunitat, per la
pàtria, en el treball generós per la
felicitat de la família, compromesos
en l’ardu treball anònim i gratuït de
restaurar l’amistat social. Descobrir,
mostrar i ressaltar aquesta bellesa,
que s’assembla a la de Crist en la
creu, és posar els fonaments de la
veritable solidaritat social de la
cultura del trobament.

184. Juntament amb les estratègies
del fals culte a la joventut i a
l’aparença, avui es promou una
espiritualitat sense Déu, una
afectivitat sense comunitat i sense
compromís amb els qui sofreixen,
una por als pobres vistos com éssers
perillosos, i una sèrie d’ofertes que



pretenen fer-vos creure en un futur
paradisíac que sempre s’ajornarà per
més endavant. No vull pas proposar-
vos això, i amb tot el meu afecte vull
advertir-vos que no us deixeu
dominar per aquesta ideologia que
no us tornarà més joves, sinó que us
convertirà en esclaus. Us proposo un
altre camí, fet de llibertat,
d’entusiasme, de creativitat,
d’horitzons nous, però conreant al
mateix temps aquestes arrels que
alimenten i sostenen.

185. En aquesta línia, vull destacar
que «nombrosos Pares sinodals
provinents de contextos no
occidentals assenyalen que en els
seus països la globalització comporta
autèntiques formes de colonització
cultural, que desarrelen els joves de
la pertinença a les realitats culturals
i religioses de què provenen. És
necessari un compromís de l’Església
per a acompanyar-los en aquest pas



sense que perdin els trets més
valuosos de la seva identitat»[99].

186. Avui veiem una tendència a
«homogeneïtzar» els joves, a
dissoldre les diferències pròpies del
seu lloc d’origen, a convertir-los en
éssers manipulables fets en sèrie.
Així es produeix una destrucció
cultural, que és tan greu com la
desaparició de les espècies animals i
vegetals[100]. Per això, en un
missatge a joves indígenes, reunits a
Panamà, els vaig exhortar a «fer-se
càrrec de les arrels, perquè de les
arrels ve la força que els farà créixer,
florir i fructificar»[101].

La teva relació amb els ancians

187. En el Sínode es va expressar que
«els joves estan projectats cap el
futur i afronten la vida amb energia i
dinamisme. Tanmateix [...], a
vegades solen prestar poca atenció a
la memòria del passat del qual
provenen, en particular als



nombrosos dons que els han
transmès els seus pares i avis, al
bagatge cultural de la societat en què
viuen. Ajudar els joves a descobrir la
riquesa viva del passat, fent memòria
i servint-se d’aquest per a les pròpies
decisions i possibilitats, és un
veritable acte d’amor envers ells,
amb vista al seu creixement i a les
decisions que hauran de
prendre»[102].

188. La Paraula de Déu recomana no
perdre el contacte amb els ancians,
per a poder recollir-ne l’experiència:
«Afegeix-te a l'assemblea dels
ancians, agafa't a la seva saviesa [...]
Si veus un home intel·ligent, vés-lo a
trobar de bon matí, que els teus peus
desgastin el brancal de casa
seva» (Sir 6, 34.36). En tot cas, els
llargs anys que ells han viscut i tot el
que ha passat en la vida han de dur-
nos a mirar-los amb respecte:
«Aixeca’t al davant de l’ancià» (Lv 19,
32). Perquè «la força és l’honor dels



joves; els cabells blancs, la glòria dels
vells» (Pr 20, 29).

189. La Bíblia ens demana: «Escolta
el teu pare: ell t'ha engendrat. No
menyspreïs la teva mare perquè s'ha
fet vella» (Pr 23, 22). El manament
d’honrar pare i mare «és el primer
manament que va acompanyat d’una
promesa» (Ef 6, 2; cf. Ex 20, 12; Dt 5,
16; Lv 19, 3), i la promesa és : «seràs
feliç i tindràs llarga vida a la
terra» (Ef 6, 3).

190. Això no significa pas que hagis
d’estar d’acord amb tot el que diuen,
ni que hagis d’aprovar totes les seves
accions. Un jove sempre hauria de
tenir un esperit crític. Sant Basili el
Gran[103], referint-se als antics
autors grecs, recomanava als joves
que els valoressin, però que
acollissin només les coses bones que
poguessin ensenyar-los. Es tracta
simplement d’estar oberts per a
recollir una saviesa que es comunica



de generació en generació, que pot
conviure amb algunes misèries
humanes, i que no ha pas de
desaparèixer davant de les novetats
del consum i del mercat.

191. Al món mai no li ha servit ni li
servirà la ruptura entre generacions.
Són els cants de sirena d’un futur
sense arrels, sense arrelament. És la
mentida que et fa creure que només
les coses noves són bones i boniques.
L’existència de les relacions
intergeneracionals implica que en les
comunitats es posseeixi una
memòria col·lectiva, ja que cada
generació reprèn els ensenyaments
dels seus antecessors, deixant així un
llegat als seus successors. Això
constitueix marcs de referència per a
fomentar sòlidament una societat
nova. Com diu el refrany: «Si el jove
sabés i el vell pogués, no hi hauria
res que no es fes».

Somnis i visions



192. En la profecia de Joel trobem un
anunci que ens permet d’entendre
això d’una manera molt bonica. Diu
així: «abocaré el meu esperit sobre
tothom: els vostres fills i les vostres
filles profetitzaran, els vostres vells
tindran somnis, i els vostres joves,
visions» (Jl 3, 1; cf. Ac 2, 17). Si els
joves i els vells s’obren a l’Esperit
Sant, uns i altres produeixen una
combinació meravellosa. Els ancians
somien i els joves veuen visions. Com
es complementen ambdues coses?

193. Els ancians tenen somnis
construïts amb records, amb imatges
de moltes coses viscudes, amb la
marca de l’experiència i dels anys. Si
els joves s’arrelen en aquests somnis
dels ancians aconsegueixen de veure
el futur, poden tenir visions que els
obrin l’horitzó i els mostrin nous
camins. Però si els ancians no
somien, els joves ja no poden mirar
clarament l’horitzó.



194. És bonic de trobar, entre allò
que els nostres pares van conservar,
algun record que ens permeti
d’imaginar el que somiaren per a
nosaltres els nostres avis i les nostres
àvies. Tot ésser humà, fins i tot abans
de néixer, ha rebut de part dels seus
avis com a regal la benedicció d’un
somni ple d’amor i d’esperança: el
d’una vida millor per a ell. I si no el
va tenir cap dels seus avis,
segurament algun besavi sí que ho
somià i se n’alegrà, contemplant al
bressol els seus fills i acabat els seus
néts. El somni primer, el somni
creador del nostre Pare Déu,
precedeix i acompanya la vida de
tots els seus fills. Fer memòria
d’aquesta benedicció, que s’estén de
generació en generació, és una
herència preciosa que cal saber
conservar viva per a poder
transmetre-la també nosaltres.

195. Per això és bo deixar que els
ancians facin llargues narracions,



que a vegades semblen mitològiques,
fantasioses –són somnis de vells–,
però moltes vegades són plenes de
rica experiència, de símbols
eloqüents, de missatges ocults.
Aquestes narracions requereixen
temps, que ens disposem
gratuïtament a escoltar i a
interpretar amb paciència, perquè
no entren en un missatge de les
xarxes socials. Hem d’acceptar que
tota la saviesa que necessitem per a
la vida no pot recloure’s en els límits
que imposen els actuals recursos de
comunicació.

196. En el llibre La sabiduría de los
años[104], vaig expressar alguns
desigs en forma de peticions. «Què
demano als ancians, entre els quals
em compto jo mateix? Ens demano
que siguem guardians de la
memòria. Els avis i les àvies
necessitem formar un cor.
M’imagino els ancians com el cor
permanent d’un important santuari



espiritual, en què les oracions de
súplica i els cants de lloança sostenen
la comunitat sencera que treballa i
lluita en el terreny de la vida»[105].
És bonic que «els joves i les noies
també, els vells juntament amb els
infants, lloïn el nom del Senyor» (Sl
148, 12-13).

197. Què poden donar-los els
ancians? «Als joves d’avui que viuen
la seva pròpia barreja d’ambicions
heroiques i d’inseguretats, podem
recordar-los que una vida sense
amor és una vida infecunda»[106].
Què podem dir-los? «Als joves
temorosos podem dir-los que
l’ansietat davant el futur pot ser
vençuda»[107]. Què podem
ensenyar-los? «Als joves
excessivament preocupats d’ells
mateixos podem ensenyar-los que
s’experimenta més gran alegria en
donar que en rebre, i que l’amor no
es demostra sols en paraules, sinó
també amb obres»[108].



Arriscar-se junts

198. L’amor que es dóna i que obra,
moltes vegades s’equivoca. Qui actua,
qui s’arrisca, potser comet errors.
Aquí en aquest moment, pot resultar
d’interès portar el testimoni de Maria
Gabriela Perin, òrfena de pare des de
poc d’haver nascut, que reflexiona
com això va influir a la seva vida, en
una relació que no durà però que la
feu mare i ara àvia: «El que jo sé es
que Déu crea històries. En la seva
genialitat i la seva misericòrdia, ell
pren els nostres triomfs i fracassos i
teixeix formosos tapissos que són
plens d’ironia. El revers del teixit pot
semblar desordenat amb els seus fils
enredats –els esdeveniments de la
nostra vida– i potser és aquest el
cantó amb què ens obsessionem
quan tenim dubtes. Ara bé, el cantó
bo del tapís mostra una història
magnífica, i aquests és el cantó que
Déu veu»[109]. Quan les persones
grans miren atentament la vida,



sovint saben de manera instintiva el
que hi ha darrere els fils enredats i
reconeixen el que Déu fa
creativament fins i tot amb els
nostres errors.

199. Si caminem junts, joves i
ancians, podrem estar ben arrelats
en el present, i des d’aquí freqüentar
el passat i el futur: freqüentar el
passat, per tal d’aprendre de la
història i per tal de guarir les ferides
que a vegades ens condicionen;
freqüentar el futur, per tal
d’alimentar l’entusiasme, fer
germinar somnis, suscitar profecies,
fer florir esperances. D’aquesta
manera, units, podrem aprendre els
uns dels altres, escalfar els cors,
inspirar les nostres ments amb la
llum de l’Evangeli i donar nova força
a les nostres mans.

200. Les arrels no són àncores que
ens lliguen a unes altres èpoques i
ens impedeixen d’encarnar-nos en el



món actual per a fer néixer quelcom
nou. Són, al contrari, un punt
d’arrelament que ens permet
desenvolupar-nos i respondre als
nou reptes. Llavors tampoc no
serveix «que ens asseguem a enyorar
temps passats; hem d’assumir amb
realisme i amor la nostra culpa i
omplir-la d’Evangeli. Som enviats
avui per a anunciar la Bona Notícia
de Jesús als temps nous. Hem
d’estimar la nostra hora amb les
seves alegries i dolors, amb les seves
riqueses i els seus límits, amb els
seus encerts i els seus errors»[110].

201. En el Sínode, un dels joves
auditors, provinent de les illes de
Samoa, va dir que l’Església és una
canoa, en la qual els vells ajuden a
mantenir la direcció interpretant la
posició dels estels, i els joves remen
amb força imaginant el que els
espera més enllà. No ens deixem
portar ni pels joves que pensen que
els adults són un passat que ja no



compta, que ja ha caducat, ni pels
adults que creuen saber sempre com
han de comportar-se els joves. Més
aviat pugem tots a la mateixa canoa i
entre tots busquem un món millor,
sota l’impuls sempre nou de l’Esperit
Sant.

Capítol setè

La pastoral del joves

202. La pastoral juvenil, tal com
estàvem acostumats a tirar-la
endavant, ha sofert l’embat dels
canvis socials i culturals. Els joves, en
les estructures habituals, moltes
vegades no troben respostes a les
seves inquietuds, necessitats,
problemàtiques i ferides. La
proliferació i creixement
d’associacions i moviments amb
característiques predominantment
juvenils poden ser interpretats com
una acció de l’Esperit Sant que obre
camins nous. Es fa necessari,
tanmateix, aprofundir en la



participació d’aquests en la pastoral
de conjunt de l’Església, com també
en una major comunió entre ells en
una millor coordinació de l’acció. Si
bé no sempre és fàcil abordar els
joves, s’està creixent en dos aspectes:
la consciència que és tota la
comunitat la que evangelitza i la
urgència perquè ells tinguin un
protagonisme més gran en les
propostes pastorals.

Una pastoral sinodal

203. Vull destacar que els mateixos
joves són agents de la pastoral
juvenil, acompanyats i guiats, però
lliures per a trobar camins sempre
nous amb creativitat i audàcia. Per
consegüent, seria sobrer que
m’entretingués aquí a proposar
alguna espècie de manual de pastoral
juvenil o una guia de pastoral
pràctica. Es tracta més aviat de posar
en joc l’astúcia, l’enginy i el
coneixement que tenen els mateixos



joves de la sensibilitat, el llenguatge i
les problemàtiques dels altres joves.

204. Ells ens fan veure la necessitat
d’assumir nous estils i noves
estratègies. Per exemple, mentre els
adults solen preocupar-se per tenir-
ho tot planificat, amb reunions
periòdiques i horaris fixos, avui la
majoria dels joves difícilment se sent
atreta per aquests esquemes
pastorals. La pastoral juvenil
necessita adquirir una altra
flexibilitat, i convocar els joves a
esdeveniments que de tant en tant
els ofereixin un lloc on no sols rebin
formació, sinó que també els permeti
compartir la vida, celebrar, cantar,
escoltar testimonis reals i
experimentar el trobament
comunitari amb el Déu viu.

205. Per altra banda, seria molt
desitjable recollir encara més les
bones pràctiques: aquelles
metodologies, aquells llenguatges,



aquelles motivacions que han estat
realment atractives per a acostar els
joves a Crist i a l’Església. Tant se val
de quin color siguin, si són «de
dreta» o «d’esquerra». L’important és
que recollim tot el que hagi donat
bons resultats i sigui eficaç per a
comunicar la joia de l’Evangeli.

206. La pastoral juvenil només pot
ser sinodal, és a dir, conformant un
«caminar junts» que implica una
«valorització de carismes que
l’Esperit concedeix segons la vocació
i el rol de cada un dels membres [de
l’Església], mitjançant un dinamisme
de coresponsabilitat [...]. Duts per
aquest esperit, podrem encaminar-
nos cap a una Església participativa i
coresponsable, capaç de donar valor
a la riquesa de la varietat que la
compon, que aculli amb gratitud
l’aportació dels fidels laics, incloent-
hi els joves i dones, la contribució de
la vida consagrada masculina i
femenina, la dels grups, associacions



i moviments. No s’ha d’excloure
ningú, ni deixar que ningú
s’autoexclogui»[111].

207. D’aquesta manera, aprenent els
uns dels altres, podrem reflectir
millor aquest poliedre meravellós,
que ha de ser l’Església de Jesucrist.
Ella pot atraure els joves precisament
perquè no és una unitat monolítica,
sinó un entramat de dons variats que
l’Esperit vessa incessantment en ella,
fent-la sempre nova malgrat les seves
misèries.

208. En el Sínode van aparèixer
moltes propostes concretes
orientades a renovar la pastoral
juvenil i a alliberar-la d’esquemes
que ja no són eficaços perquè no
entren en diàleg amb la cultura
actual dels joves. Es comprèn que no
podria aquí recollir-les totes, algunes
poden trobar-se en el Document final
del Sínode.

Grans línies d’acció



209. Només voldria destacar
breument que la pastoral juvenil
implica dues grans línies d’acció. Una
és la recerca, la convocatòria, la crida
que atregui nous joves a
l’experiència del Senyor. L’altra és el 
creixement, el desenvolupament d’un
camí de maduració dels qui ja han fet
aquesta experiència.

210. Respecte a la primera línia, la
recerca, confio en la capacitat dels
mateixos joves, que saben trobar els
camins atractius per a convocar.
Saben organitzar festivals,
competicions esportives, i fins i tot
saben evangelitzar en les xarxes
socials amb missatges, cançons,
vídeos i altres intervencions. Només
cal estimular els joves i donar-los
llibertat perquè ells s’entusiasmin
missionant en els àmbits juvenils. El
primer anunci pot despertar una
fonda experiència de fe enmig d’un
«recés d’impacte», en una conversa
en un bar, en una recreació de la



facultat, o per qualsevol dels
insondables camins de Déu. Però la
cosa més important és que cada jove
s’atreveixi a sembrar el primer
anunci en aquesta terra fèrtil que és
el cor d’un altre jove.

211. En aquesta recerca s’ha de
privilegiar l’idioma de la proximitat,
el llenguatge de l’amor desinteressat,
relacional i existencial que toca el
cor, arriba a la vida, desperta
esperança i desigs. Cal acostar-se als
joves amb la gramàtica de l’amor, no
pas amb el proselitisme. El
llenguatge que la gent jove entén és
el d’aquells que donen la vida, el de
qui és allí per ells i per a ells, i els de
qui, malgrat els seus límits i febleses,
proven de viure la seva fe amb
coherència. Al mateix temps, encara
hem de buscar amb major
sensibilitat com encarnar el kerygma
en el llenguatge que parlen els joves
d’avui.



212. Pel que fa al creixement, vull fer
un important advertiment. En alguns
llocs s’esdevé que, després d’haver
provocat en els joves una intensa
experiència de Déu, un trobament
amb Jesús que ha tocat els seus cors,
acabat només els ofereixen trobades
de «formació» en què tan sols
s’aborden qüestions doctrinals i
morals: sobre els mals del món
actual, sobre l’Església, sobre la
Doctrina Social, sobre la castedat,
sobre el matrimoni, sobre el control
de la natalitat i sobre altres temes. El
resultat és que molts joves
s’avorreixen, perden el foc del
trobament amb Crist i l’alegria de
seguir-lo, molts abandonen el camí i
altres es tornen tristos i negatius.
Calmem l’obsessió per transmetre un
cúmul de continguts doctrinals, i
primer de tot mirem de suscitar i fer
arrelar les grans experiències que
sostenen la vida cristiana. Com deia
Romano Guardini: «en l’experiència
d’un gran amor [...] tot el que



s’esdevé es converteix en un episodi
dins el seu àmbit»[112].

213. Qualsevol projecte formatiu,
qualsevol camí de creixement per als
joves ha d’incloure certament una
formació doctrinal i moral. És
igualment important que estigui
centrat en dos grans eixos: un és
l’aprofundiment del kerygma,
l’experiència fundant del trobament
amb Déu a través de Crist mort i
ressuscitat. L’altre és el creixement
en l’amor fratern, en la vida
comunitària, en el servei.

214. Vaig insistir molt sobre això en 
Evangelii gaudium i crec oportú
recordar-ho. Per una banda, seria un
greu error pensar que en la pastoral
juvenil «el kerygma és abandonat a
l’encalç d’una formació
suposadament més ‘sòlida’. No hi ha
res més sòlid, més profund, més
segur, més dens i més savi que
aquest anunci. Tota la formació



cristiana és abans que res
l’aprofundiment del kerygma que es
va fent carn cada vegada més i
millor»[113]. Per consegüent, la
pastoral juvenil sempre ha d’incloure
moments que ajudin a renovar i
aprofundir l’experiència personal de
l’amor de Déu i de Jesucrist viu. Ho
farà amb diversos recursos:
testimonis, cançons, moments
d’adoració, espais de reflexió
espiritual amb la Sagrada Escriptura,
i fins i tot amb diversos estímuls a
través de les xarxes socials. Però mai
no ha de substituir-se aquesta
experiència joiosa de trobament amb
el Senyor per una mena
«d’adoctrinament».

215. D’una altra banda, qualsevol pla
de pastoral juvenil ha d’incorporar
clarament mitjans i recursos variats
per a ajudar els joves a créixer en la
fraternitat, a viure com a germans, a
ajudar-se mútuament, a crear
comunitat, a servir els altres, a estar



prop dels pobres. Si l’amor fratern és
el «manament nou» (Jn 13, 34), si és
«la plenitud de la llei» (Rm 13, 10), si
és el que manifesta més bé el nostre
amor a Déu, llavors ha d’ocupar un
lloc rellevant en tot pla de formació i
creixement dels joves.

Ambients adequats

216. En totes les nostres institucions
cal desenvolupar i potenciar molt
més la capacitat d’acollida cordial,
perquè molts joves que arriben ho
fan amb una profunda situació
d’orfenesa. I no em refereixo a
determinats conflictes familiars, sinó
a una experiència que pertoca tant a
nens i joves com a adults, mares,
pares i fills. Per a tants orfes i
òrfenes, els nostres contemporanis,
nosaltres mateixos, potser?, les
comunitats com la parròquia i
l’escola haurien d’oferir camins
d’amor gratuït i promoció,
d’afirmació i creixement. Molts joves



se senten avui fills del fracàs, perquè
els somnis dels seus pares i avis
varen cremar a la foguera de la
injustícia, de la violència social, del
campi qui pugui. Quin
desarrelament! Si els joves varen
créixer en un món de cendres no és
fàcil que puguin sostenir el foc de les
grans il·lusions i projectes. Si varen
créixer en desert buit de sentit, com
podran tenir ganes de sacrificar-se
per sembrar? L’experiència de la
discontinuïtat, del desarrelament i la
pèrdua de les certeses bàsiques,
fomentada en la cultura mediàtica
actual, provoquen aquesta sensació
de pregona orfenesa a la qual hem de
respondre creant espais fraterns i
atractius on es visqui amb sentit.

217. Fer «caliu de llar» en definitiva
«és crear família; és aprendre a
sentir-se units als altres més enllà de
lligams utilitaris o funcionals, units
de tal manera que sentim la vida una
mica més humana. Crear llars, «cases



de comunió», és permetre que la
profecia prengui cos i faci les nostres
hores i dies menys inhòspits, menys
indiferents i anònims. És teixir llaços
que es basteixen amb gestos senzills,
quotidians i que tots podem realitzar.
Una llar, i ho sabem tots molt bé,
necessita la collaboració de tots.
Ningú no pot ser indiferent o aliè, ja
que cadascú és pedra necessària en
la seva construcció. I això implica
demanar al Senyor que ens regali la
gràcia d’aprendre a tenir-nos
paciència, d’aprendre a perdonar-se;
aprendre cada dia a tornar a
començar. I, quantes vegades
perdonar o tornar a començar?
Setanta vegades set, totes les que
siguin necessàries. Crear llaços forts
exigeix la confiança que s’alimenta
cada dia amb la paciència i el perdó.
I així es produeix el miracle
d’experimentar que aquí es neix de
nou, aquí tots naixem de nou perquè
sentim actuant la carícia de Déu que



ens possibilita de somiar el món més
humà i, per tant, més diví»[114].

218. En aquest marc, en les nostres
institucions necessitem oferir als
joves llocs propis que ells puguin
condicionar al seu gust, i on puguin
entrar i sortir amb llibertat, llocs que
els acullin i on puguin acostar-se
espontàniament i amb confiança a
l’encontre d’altres joves tant en els
moments de sofriment o
d’avorriment com quan desitgin
celebrar les seves alegries. Alguna
cosa d’això han aconseguit alguns
oratoris i altres centres juvenils, que
en molts casos són l’ambient
d’amistats i de festeig, de
retrobaments, on puguin compartir
la música, la recreació, l’esport, i
també la reflexió i la pregària amb
petits subsidis i diverses propostes.
D’aquesta manera s’obre pas aquest
indispensable anunci persona a
persona que no pot ser reemplaçat
per cap recurs ni estratègia pastoral.



219. «L’amistat i les relacions, sovint
també en grups més o menys
estructurats, ofereixen l’oportunitat
de reforçar competències socials i
relacionals en un context en què no
s’avalua ni es jutja la persona.
L’experiència de grup constitueix al
seu torn un recurs per a compartir la
fe i per ajudar-se mútuament en el
testimoniatge. Els joves són capaços
de guiar altres joves i de viure un
veritable apostolat entre el seus
amics»[115].

220. Això no vol pas dir que s’aïllin i
perdin tot contacte amb les
comunitats de parròquies,
moviments i altres institucions
eclesials. Però ells s’integraran millor
a les comunitats obertes, vives en la
fe, desitjoses d’irradiar Jesucrist,
alegres, lliures, fraternes i
compromeses. Aquestes comunitats
poden ser els canals on ells sentin
que és possible conrear precioses
relacions.



La pastoral de les institucions
educatives

221. L’Escola és sens dubte una
plataforma per apropar-se als nens i
als joves. És un lloc privilegiat per a
la promoció de la persona, i per això
la comunitat cristiana li ha dedicat
una gran atenció, ja sigui formant
docents i dirigents, com també
instituint escoles pròpies, de tot tipus
i grau. En aquest camp l’Esperit ha
suscitat innombrables carismes i
testimonis de santedat. Tanmateix,
l’escola necessita una urgent
autocrítica si veiem els resultats que
deixa la pastoral de moltes d’elles,
una pastoral concentrada en la
instrucció religiosa que sovint és
incapaç de provocar experiències de
fe perdurables. A més, hi ha alguns
col·legis catòlics que semblen
organitzats només per a la
preservació. La fòbia al canvi fa que
no puguin tolerar la incertesa i es
retirin davant els perills, reals o



imaginaris, que tot canvi comporta.
L’escola convertida en «búnquer»
que protegeix dels errors «de fora»,
és l’expressió caricaturitzada
d’aquesta tendència. Aquesta imatge
reflecteix d’una manera estremidora
el que experimenten molts joves en
sortir d’alguns establiments
educatius: una insalvable
inadequació entre allò que els van
ensenyar i el món en el qual han de
viure. Les propostes religioses i
morals que varen rebre no els han
preparat per confrontar-les amb un
món que les ridiculitza, i no han
après formes de pregar i de viure la
fe que puguin fàcilment ser
sostingudes enmig del ritme
d’aquesta societat. En realitat, una de
les alegries més grans d’un educador
es produeix quan pot veure un
estudiant constituir-se a si mateix
com una persona forta, integrada,
protagonista i capaç de donar.



222. L’escola catòlica continua essent
essencial com a espai
d’evangelització de joves. És
important tenir en compte alguns
criteris inspiradors assenyalats en 
Veritatis gaudium amb vista a una
renovació i rellançament de les
escoles i universitats «en sortida»
missionera, com ara: l’experiència
del kerygma, el diàleg a tots els
nivells, la interdisciplinarietat i la
transdisciplinarietat, el foment de la
cultura del trobament, la urgent
necessitat de «crear xarxes» i l’opció
pels darrers, per aquells que la
societat descarta i rebutja[116].
També la capacitat d’integrar els
sabers del cap, el cor i les mans.

223. Per altra banda, no podem
separar la formació espiritual de la
formació cultural. L’Església sempre
ha volgut desplegar per als joves
espais per a la millor cultura. No ha
de renunciar a fer-ho perquè els
joves hi tenen dret. I «avui en dia,



sobretot, el dret a la cultura significa
protegir la saviesa, és a dir, un saber
humà i que humanitza. Amb massa
freqüència estem condicionats per
models de vida trivials i efímers que
empenyen a perseguir l’èxit a baix
cost, desacreditant el sacrifici,
inculcant la idea que l’estudi no és
necessari si no dóna immediatament
un resultat concret. No, l’estudi
serveix per a fer-se preguntes, per a
no ser anestesiat per la banalitat, per
a cercar sentit de la vida.

S’ha de reclamar el dret que no
prevalguin les moltes sirenes que
avui distreuen d’aquesta recerca.
Ulisses, per tal de no rendir-se al cant
de les sirenes, que seduïen els
mariners i els feien estavellar contra
les roques, es va fer lligar a l’arbre de
la nau i tapà les orelles dels seus
companys de viatge. En canvi, Orfeu,
per contrastar el cant de les sirenes,
féu una altra cosa: entonà una
melodia més bonica que encantà les



sirenes. Aquesta és la seva gran
tasca: respondre a les falques
paralitzadores del consumisme
cultural amb opcions dinàmiques i
fortes, amb la investigació, el
coneixement i la compartició»[117].

Distints àmbits per a
desenvolupaments pastorals

224. Molts joves són capaços
d’aprendre a tastar el silenci i la
intimitat amb Déu. També han
crescut els grups que es reuneixen
per adorar el Santíssim o per pregar
amb la Paraula de Déu. No s’ha de
menysprear els joves com si fossin
incapaços d’obrir-se a propostes
contemplatives. Només cal trobar els
estils i les modalitats adequades per
a ajudar-los a iniciar-se en aquesta
experiència d’un valor tan alt.
Respecte als àmbits de culte i oració,
«en diversos contextos els joves
catòlics demanen propostes de
pregària i moments sacramentals



que incloguin la seva vida quotidiana
en una litúrgia fresca, autèntica i
alegre»[118]. És important aprofitar
els moments més forts de l’any
litúrgic, particularment la Setmana
Santa, Pentecosta i Nadal. Ells també
gaudeixen d’altres trobades festives,
que trenquen la rutina i que ajuden a
experimentar l’alegria de la fe.

225. Una oportunitat única per al
creixement i també d’obertura al do
diví de la fe i la caritat és el servei:
molts joves se senten atrets per la
possibilitat d’ajudar altres persones,
especialment nens i pobres. Sovint
aquest servei és el primer pas per a
descobrir o redescobrir la vida
cristiana i eclesial. Molts joves es
cansen dels nostres itineraris de
formació doctrinal, i àdhuc
espiritual, i a vegades reclamen la
possibilitat de ser més protagonistes
en activitats que facin alguna cosa
per la gent.



226. No podem oblidar les
expressions artístiques, com el
teatre, la pintura, etc. «Del tot
peculiar és la importància de la
música, que representa un veritable
ambient en què els joves estan
constantment immergits, com també
una cultura i un llenguatge capaços
de suscitar emocions i de plasmar la
identitat. El llenguatge musical
representa també un recurs pastoral,
que interpella en particular la
litúrgia i la seva renovació»[119]. El
cant pot ser un gran estímul per a
l’itinerari dels joves. Deia sant
Agustí: «Canta, però camina; alleuja
amb el cant el teu treball, no estimis
la peresa: canta i camina [...]. Tu, si
avances, camines; però avança bé, en
la recta fe, en les bones obres: canta i
camina»[120].

227. «És igualment significativa la
rellevància que té entre els joves la
pràctica esportiva, l’Església no ha de
subestimar les potencialitats que té



en clau educativa i formativa, ans
mantenir una sòlida presència en
aquest camp. Al món de l’esport li cal
ser ajudat a superar les ambigüitats
que el colpegen, com la mitificació
dels campions, el sotmetiment a
lògiques comercials i la ideologia de
l’èxit a tota costa»[121]. En la base de
l’experiència esportiva hi ha
«l’alegria: la joia de viure i pels dons
que el Creador ens fa cada dia»[122].
Per altra banda, alguns Pares de
l’Església han pres exemple de les
pràctiques esportives per a invitar
els joves a créixer en la fortalesa i
dominar l’ensopiment o la comoditat.
Sant Basili el Gran, adreçant-se als
joves, prenia l’exemple de l’esforç
que requereix l’esport i així els
inculcava la capacitat de sacrificar-se
per a créixer en les virtuts: «Eixint de
milers i milers de sofriments i havent
incrementat la seva fortalesa per
molts mètodes, eixint d’haver suat
molt en fatigosos exercicis gimnàstics
[...] i portar en la resta, per no



allargar-me en les meves paraules,
una existència tal que la seva vida
abans de la competició no és sinó
una preparació per a aquesta, [...]
afronten tota mena de fatigues i
perills per guanyar la corona [...]. ¿I
nosaltres, que tenim al davant uns
premis de la vida tan meravellosos
en nombre i grandesa perquè siguin
impossibles de definir amb paraules,
dormint com una soca i vivint en
total absència de perills, vindrem a
prendre’ls amb la mà?»[123].

228. En molts adolescents i joves
desperta especial atracció el contacte
amb la creació, i són sensibles envers
la cura de l’ambient, com passa amb
els escoltes i altres grups que
organitzen jornades de contacte amb
la natura, campaments, caminades,
expedicions i campanyes ambientals.
En l’esperit de sant Francesc d’Assís,
són experiències que poden
significar un camí per a iniciar-se en



la escola de la fraternitat universal i
en la pregària contemplativa.

229. Aquestes i altres diverses
possibilitats que s’obren a
l’evangelització dels joves no haurien
de fer-nos oblidar que, més enllà dels
canvis de la història i de la
sensibilitat dels joves, hi ha regals de
Déu que sempre són actuals, que
tenen una força que transcendeix
totes les èpoques i totes les
circumstàncies: la Paraula del Senyor
sempre viva i eficaç, la presència de
Crist a l’Eucaristia que ens alimenta, i
el Sagrament del perdó que ens
allibera i ens enforteix. També
podem esmentar la inesgotable
riquesa espiritual que conserva
l’Església en el testimoniatge dels
seus sants i en l’ensenyament dels
grans mestres espirituals. Encara que
hàgim de respectar diverses etapes, i
a vegades necessitem esperar amb
paciència el moment just, no podem
deixar d’invitar els joves a aquestes



deus de vida nova, no tenim dret a
privar-los de tant de bé.

Una pastoral popular juvenil

230. A més de la pastoral habitual
que realitzen les parròquies i els
moviments, segons determinats
esquemes, és molt important donar
lloc a una «pastoral popular juvenil»,
que té un altre estil, uns altres temps,
un altre ritme, una altra
metodologia. Consisteix en una
pastoral més àmplia i flexible que
estimuli, en els diferents llocs on es
mouen els joves reals, aquests
lideratges naturals i aquests carismes
que l’Esperit Sant ja ha sembrat entre
ells. Es tracta primer de tot de no
posar tants obstacles, normes,
controls i marcs obligatoris a aquests
joves creients que són líders naturals
en els barris i en diversos ambients.
Només cal acompanyar-los i
estimular-los, confiant una mica més



en la genialitat de l’Esperit Sant que
actua com vol.

231. Parlem de líders realment
«populars», no elitistes o clausurats
en petits grups selectes. Perquè
siguin capaços de generar una
pastoral popular en el món dels joves
cal que «aprenguin a auscultar el
sentir del poble, a constituir-se en els
seus portaveus i a treballar per la
seva promoció»[124]. Quan parlem
de «poble» no s’han d’entendre les
estructures de la societat o de
l’Església, sinó el conjunt de persones
que no caminen com a individus sinó
com l’entramat d’una comunitat de
tots i per a tots, que no pot deixar
que els més pobres i febles es quedin
enrere: «El poble desitja que tots
participin dels béns comuns i per
això accepta adaptar-se al pas dels
darrers per tal d’arribar tots
junts»[125]. Els líders populars,
aleshores, són aquells que tenen la
capacitat d’incorporar tothom,



incloent en la marxa juvenil els més
pobre, febles, limitats i ferits. Els
joves malmesos i crucificats no els
fan pas fàstic ni por.

232. En aquesta línia, especialment
amb els joves que no han crescut en
famílies o institucions cristianes i
estan en un camí de lenta maduració,
hem d’estimular el «bé
possible»[126]. Crist ens va advertir
que no pretenguem que tot sigui blat
i prou (cf. Mt 13, 24-30). A vegades,
pel fet de pretendre una pastoral
juvenil asèptica, pura, marcada per
idees abstractes, allunyada del món i
preservada de tota màcula,
convertim l’Evangeli en una oferta
insípida, incomprensible, llunyana,
separada de les cultures juvenils i
apta només per a una elit juvenil
cristiana que se sent diferent, però
que en realitat flota en un aïllament
sense vida ni fecunditat. Així, amb la
cugula que rebutgem, arrenquem o



sufoquem milers de brots que
intenten créixer enmig dels límits.

233. En lloc de «sufocar-los amb un
conjunt de regles que donen una
imatge estreta i moralista del
cristianisme, som cridats a invertir
en la seva audàcia i a educar-los
perquè assumeixin les seves
responsabilitats, segurs que fins i tot
l’error, el fracàs i les crisis són
experiències que poden enfortir la
seva humanitat»[127].

234. En el Sínode es va exhortar a
construir una pastoral juvenil capaç
de crear espais inclusius, on hi hagi
lloc per a tot tipus de joves i on es
manifesti realment que som una
Església de portes obertes. Ni tan sols
cal que algú assumeixi completament
tots els ensenyaments de l’Església
perquè pugui participar d’alguns dels
nostres espais per a joves. N’hi ha
prou amb una actitud oberta envers
tots els qui tinguin el desig i la



disposició de deixar-se trobar per la
veritat revelada per Déu. Algunes
propostes pastorals poden suposar
un camí ja recorregut en la fe, però
necessitem una pastoral popular
juvenil que obri portes i ofereixi
espai a tots i cada un amb els seus
dubtes, els seus traumes, els seus
problemes i la seva recerca
d’identitat, els seus errors, la seva
història, les seves experiències del
pecat i totes les seves dificultats.

235. Ha d’haver-hi lloc també per a
«tots aquells que tenen altres visions
de la vida, professen altres credos o
es declaren aliens a l’horitzó religiós.
Tots els joves sense exclusió, estan en
el cor de Déu i, per tant, en el cor de
l’Església. Reconeixem amb
franquesa que no sempre aquesta
afirmació que ressona en els nostres
llavis troba una expressió real en la
nostra acció pastoral: sovint ens
quedem tancats en els nostres
ambients, on la seva veu no arriba, o



ens dediquem a activitats menys
exigents i més gratificants, sufocant
aquesta sana inquietud pastoral que
ens fa sortir de les nostres suposades
seguretats. I això que l’Evangeli ens
demana ser audaços i volem ser-ho,
sense presumpció i sense fer
proselitisme, donant testimoni de
l’amor del Senyor i estenent la mà a
tots els joves del món»[128].

236. La pastoral juvenil, quan deixa
de ser elitista i accepta de ser
«popular», és un procés lent,
respectuós, pacient, esperançat,
incansable, compassiu. En el Sínode
es va proposar l’exemple dels
deixebles d’Emaús (cf. Lc 24,13-35),
que també pot ser un model de la
pastoral juvenil.

237. «Jesús camina amb els dos
deixebles que no han comprès el
sentit del que ha passat i s’estan
allunyant de Jerusalem i de la
comunitat. Per tal d’estar en la seva



companyia, recorre el camí amb ells.
Els interroga i es disposa a una
pacient escolta de la seva versió dels
fets per a ajudar-los a reconèixer el
que estan vivint. Després, amb afecte
i energia, els anuncia la Paraula,
guiant-los a interpretar a la llum de
les Escriptures els esdeveniments
que han viscut. Accepta la invitació a
quedar-se amb ells al vespre: entra
en la seva nit. En l’escolta, el seu cor
es reconforta i la seva ment
s’il·lumina, en partir el pa s’obren els
seus ulls. Ells mateixos elegeixen
d’emprendre de seguida el camí en
direcció oposada, per tal de tornar a
la comunitat i compartir
l’experiència del trobament amb
Jesús ressuscitat»[129].

238. Les diverses manifestacions de
pietat popular, especialment els
pelegrinatges, atrauen gent jove que
no sol inserir-se fàcilment en les
estructures eclesials, i són una
expressió concreta de la confiança en



Déu. Aquestes formes de recerca de
Déu, presents particularment en els
joves més pobres, però també en els
altres sectors de la societat, no han
de ser menyspreades, sinó
encoratjades i estimulades. Perquè la
pietat popular «és una manera
legítima de viure la fe»[130] i és
«expressió de l’acció missionera
espontània del Poble de Déu»[131].

Sempre missioners

239. Vull recordar que no cal
recórrer un llarg camí perquè els
joves siguin missioners. Fins i tot els
més febles, limitats i ferits poden ser-
ho de la seva manera, perquè s’ha de
permetre que el bé es comuniqui,
encara que convisqui amb moltes
fragilitats. Un jove que va a un
pelegrinatge a demanar ajuda a la
Mare de Déu, i invita un amic o
company per anar-hi plegats, amb
aquest simple gest està realitzant una
valuosa acció missionera. Juntament



amb la pastoral popular juvenil hi
ha, inseparablement, una missió
popular, incontrolable, que trenca
tots els esquemes eclesiàstics.
Acompanyem-la, encoratgem-la, però
no pretenguem regular-la massa.

240. Si sabem escoltar el que ens està
dient l’Esperit, no podem ignorar que
la pastoral juvenil ha de ser sempre
una pastoral missionera. Els joves
s’enriqueixen molt quan vencen la
timidesa i s’atreveixen a visitar llars,
i d’aquesta manera prenen contacte
amb la vida de la gent, aprenen a
mirar més enllà de la seva família i
del seu grup, comencen a entendre la
vida d’una manera més àmplia. Al
mateix temps, la seva fe i el seu sentit
de pertinença a l’Església
s’enforteixen. Les missions juvenils,
que solen organitzar-se en les
vacances després d’un període de
preparació, poden provocar una
renovació de l’experiència de fe fins i



tots seriosos plantejaments
vocacionals.

241. Però els joves són capaços de
crear noves formes de missió, en els
àmbits més diversos. Per exemple, ja
que es mouen tan bé en les xarxes
socials, cal convocar-los perquè les
omplin de Déu, de fraternitat, de
compromís.

L’acompanyament dels adults

242. Els joves necessiten ser
respectats en la seva llibertat, però
també necessiten ser acompanyats.
La família hauria de ser el primer
espai d’acompanyament. La pastoral
juvenil proposa un projecte de vida
des de Crist: la construcció d’una
casa, d’una llar edificada sobre roca
(cf. Mt 7, 24-25). Aquesta llar, aquest
projecte, per a la majoria d’ells es
concretarà en el matrimoni i en la
caritat conjugal. Per això és necessari
que la pastoral juvenil i la pastoral
familiar tinguin una continuïtat



natural, treballant de manera
coordinada i integrada per a poder
acompanyar adequadament el
procés vocacional.

243. La comunitat té un rol molt
important en l’acompanyament dels
joves, i és la comunitat sencera la
que ha de sentir-se responsable
d’acollir-los, motivar-los, encoratjar-
los i estimular-los. Això implica que
hom miri els joves amb comprensió,
valoració i afecte, i que no els jutgi
permanentment o els exigeixi una
perfecció que no respon a la seva
edat.

244. En el Sínode «molts han fet
notar la mancança de persones
expertes i dedicades a
l’acompanyament. Creure en el valor
teològic i pastoral de l’escolta implica
una reflexió per a renovar les formes
amb que s’exerceix habitualment el
ministeri presbiteral i revisar les
seves prioritats. A més, el Sínode



reconeix la necessitat de preparar
consagrats i laics, homes i dones, que
estiguin qualificats per a
l’acompanyament dels joves. El
carisma de l’escolta que l’Esperit
Sant suscita en les comunitats també
podria rebre una forma de
reconeixement institucional per al
servei eclesial»[132].

245. A més, cal acompanyar
especialment els joves que es
perfilen com a líders, perquè puguin
formar-se i capacitar-se. Els joves
que es van reunir abans del Sínode
demanaren que es desenvolupin
«programes de lideratge juvenil per a
la formació i continu
desenvolupament de joves líders.
Algunes dones joves senten que fan
falta exemples més grans de
lideratge femení dins l’Església i
desitgen contribuir amb els seus
dons intellectuals i professionals a
l’Església. També creiem que els
seminaristes, els religiosos i les



religioses haurien de tenir una major
capacitat per a acompanyar els joves
líders»[133].

246. Els mateixos joves ens van
descriure quines són les
característiques que ells esperen
trobar en un acompanyant, i ho
expressen amb molta claredat: «Les
qualitats de tal mentor inclouen: que
sigui un autèntic cristià compromès
amb l’Església i amb el món; que
cerqui constantment la santedat; que
comprengui sense jutjar; que sàpiga
escoltar activament les necessitats
dels joves i pugui respondre’ls amb
gentilesa; que sigui molt bondadós, i
conscient de si mateix; que reconegui
els seus límits i que conegui l’alegria
i el sofriment que tot camí espiritual
comporta. Una característica
especialment important en un
mentor és el reconeixement de la
seva pròpia humanitat. Que són
éssers humans que cometen errors:
persones imperfectes, que es



reconeixen pecadors perdonats.
Algunes vegades, els mentors són
posats sobre un pedestal, i per això
quan cauen provoquen un impacte
devastador en la capacitat del joves
per involucrar-se en l’Església. Els
mentors no haurien de dur els joves
a ser seguidors passius, sinó més
aviat a caminar al seu costat,
deixant-los ser els protagonistes dels
eu propi camí. Han de respectar la
llibertat que el jove té en el seu
procés de discerniment i oferir-los
eines perquè ho facin bé. Un mentor
ha de confiar sincerament en la
capacitat que té cada jove de poder
participar en la vida de l’Església. Per
això, un mentor simplement ha de
plantar la llavor de la fe en els joves,
sense veure immediatament els
fruits del treball de l’Esperit Sant.
Aquest paper no hauria de ser
exclusiu dels sacerdots i de la vida
consagrada, sinó que els laics
haurien de poder igualment exercir-
lo. Per últim, tots aquests mentors



haurien de beneficiar-se d’una bona
formació permanent»[134].

247. Sens dubte les institucions
educatives de l’Església són un àmbit
comunitari d’acompanyament que
permet d’orientar molts joves,
sobretot quan «miren d’acollir tots
els joves, independentment de les
seves opcions religioses, provinença
cultural i situació personal, familiar
o social. D’aquesta manera l’Església
fa una aportació fonamental a
l’educació integral dels joves en les
parts més diverses del món»[135].
Reduirien indegudament la seva
funció si establissin criteris rígids per
a l’ingrès d’estudiants o per a la seva
permanència en ells, perquè
privarien molts joves d’un
acompanyament que els ajudaria a
enriquir la seva vida.

Capítol vuitè

La vocació



248. És veritat que la paraula
«vocació» pot entendre’s en un sentit
ampli, com a crida de Déu. Inclou la
crida a la vida, la crida a l’amistat
amb Ell, la crida a la santedat, etc.
Això és valuós, perquè situa tota la
nostra vida de cara a Déu que ens
estima, i ens permet d’entendre que
res no és fruit d’un caos sense sentit,
sinó que tot pot integrar-se en un
camí de resposta al Senyor, que té un
preciós pla per a nosaltres.

249. En l’Exhortació Gaudete et
exultate vaig voler aturar-me en la
vocació de tots a créixer per a la
glòria de Déu, i em vaig proposar
«fer ressonar una vegada més la
crida a la santedat, procurant
encarnar-la en el context actual, amb
els seus riscos, desafiaments i
oportunitats»[136]. El Concili Vaticà
II ens va ajudar a renovar la
consciència d’aquesta crida adreçada
a cadascú: «Tots els fidels cristians,
de qualsevol condició i estat,



enfortits amb tants i tan poderosos
mitjans de salvació, són cridats pel
Senyor, cada un pel seu camí, a la
perfecció d’aquella santedat amb la
qual és perfecte el mateix Pare»[137].

La seva crida a l’amistat amb Ell

250. La cosa fonamental és discernir
i descobrir que el primer que vol
Jesús de cada jove és la seva amistat.
Aquest és el discerniment
fonamental. En el diàleg del Senyor
ressuscitat amb el seu amic Simó
Pere la gran pregunta era: «Simó, fill
de Joan, m’estimes?» (Jn 21, 16). És a
dir: Em vols com amic? La missió que
rep Pere de pasturar les seves ovelles
i els seus anyells estarà sempre en
connexió amb aquest amor gratuït,
amb aquest amor d’amistat.

251. I si fos necessari un exemple
contrari, recordem el trobament-
desavinença del Senyor amb el jove
ric, que ens diu clarament que aquest
jove no va percebre la mirada



amorosa del Senyor (cf. Mc 10, 21). Se
n’anà entristit, després d’haver
seguit un bon impuls, perquè no
pogué treure la vista de les moltes
coses que posseïa (cf. Mt 19, 22). Ell
es va perdre l’oportunitat del que
segurament hauria estat una gran
amistat. I nosaltres ens quedem
sense saber el que podria haver estat
per a nosaltres, el que podria haver
fet per a la humanitat, aquest jove
únic a qui Jesús mirà amb amor i
estengué la mà.

252. Perquè «la vida que Jesús ens
regala és una història d’amor, una 
història de vida que vol barrejar-se
amb la nostra i fer arrels en la terra
de cadascú. Aquesta vida no és una
salvació penjada ‘en el núvol’
esperant ser descarregada, ni una
‘aplicació’ nova a descobrir o un
exercici mental fruit de tècniques
d’autosuperació. Tampoc la vida que
Déu ens regala no és un ‘tutorial’
amb què aprendre l'última novetat.



La salvació que Déu ens regala és 
una invitació a formar part d’una
història d’amor que s’entreteixeix
amb les nostres històries; que viu i
vol néixer entre nosaltres perquè
donem fruit allí on estiguem, tal com
estiguem i amb qui estiguem. Allí ve
el Senyor a plantar i a plantar-
se»[138].

El teu ésser per als altres

253. Voldria aturar-me ara en la
vocació entesa en el sentit precís de
la crida al servei missioner dels
altres. Som cridats pel Senyor a
participar en la seva obra creadora,
prestant la nostra aportació al bé
comú a partir de les capacitats que
rebem.

254. Aquesta vocació missionera té a
veure amb el nostre servei als altres.
Perquè la nostra vida a la terra
assoleix la seva plenitud quan es
converteix en ofrena. Recordo que
«la missió en el cor del poble no és



una part de la meva vida, o un
ornament que em puc treure; no és
un apèndix o un moment més de
l’existència. És quelcom que jo no
puc arrencar del meu ésser si no vull
destruir-me. Jo sóc una missió en
aquesta terra, i per això sóc en
aquest món»[139]. Per tant, cal
pensar que tota pastoral és
vocacional, tota formació és
vocacional i tota espiritualitat és
vocacional.

255. La teva vocació no consisteix
només en els treballs que hagis de
fer, encara que s’hi expressa. És
quelcom més, és un camí que
orientarà molts esforços i moltes
accions en una direcció de servei. Per
això, en el discerniment d’una
vocació és important veure si un
reconeix en si mateix les capacitats
necessàries per a aquest servei
específic a la societat.



256. Això dóna un valor molt gran a
aquestes tasques, ja que deixen de
ser una suma d’accions que un
realitza per guanyar diners, per estar
ocupat o per complaure altres
persones. Tot això constitueix una
vocació perquè som cridats, hi ha
quelcom més que una mera elecció
pragmàtica nostra. És en definitiva
reconèixer per a què sóc fet, per a
què passo per aquesta terra, quin és
el projecte del Senyor per a la meva
vida. Ell no m’indicarà tots els llocs,
els temps i els detalls, que jo triaré
prudentment, però sí que hi ha una
orientació de la meva vida que Ell ha
d’indicar-me perquè és el meu
Creador, el meu terrisser, i necessito
escoltar la seva veu per a deixar-me
modelar i dur per Ell. Llavors jo sí
que seré el que haig de ser, i seré
també fidel a la meva pròpia realitat.

257. Per a complir la pròpia vocació
cal desenvolupar-se, fer brotar i
créixer tot el que un és. No es tracta



d’inventar-se, de crear-se a si mateix
del no-res, sinó descobrir-se un
mateix a la llum de Déu i fer florir el
propi ésser: «En els designis de Déu,
cada home és cridat a promoure el
seu propi progrés, perquè la vida de
l’home és una vocació»[140]. La teva
vocació t’orienta a treure a fora el
millor de tu per a la glòria de Déu i
per al bé dels altres. La qüestió no és
només fer coses, sinó fer-les amb un
sentit, amb una orientació. Respecte
a això, sant Albert Hurtado deia als
joves que cal prendre’s molt
seriosament el rumb: «En un vaixell
el pilot que es descuida és acomiadat
sense remissió, perquè juga amb una
cosa massa sagrada. I en la vida,
tenim cura del nostre rumb? Quin és
el teu rumb? Si calgués entretenir-se
encara més en aquesta idea, jo prego
a cada un de vosaltres que li doni la
màxima importància, perquè
encertar en això és senzillament
encertar; fallar en això és
simplement fallar»[141].



258. Aquest «ser per als altres» en la
vida de cada jove, normalment està
relacionat amb dues qüestions
bàsiques: la formació d’una nova
família i el treball. Les diverses
enquestes que s’han fet als joves
confirmen una vegada i una altra
que aquests són els temes que els
preocupen i il·lusionen. Tots dos han
de ser objecte d’un especial
discerniment. Aturem-nos-hi
breument.

L’amor i la família

259. Els joves senten amb força la
crida a l’amor, i somien trobar la
persona adequada amb qui formar
una família i construir una vida
junts. Sens dubte és una vocació que
Déu mateix proposa a través dels
sentiments, els desigs, els somnis.
Sobre aquest tema em vaig esplaiar
àmpliament en l’exhortació Amoris
laetitia i invito tots els joves a llegir-
ne especialment els capítols 4 i 5.



260. M’agrada pensar que «dos
cristians que es casen han reconegut
en la seva història d’amor la crida
del Senyor, la vocació a formar de
dos, home i dona, una sola carn, una
sola vida. I el sagrament del
matrimoni embolcalla aquest amor
amb la gràcia de Déu, l’arrela en Déu
mateix. Amb aquest do, amb la
certesa d’aquesta crida, podem
marxar segurs, no tenim por de res,
ho podem afrontar tot, junts!»[142].

261. En aquest context, recordo que
Déu ens va crear sexuats. Ell mateix
«va crear la sexualitat, que és un
regal meravellós per a les seves
criatures»[143]. Dins la vocació al
matrimoni cal reconèixer i agrair
que «la sexualitat, el sexe, són un do
de Déu. Res de tabús. Són un do de
Déu, un do que el Senyor ens fa.
Tenen dos propòsits: estimar-se i
generar vida. És una passió, és
l’amor apassionat. L’amor entre un
home i una dona, quan és apassionat,



et porta a donar la vida per sempre.
Sempre. I a donar-la amb cos i
ànima»[144].

262. El Sínode va ressaltar que «la
família continua essent el principal
punt de referència per als joves. Els
fills aprecien l’amor i la cura dels
pares, donen importància als vincles
familiars i esperen aconseguir al seu
torn formar una família. Sens dubte
l’argument de separacions, divorcis,
segones unions i famílies
monoparentals pot causar en els
joves grans sofriments i crisis
d’identitat. A vegades han de fer-se
càrrec de responsabilitats
desproporcionades per a la seva
edat, que els obliguen a ser adults
abans d’hora. Els avis sovint són una
ajuda decisiva en l’afecte i l’educació
religiosa: amb la seva saviesa són
una baula decisiva en la relació entre
generacions»[145].



263. És veritat que aquestes
dificultats que sofreixen en la seva
família d’origen menen molts joves a
preguntar-se si val la pena formar
una nova família, ser fidels, ser
generosos. Vull dir-vos que sí, que
val la pena apostar per la família i
que en aquesta trobareu els millors
estímuls per a madurar i les més
belles alegries per compartir. No
deixeu que us robin l’amor de debò.
No deixeu que us enganyin aquests
que us proposen una vida de
disbauxa individualista que
finalment duu a l’aïllament i a la
pitjor soledat.

264. Avui regna una cultura del
provisori que és una il·lusió. Creure
que res no pot ser definitiu és un
engany i una mentida. Moltes
vegades «hi ha qui diu que avui el
matrimoni és ‘passat de moda’ [...].
En la cultura del provisional, del
relatiu, molts prediquen que
l’important és ‘gaudir’ del moment,



que no val la pena comprometre’s
per a tota la vida, fer opcions
definitives [...]. Jo, en canvi, us
demano que sigueu revolucionaris,
que aneu contra corrent; sí, en això
us demano que us rebelleu contra
aquesta cultura del provisional, que,
en el fons, creu que vosaltres no sou
capaços d’assumir responsabilitats,
creu que vosaltres no sou capaços
d’estimar veritablement»[146]. Jo si
que tinc confiança en vosaltres, i per
això us encoratjo a optar pel
matrimoni.

265. Cal preparar-se per al
matrimoni, i això requereix educar-
se a si mateix, desenvolupar les
millors virtuts, sobretot l’amor, la
paciència, la capacitat de diàleg i de
servei. També implica educar la
pròpia sexualitat, perquè sigui cada
vegada menys un instrument per a
usar els altres i cada vegada més una
capacitat de lliurar-se plenament a



una persona, de manera exclusiva i
generosa.

266. Els bisbes de Colòmbia ens van
ensenyar que «Crist sap que els
esposos no són perfectes i que
necessiten superar la seva feblesa i
inconstància perquè el seu amor
pugui créixer i durar. Per això,
concedeix als cònjuges la seva gràcia
que és, alhora, llum i força que els
permet d’anar realitzant el seu
projecte de vida matrimonial d’acord
amb el pla de Déu»[147].

267. Per a aquells que no són cridats
al matrimoni o a la vida consagrada,
cal recordar sempre que la primera
vocació i la més important és la
vocació baptismal. Els solters, fins i
tot si no són intencionals, poden
convertir-se en testimoni particular
de tal vocació en el seu propi camí de
creixement personal.

La feina



268. Els bisbes dels Estats Units han
assenyalat amb claredat que la
joventut, arribada a la majoria de
edat, «sovint marca l’entrada d’una
persona en el món del treball. ‘Com
et guanyes la vida?’ és un tema
constant de conversa, perquè la feina
és una part molt important de les
seves vides. Per als joves adults
aquesta experiència és molt fluida,
perquè és mouen d’una feina a una
altra i àdhuc passen de carrera en
carrera. El treball pot definir l’ús del
temps i pot determinar el que poden
fer o comprar. També pot determinar
la qualitat i la quantitat de temps
lliure. La feina defineix i influeix en
la identitat i en l’autoconcepte d’un
adult jove i és un lloc fonamental on
es desenvolupen amistats i altres
relacions perquè generalment un no
treballa sol. Homes i dones joves
parlen de la feina com a compliment
d’una funció i com una cosa que
proporciona una sentit. Permet als
adults joves satisfer les seves



necessitats pràctiques; però, encara
més important, cercar el significat i
l’acompliment dels seus somnis i
visions. Encara que el treball pot no
ajudar a assolir els seus somnis, és
important per als adults joves
conrear una visió, aprendre a
treballar d’una manera realment
personal i satisfactòria per a la seva
vida, i continuar discernint la crida
de Déu»[148].

269. Prego als joves que no esperin a
viure sense treballar, depenent de
l’ajuda d’altres. Això no fa bé, perquè
«el treball és una necessitat, part del
sentit de la vida en aquesta terra,
camí de maduració, de
desenvolupament humà i de
realització personal. En aquest sentit,
ajudar els pobres amb diners ha de
ser sempre una solució provisional
per a resoldre urgències»[149].
D’aquí que «l’espiritualitat cristiana,
juntament amb l’admiració
contemplativa de les criatures que



trobem en sant Francesc d’Assís, ha
desenvolupat també una rica i sana
comprensió sobre el treball, com
podem trobar, per exemple, en la
vida del beat Carles de Foucauld i els
seus deixebles»[150].

270. El Sínode va remarcar que el
món del treball és un àmbit on els
joves «experimenten formes
d’exclusió i marginació. La primera i
la més greu és la desocupació juvenil,
que ens alguns països assoleix nivells
exorbitants. A més d’empobrir-los, la
manca de treball retalla en els joves
la capacitat de somiar i d’esperar, i
els priva de la possibilitat de
contribuir al desenvolupament de la
societat. En molts països aquesta
situació es deu al fet que algunes
franges de població juvenil es troben
desproveïdes de les capacitats
professionals adequades, també a
causa de les deficiències del sistema
educatiu i formatiu. Sovint la
precarietat ocupacional que afligeix



els joves respon a l’explotació laboral
per interessos econòmics»[151].

271. És una qüestió molt delicada
que la política ha de considerar com
un tema de primer ordre,
particularment avui que la velocitat
dels desenvolupaments tecnològics,
juntament amb l’obsessió per reduir
els costos laborals, pot dur
ràpidament a reemplaçar
innombrables llocs de treball per
màquines. I es tracta d’un afer
fonamental de la societat, perquè el
treball per a un jove no és
senzillament una tasca orientada a
aconseguir ingressos. És expressió de
la dignitat humana, és camí de
maduració i d’inserció social, és un
estímul constant per a créixer en
responsabilitat i en creativitat, és
una protecció enfront de la tendència
a l’individualisme i a la comoditat, i
és també donar glòria a Déu amb el
desenvolupament de les pròpies
capacitats.



272. No sempre un jove té la
possibilitat de decidir a què dedicarà
els seus esforços, en quines tasques
desplegarà les seves energies i la
seva capacitat d’innovar. Perquè a
més dels seus propis desigs, i fins i
tot més enllà de les pròpies
capacitats i del discerniment que un
realitzi, hi ha els durs límits de la
realitat. És veritat que no pots viure
sense treballar i que a vegades has
d’acceptar el que trobis, però mai no
renunciïs als teus somnis, mai no
enterris definitivament una vocació,
mai no et donis per vençut. Sempre
continua buscant, almenys, maneres
parcials i imperfectes de viure el que
en el teu discerniment reconeixes
com a veritable vocació.

273. Quan un descobreix que Déu el
crida a alguna cosa, que està fet per a
això –sigui la infermeria, la fusteria,
la comunicació, l’enginyeria, la
docència, l’art o qualsevol altre
treball–, llavors serà capaç de fer



brotar les seves millors capacitats de
sacrifici, de generositat i de
lliurament. Saber que un no fa les
coses perquè sí, sinó amb un
significat, com a resposta a una crida
que ressona en el més pregon del seu
ésser per aportar quelcom als altres,
fa que aquestes feines donin al propi
cor una experiència especial de
plenitud. Així ho deia l’antic llibre de
l’Eclesiastès: «Entenc que no hi ha
res millor per a l’home que fruir de
tot el que fa» (Coh 3, 22).

Vocacions a una consagració
especial

274. Si partim de la convicció que
l’Esperit continua suscitant vocacions
al sacerdoci i a la vida religiosa,
podem «tornar a calar les xarxes» en
nom del Senyor, amb tota confiança.
Podem atrevir-nos, i hem de fer-ho, a
dir a cada jove que es pregunti per la
possibilitat de seguir aquest camí.



275. Algunes vegades vaig fer
aquesta proposta a joves que em
respongueren quasi amb burla dient:
«No, la veritat és que jo no tiro pas
cap aquest cantó.» Ara bé, anys
després alguns d’ells estaven al
Seminari. El Senyor no pot faltar a la
seva promesa de no deixar l’Església
privada dels pastors sense els quals
no podria viure ni realitzar la seva
missió. I si alguns sacerdots no
donen un bon testimoniatge, no per
això el Senyor deixarà de cridar. Al
contrari, ell redobla l’aposta perquè
no deixa de tenir cura de la seva
Església estimada.

276. En el discerniment d’una
vocació no s’ha de descartar la
possibilitat de consagrar-se a Déu en
el sacerdoci, en la vida religiosa o en
altres formes de consagració. Per què
excloure-ho? Tingues la certesa que,
si reconeixes una crida de Déu i la
segueixes, això serà el que t’omplirà.



277. Jesús camina entre nosaltres
com ho feia a Galilea. Ell passa pels
nostres carrers, s’atura i ens mira als
ulls, sense pressa. La seva crida és
atractiva, fascinant. Però avui
l’ansietat i la velocitat de tants
estímuls que ens bombardegen fan
que no quedi lloc per a aquest silenci
interior en què es percep la mirada
de Jesús i s’escolta la seva crida.
Mentrestant, t’arribaran moltes
propostes maquillades, que semblen
boniques i intenses, encara que amb
el temps només et deixaran buit,
cansat i sol. No deixis que això passi,
perquè el remolí d’aquest món et
mena a una cursa sense sentit, sense
orientació, sense objectius clars, i
així es malmetran molts dels teus
esforços. Més aviat busca aquests
espais de calma i de silenci que et
permetin reflexionar, pregar, mirar
més bé el món que t’envolta, i llavors
sí, amb Jesús, podràs reconèixer
quina és la teva vocació en aquesta
terra.



Capítol novè

El discerniment

278. Sobre el discerniment en
general ja m’hi vaig entretenir en
l’exhortació apostòlica Gaudete et
exultate. Permeteu-me reprendre
algunes d’aquestes reflexions
aplicant-les al discerniment de la
pròpia vocació al món.

279. Recordo que tothom, però
«especialment el joves, estan
exposats a un zapping constant. És
possible navegar en dues o tres
pantalles alhora i interactuar en
diferents escenaris virtuals. Sense la
saviesa del discerniment ens podem
convertir fàcilment en titelles a
mercè de les tendències del
moment»[152]. I «això resulta molt
important quan apareix una novetat
en la pròpia vida, i aleshores s’ha de
discernir si és el vi nou que ve de
Déu o és una novetat fictícia de



l’esperit del món o de l’esperit del
diable»[153].

280. Aquest discerniment, «encara
que inclou la raó i la prudència, les
supera, perquè es tracta d’entreveure
el misteri del projecte únic i
irrepetible que Déu té per a cada u
[...] Està en joc el sentit de la meva
vida davant el Pare que em coneix i
m’estima, la veritable raó de la meva
existència que ningú no coneix com
ell»[154].

281. En aquest marc se situa la
formació de la consciència, que
permet que el discerniment creixi en
fondària i en fidelitat a Déu: «Formar
la consciència és camí de tota una
vida, en què s’aprèn a nodrir els
sentiments propis de Jesucrist,
assumint els criteris de les seves
decisions i les intencions de la seva
manera d’obrar (cf. Fl 2, 5)»[155].

282. Aquesta formació implica
deixar-se transformar per Crist i al



mateix temps «una pràctica habitual
del bé, valorada en l’examen de
consciència: un exercici en què no es
tracta solament d’identificar els
pecats, sinó també de reconèixer
l’obra de Déu en la pròpia
experiència quotidiana, en els
esdeveniments de la història i de les
cultures de les quals formem part, en
el testimoniatge de tants homes i
dones que ens han precedit o que ens
acompanyen amb la seva saviesa. Tot
això ajuda a créixer en la virtut de la
prudència, articulant l’orientació
global de l’existència amb eleccions
concretes, amb la consciència serena
dels propis dons i límits»[156].

Com discernir la teva vocació

283. Una expressió del discerniment
és el compromís per reconèixer la
pròpia vocació. És una tasca que
requereix espais de soledat i silenci,
perquè es tracta d’una decisió molt
personal que altres no poden



prendre per un mateix: «Si bé el
Senyor ens parla de maneres molt
variades enmig del nostre treball, a
través dels altres, i en tot moment, no
és possible prescindir del silenci de
la pregària encalmada per a
percebre millor aquest llenguatge,
per a interpretar el significat real de
les inspiracions que ens pensem que
hem rebut, per apaivagar les nostres
ansietats i recompondre el conjunt
de la pròpia existència a la llum de
Déu»[157].

284. Aquest silenci no és una forma
d’aïllament, perquè «s’ha de recordar
que el discerniment orant exigeix
partir d’una disposició a escoltar: el
Senyor, els altres, la realitat mateixa
que sempre ens desafia de maneres
noves. Només qui està disposat a
escoltar té llibertat per a renunciar al
seu propi punt de vista parcial o
insuficient [...]. Així està realment
disponible per a acollir una crida que
trenca les seves seguretats però que



el du a una vida millor, perquè no
n’hi ha prou que tot vagi bé, que tot
estigui tranquil. Déu pot estar oferint
més, i en el nostre còmode aïllament
no ho reconeixem»[158].

285. Quan es tracta de discernir la
pròpia vocació, cal fer-se unes
quantes preguntes. No començar
preguntant-se on es podrien guanyar
més diners, on es podria obtenir més
fama i prestigi social, i tampoc no
convé de començar preguntant-se
quines tasques donarien més plaer a
un mateix. Per a no equivocar-se cal
començar des d’un altre lloc, i
demanar-se: em conec a mi mateix,
més enllà de les aparences o de les
meves sensacions?, conec el que
alegra o entristeix el meu cor?,
quines són les meves fortaleses o les
meves debilitats? Immediatament
vénen altres preguntes: com puc
servir més bé i ser més útil al món i a
l’Església?, quin és el meu lloc en
aquesta hora?, què podria oferir jo a



la societat? Acabat en vénen unes
altres de molt realistes: tinc les
capacitats necessàries per a prestar
aquest servei?, o podria adquirir-les i
desenvolupar-les?

286. Aquestes preguntes han de
situar-se no tant en relació amb un
mateix i les seves inclinacions com
amb els altres, enfront d’ells, de
manera que el discerniment plantegi
la pròpia vida en referència als
altres. Per això vull recordar quina
és la gran pregunta: «Moltes vegades,
en la vida, perdem temps demanant-
nos: ‘Però qui sóc jo?’ I tu pots
demanar-te qui ets i passar tota una
vida buscant qui ets. Però demana’t:
‘Per a qui sóc jo’?»[159]. Ets per a
Déu, sens dubte. Però ell ha volgut
que siguis també per als altres, i ha
posat en tu molts dons i carismes que
no són per a tu, sinó per a altres.

La crida de l’amic



287. Per a discernir la pròpia vocació,
cal reconèixer que aquesta vocació
és la crida d’un amic: Jesús. Als
amics, si se’ls regala quelcom, se’ls
regala el millor. I això millor no
necessàriament és el més car o difícil
d’aconseguir, sinó el que un sap que
a l’altre l’alegrarà. Un amic percep
això amb tanta claredat que pot
visualitzar en la seva imaginació el
somriure del seu amic quan obri el
seu regal. Aquest discerniment
d’amistat és el que proposo als joves
com a model si miren de trobar
quina és la voluntat de Déu per a les
seves vides.

288. Vull que sapigueu que quan el
Senyor pensa en cadascú, en el que
desitjaria regalar-li, pensa en ell com
en el seu amic personal. I si té
plantejat regalar-te una gràcia, un
carisma que et farà viure la teva vida
en plenitud i transformar-te en una
persona útil per als altres, en algú
que deixi rastre en la història, serà



segurament quelcom que t’alegrarà
en el més íntim i t’entusiasmarà més
que cap altra cosa en aquest món. No
perquè el que et vagi a donar sigui
un carisma extraordinari o rar, sinó
perquè serà justament a la teva
mesura, a la mesura de la teva vida
sencera.

289. El regal de la vocació serà sens
dubte un regal exigent. Els regals de
Déu són interactius i per gaudir-ne
cal posar molt en joc, cal arriscar-se.
Però no serà una exigència d’un
deure imposat per un altre de fora
estant, sinó quelcom que t’estimularà
a créixer i a optar perquè aquest
regal maduri i es converteixi en do
per als altres. Quan el Senyor suscita
una vocació no sols pensa en el que
ets sinó en tot el que juntament amb
ell i els altres podràs arribar a ser.

290. La potència de la vida i la força
de la pròpia personalitat s’alimenten
mútuament a l’interior de cada jove i



l’impulsen a anar més enllà de tot
límit. La inexperiència permet que
això flueixi, encara que ben aviat es
transforma en experiència, moltes
vegades dolorosa. És important posar
en contacte aquest desig de «l’infinit
del començament encara no posat a
prova»[160] amb l’amistat
incondicional que ens ofereix Jesús.
Abans de tota llei i de tot deure, el
que Jesús ens proposa per a elegir és
un seguiment com els dels amics que
se segueixen i es busquen i es troben
per pura amistat. Tota la resta ve
després, i fins els fracassos de la vida
podran ser un inestimable
experiència d’aquesta amistat que
mai no es trenca.

Escolta i acompanyament

291. Hi ha sacerdots, religiosos, laics,
professionals, i fins i tot joves
capacitats, que poden acompanyar
els joves en el seu discerniment
vocacional. Quan ens toca d’ajudar



un altre a discernir el camí de la seva
vida, la primera cosa és escoltar. I
aquesta escolta suposa tres
sensibilitats o atencions distintes i
complementàries:

292. La primera sensibilitat o atenció
és a la persona. Es tracta d’escoltar
l’altre que se’ns està donant ell
mateix en les seves paraules. El signe
d’aquesta escolta és el temps que
dedico a l’altre. No és qüestió de
quantitat sinó que l’altre senti que el
meu temps és seu: el que ell necessita
per a expressar-me el que vulgui. Ell
ha de sentir que l’escolto
incondicionalment, sense ofendre’m,
sense escandalitzar-me, sense
molestar-me, sense cansar-me.
Aquesta escolta és la que el Senyor
exerceix quan es posa a caminar al
costat dels deixebles d’Emaús i els
acompanya llarga estona per un
camí que anava en direcció oposada
a la direcció correcta (cf. Lc 23,
13-35). Quan Jesús fa el gest de



continuar endavant perquè ells han
arribat a la seva casa, llavors
comprenen que els havia regalat el
seu temps, i aleshores li regalen el
seu, brindant-li allotjament. Aquesta
escolta atenta i desinteressada indica
el valor que té l’altra persona per a
nosaltres, més enllà de les seves
idees i de les seves eleccions de vida.

293. La segona sensibilitat o atenció
és discernidora. Es tracta de copsar el
punt just en què es discerneix la
gràcia o la temptació. Perquè a
vegades les coses que ens passen per
la imaginació són només temptacions
que ens aparten del nostre veritable
camí. Aquí necessito preguntar-me
què m’està dient exactament aquesta
persona, què em vol dir, què desitja
que comprengui del que li passa. Són
preguntes que ajuden a entendre on
s’encadenen els arguments que
mouen l’altre i a sentir el pes i els
ritmes dels seus afectes influïts per
aquesta lògica. Aquesta escolta



s’orienta a discernir les paraules
salvadores del bon Esperit, que ens
proposa la veritat del Senyor, però
també les trampes del mal esperit –
les seves fallàcies i les seves
seduccions–. Cal tenir molta valentia,
l’estimació i la delicadesa necessàries
per a ajudar l’altre a reconèixer la
veritat i els enganys o excuses.

294. La tercera sensibilitat o atenció
s’inclina a escoltar els impulsos que
l’altre experimenta «cap endavant».
És l’escolta profunda de «cap on vol
anar veritablement l’altre». Més
enllà del que sent o pensa en el
present i del que ha fet en el passat,
l’atenció s’orienta cap al que voldria
ser. A vegades això implica que la
persona no miri tant el que li agrada,
els seus desigs superficials, com el
que agrada més al Senyor, el seu
projecte per a la pròpia vida que
s’expressa en una inclinació del cor,
més enllà de la closca dels gustos i
sentiments. Aquesta escolta és



atenció a la intenció darrera, que és
la que en definitiva decideix la vida,
perquè existeix Algú com Jesús que
entén i valora aquesta intenció
última del cor. Per això ell està
sempre disposat a ajudar cadascú
perquè la reconegui, i a tal fi en té
prou que algú li digui: «Senyor,
salveu-me! Tingueu misericòrdia de
mi!».

295. Llavor sí que el discerniment es
converteix en un instrument de lluita
per a seguir millor el Senyor[161].
D’aquesta manera, el desig de
reconèixer la pròpia vocació
adquireix una intensitat suprema,
una qualitat diferent i un nivell
superior, que respon molt millor a la
dignitat de la pròpia vida. Perquè en
definitiva un bon discerniment és un
camí de llibertat que fa aflorar això
únic de cada persona, això que és tan
seu, tan personal, que només Déu ho
coneix. Els altres no poden ni



comprendre plenament ni preveure
de fora estant com es desenvoluparà.

296. Per tant, quan un escolta un
altre d’aquesta manera, en algun
moment ha de desaparèixer per a
deixar que ell segueixi aquest camí
que ha descobert. És desaparèixer
com desapareix el Senyor de la vista
dels seus deixebles i els deixa sols
amb l’ardor del cor que es converteix
en un impuls irresistible de posar-se
en camí (cf. Lc 24, 31-33). De retorn a
la comunitat, els deixebles d’Emaús
rebran la confirmació que
veritablement el Senyor ha
ressuscitat (cf. Lc 24, 34).

297. Ja que «el temps és superior a
l’espai»[162], cal suscitar i
acompanyar processos, no pas
imposar trajectes. I són processos de
persones que sempre són úniques i
lliures. Per això és difícil establir
receptaris, fins i tot quan els signes
siguin positius, essent així que «es



tracta de sotmetre els mateixos
factors positius a un acurat
discerniment, perquè no s’aïllin l’un
de l’altre ni estiguin en contrast entre
ells, absolutitzant-se i oposant-se
recíprocament. El mateix pot dir-se
dels factors negatius: no cal rebutjar-
los en bloc i sense distinció, perquè
en cada un pot amagar-se algun
valor, que espera ser descobert i
reconduït a la seva plena
veritat»[163].

298. Però, per a acompanyar-ne
d’altres en aquest camí, primer
necessites tenir l’hàbit de recórrer-lo
tu mateix. Maria ho va fer, afrontant
les seves preguntes i les seves
pròpies dificultats quan era molt
jove. Que ella renovi la teva joventut
amb la força de la seva pregària i
t’acompanyi sempre amb la seva
presència de Mare.

* * *

I al final... un desig



299. Estimats joves, seré feliç veient-
vos córrer més de pressa que els
lents i porucs. Correu «atrets per
aquest Rostre tan estimat, que
adorem a la Sagrada Eucaristia i
reconeixem en la carn del germà que
pateix. Que l’Esperit Sant us empenyi
en aquesta cursa cap endavant.
L’Església necessita el vostre
entusiasme, les vostres intuïcions, la
vostra fe. Ens fan falta! I quan
arribeu on nosaltres no hem arribat,
tingueu paciència per esperar-
nos»[164].

Loreto, Santuari de la Santa Casa,

25 de març, Solemnitat de
l’Anunciació del Senyor, de l’any 2019,
setè del pontificat

Francesc



[1] La mateixa paraula grega que es
tradueix com «nou» s’utilitza per
expressar «jove».

[2] Confessions, X, 27: PL 32, 795.

[3] S. Ireneu, Contra les heretgies, II,
22,4: PG 7, 784.

[4] Document Final de la XVena
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes, 60. En endavant
aquest document es citarà amb la
sigla DF. Es pot trobar a: https://
www.vatican.va/roman_curia/synod/
documents/
rc_synod_doc_20181027_doc-final-
instrumentum-xvassemblea-
giovani_sp.html

[5] Catecisme de l’Església Catòlica,
515

[6] Ibid., 517.

[7] Catequesis (27 juny 1990), 2-3: 
Insegnamenti 13,1 (1990), 1680-1681.

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900627.html


[8] Ex. ap. Postsin. Amoris laetitia(19
març 2016), 182:AAS 108 (2016), 384.

[9] DF, 63

[10] Conc. Ecum. Vat. II, Missatge a la
humanitat: Als joves (7 desembre
1965): AAS 58 (1966), 18.

[11] Ibid.

[12] DF, 1

[13] Ibíd., 8.

[14] Ibíd., 50.

[15] Ibíd., 53.

[16] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Dogm. Dei Verbum, sobre la divina
Revelació, 8.

[17] DF 150.

[18] Discurs a la Vetlla amb els joves a
la XXXIV Jornada Mundial de la
Joventut a Panamà (26 gener 2019).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#182
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html


[19] Pregària conclusiva del Via
Crucis a la XXXIV Jornada Mundial de
la Joventut a Panamà (25 gener 2019).

[20] DF 65.

[21] Ibíd., 167

[22] S. Joan Pau II, Discurs als joves a
Torí (13 abril 1980), 4: Insegnamenti
3,1 (1980), 905.

[23] Benet XVI, Missatge per a la
XXVII Jornada Mundial de la Joventut
(15 març 2012): AAS 104 (2012), 359.

[24] DF 8.

[25] Ibid.

[26] Ibíd., 10.

[27] Ibíd., 11.

[28] Ibíd., 12.

[29] Ibíd., 41.

[30] Ibíd., 42.



[31] Discurs als joves a Manila (18
gener 2015).

[32] DF 34.

[33] Document de la Reunió pre-
sinodal per a la preparació de la XV
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes (24 març 2018), I,
1.

[34] DF 39.

[35] Ibíd., 37.

[36] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
maig 2015), 106: AAS 107 (2015),
889-890.

[37] DF 37.

[38] Ibíd., 67.

[39] Ibíd., 21.

[40] Ibíd., 22.

[41] Ibíd., 23.



[42] Ibíd., 24.

[43] Document de la Reunió pre-
sinodal per a la preparació de la XV
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes (24 març 2018), I,
4.

[44] DF 25.

[45] Ibíd.

[46] Ibíd., 26.

[47] Ibíd., 27.

[48] Ibíd., 28.

[49] Ibíd., 29.

[50] Discurs conclusiu de la trobada
sobre “La protecció dels menors en
l’Església” (24 febrer 2019).

[51] DF 29.

[52] Carta al Poble de Diéu (20 agost
2018), 2.



[53] DF 30.

[54] Discurs a la primera Congregació
general de la XV Assemblea General
Ordinària del Sínode dels Bisbes (3
octubre 2018).

[55] DF 31.

[56] Ibíd.

[57] Conc. Ecum. Vat. II, Const. Past. 
Gaudium et spes, sobre l’Església en
el món actual, 1.

[58] DF, 31

[59] Ibíd., 31.

[60] Discurs conclusiu de la trobada
sobre “La protecció dels menors en
l’Església” (24 febrer 2019).

[61] Francisco Luis Bernárdez,
«Soneto», a Cielo de tierra, Buenos
Aires 1937.



[62] Exhort. ap. Gaudete et exultate
(19 març 2018), 140.

[63] Homilia de la Santa Missa a la
XXXI JMJ a Cracòvia (31 de juliol
2016), AAS 108 (2016), 923.

[64] Discurs en la cerimònia
d’obertura de la XXXIV JMJ a Panamà
(24 gener 2019).

[65] Exhort. Ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 1; AAS 105
(2013), 1.

[66] Ibid., 3; 1020.

[67] Discurs de la Vetlla amb els joves
a la XXXIV JMJ a Panamà (26 gener
2019).

[68] Discurs en la trobada amb els
joves durant el Sínode (6 octubre
2018).

[69] Benet XVI, Carta Enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 1; AAS
98 (2006), 217.



[70] Pedro Arrupe, Enamórate.

[71] Sant Pau VI, Allocució a la
beatificació de Nunzio Sulprizio (1
desembre 1963); AAS 56 (1964), 28.

[72] DF, 65

[73] Homilia en la Santa Missa amb
els joves de Sydney (2 desembre
1970); AAS 63 (1971), 64.

[74] Confessions, I, 1, 1; PL 32, 661.

[75] Dios es joven. Una conversación
con Thomas Leoncini, ed. Planeta,
Barcelona 2018, 16-17.

[76] DF, 68.

[77] Trobada amb el joves a Càller (22
setembre 2013); AAS 105 (2013),
904-905.

[78] Cinco panes y dos peces: un
gozoso testimonio de fe desde el
sufrimiento en la cárcel, Mèxic 1999,
21.



[79] Conferència Episcopal Suïssa, 
Prendre le temps: pour toi, pour moi,
pour nous (2 febrer 2018).

[80] Cf. St. Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 23, art. 1.

[81] Discurs als voluntaris de XXXIV
JMJ a Panamà (27 gener 2019).

[82] Sant Òscar Romero

[83] Discurs en la cerimònia
d’opertura de la XXXIV JMJ a Panamà
(24 gener 2019).

[84] Cf. Trobada amb el joves en el
Santuari Nacional de Maipú, Santiago
e Xile (17 gener 2018).

[85] Cf. Romano Guardini, Le età
della vita, dins Opera Omnia IV, I,
Brèscia 2015, 209.

[86] Exhort. ap. Gaudete et exultate
(19 març 2018), 11.

[87] Càntic espiritual B, Pròleg, 2.



[88] Ibíd., XIV-XV, 2.

[89] Conferència Episcopal de
Ruanda, Carta dels Bisbes catòlics als
fidels durant l’any especial de la
reconciliació a Ruanda, Kigali (18
gener 2018), 17.

[90] Salutació als joves del Centre
Cultural Padre Félix Varela a
l’Havana (20 setembre 2015).

[91] DF, 46.

[92] Discurs en la Vetlla de la XXVIII
JMJ a Rio de Janeiro (27 juliol 2013);
AAS 105 (2013), 663.

[93] Vosaltres sou la llum del món,
Discurs en el Cerro San Cristóbal,
Xile, 1940.

[94] Homilia en la Santa Missa de la
XXVIII JMJ a Rio de Janeiro (28 juliol
2013), 665.



[95] Conferència Episcopal de Corea, 
Carta amb motiu del 150è aniversari
del martiri en la persecució Byeong-in.

[96] Homilia en la Santa Missa per la
XXXIV JMJ a Panamà (27 gener 2019).

[97] Oració «Senyor, feu-me
instrument de la vostra pau»,
atribuïda a St. Francesc d’Assís.

[98] Discurs en la Vetlla amb els joves
en la XXXIV JMJ a Panamà (26 gener
2019).

[99] DF, 906.

[100] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
maig 2015), 145: AAS 107 (2015), 906.

[101] Videomissatge per a la Trobada
Mundial de la Joventut Indígena a
Panamà (17-21 gener 2019).

[102] DF, 35.

[103] Carta als joves, I, 2: PG 31, 566.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#145
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#145


[104] Cf. Papa Francisco y amigos, La
sabiduría de los años, ed. Mensajero,
Bilbao, 2018.

[105] Ibíd., 12.

[106] Ibíd., 13.

[107] Ibíd.

[108] Ibíd.

[109] Ibíd., 162-163.

[110] Eduardo Pironio, Missatge als
joves argentins a la Trobada Nacional
de Joves a Còrdova (12-15 novembre
1985).

[111] DF, 123.

[112] La esencia del cristianismo, ed.
Cristiandad, 2002, 17.

[113] Núm. 165; AAS 105 (2013), 1089.



[114] Discurs de la visita a l’Hogar
Buen Samaritano a Panamà (27 gener
2019).

[115] DF, 36.

[116] Cf. Const. ap. Veritatis gaudium
(8 desembre 2017), 4; AAS 110 (2018),
7-8.

[117] Discurs en la trobada amb els
estudiants i món acadèmic a Bolonya
(1 octubre 2017); AAS 109 (2017),
1115.

[118] DF, 51.

[119] Ibíd., 47.

[120] Sermo 256, 3; PL 38, 1193.

[121] DF, 47

[122] Discurs a una delegació de
«Special Olympics International» (16
febrer 2017).



[123] Carta als joves, VIII, 11-12; PG
31, 580.

[124] Conferència Episcopal
Argentina, Declaració Sant Miquel,
Buenos Aires 1969, X, 1.

[125] Rafael Tello, La nueva
evangelización, Tomo II (Anexos I y
II), Buenos Aires 2013, 111.

[126] Cf. Ex. ap. Evangelii gaudium,
(24 novembre 2013), 44-45; AAS 105
(2013), 1038-1039.

[127] DF, 70.

[128] Ibíd., 117.

[129] Ibíd., 4.

[130] Ex. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 124: AAS 105 (2013),
1072.

[131] Ibíd., 122: 1071.

[132] DF, 9.



[133] Document de la reunió pre-
sinodal de la XV Assemblea del Sínode
de Bisbes (24 març 2018), 12.

[134] Ibíd., 10.

[135] DF, 15.

[136] Núm. 2.

[137] Const. Dog. Lumen gentium,
sobre l’Església, 11.

[138] Discurs en la Vetlla en la XXXIV
JMJ a Panamà (26 gener 2019).

[139] Ex. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 273: AAS 105 (2013),
1130.

[140] Sant Pau VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 març
1967), 15: AAS 59 (1967), 267.

[141] Meditación de Semana Santa
para jóvenes, escrita en un vaixell de
càrrega tornant dels Estats Units,
1946.



[142] Trobada amb els joves de
l’Umbria a Assís (4 octubre 2013),
921.

[143] Ex. ap. Amoris laetitia (19 març
2016), 150: AAS 108 (2016), 369.

[144] Audiència als joves de la diòcesi
de Grenoble-Viena (17 setembre
2018).

[145] DF, 32.

[146] Trobada amb els voluntaris de
XXVIII JMJ a Rio de Janeiro (28 juliol
2013).

[147] Conferència Episcopal de
Colòmbia, Missatge cristià sobre el
matrimoni (14 maig 1981).

[148] Conferència del Bisbes Catòlics
dels Estats Units, Sons and Daughters
of light: A Pastoral Plan for Ministry
with Young Adults (12 novembre
1996), I, 3.



[149] Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 128; AAS 107 (2015), 898.

[150] Ibíd., 125: 897.

[151] DF, 40.

[152] Ex. ap. Gaudete etexultate (19
març 2018), 167.

[153] Ibíd., 168.

[154] Ibíd., 170.

[155] DF, 108.

[156] Ibíd.

[157] Ex. ap. Gaudete etexultate (19
març 2018), 171

[158] Ibíd., 172.

[159] Discurs en la Vetlla de pregària
per a la XXXIV JMJ, Santa Maria la
Major (8 abril 2017): AAS 109 (2017),
447.



[160] Romano Guardini, Le età della
vita, dins Opera omnia IV, I, Brèscia
2015, 209.

[161] Cf. Ex. ap. Gaudete et exultate
(19 març 2018), 169.

[162] Ex. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 222.

[163] Sant Joan Pau II, Ex. ap. 
Pastores dabo vobis, (25 març 1992),
10; AAS (1992), 672.

[164] Trobada i pregària amb joves
italians en el Circ Màxim de Roma (11
agost 2018).

Traducció al català facilitada pel
Centre Sacerdotal Rosselló

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-
christus-vivit/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-christus-vivit/
https://opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-christus-vivit/
https://opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-christus-vivit/

	«Christus vivit»: audiollibre i llibre electrònic

