
opusdei.org

Les bones maneres

La cortesia, l'afabilitat, la
urbanitat són germanes petites
d'altres virtuts més grans. I la
família és l'àmbit on millor
s'aprenen, sigui quina sigui
l'edat.

21/07/2013

Si hom pensa com les maneres han
evolucionat en el curs del temps, o
com es viuen de regió en regió, seria
fàcil deduir que es tracta d'una cosa
purament convencional, que hom pot
modificar o fins i tot transgredir a
plaer.



Sembla, però, que en termes de
cortesia, allò fonamental es manté:
tots hem sentit frases de l'estil: "pel
seu comportament, es nota que és de
bona família" o "quin nen més
educat!". I si les han dit de nosaltres
probablement ens hem sentit
afalagats.

Les virtuts humanes, que són el
fonament de les sobrenaturals, són a
la base dels usos i costums dels
pobles, d'allò que normalment
s'entén com urbanitat o educació.
Potser no es pugui dir que l'afabilitat,
la condició de qui és agradable en el
tracte i la conversa, sigui la virtut
més important; però genera un
sentiment d'empatia, de cordialitat,
de comprensió, que és difícil
d'explicar o de suplir d'altres
maneres.

La urbanitat ens mostra una cosa
sense la qual hom no pot habitar en
societat, ens ensenya a ser humans,



civils. La cortesia, l'afabilitat, la
urbanitat són germanes petites
d'altres virtuts més grans. La seva
particularitat, però, rau en què sense
elles la convivència es faria ingrata.
És més, en la pràctica, una persona
grollera i descortès amb prou feines
podrà viure la caritat.

Mirant Jesús

Ens ha pogut passar, en algun
moment de la vida, que davant d'una
conducta o una actuació poc correcta
per la nostra part ens hagi vingut al
cap: "què hauran pensat de mi?”;
“per què vaig fer això?”, o “que
malament que he quedat!".

L'Evangeli ens ha deixat una pàgina
que descriu dues actituds
enfrontades, la d'un "benpensant" de
l'època, i la d'una pecadora [1]. Simó,
el fariseu, ha organitzat un dinar
d'acord amb la categoria del
convidat, algú a qui tenen per un
profeta. Segurament ha pensat com



distribuir els comensals, la cura del
servei, els plats que ofereix i els
temes de conversa que li agradaria
proposar al Mestre. Calia quedar bé,
davant la societat que comptava i
davant l'hoste principal. Però
s'oblida d'alguns detalls que el
Senyor ha trobat a faltar.

Veus aquesta dona? Quan he entrat a
casa teva, tu no m'has donat aigua
per a rentar-me els peus; ella, en
canvi, me'ls ha rentat amb les
llàgrimes i me'ls ha eixugat amb els
cabells. Tu no m'has rebut amb un
petó; ella, en canvi, d'ençà que he
entrat, no ha parat de besar-me els
peus. Tu no m'has ungit el cap amb
oli; ella, en canvi, m'ha ungit els peus
amb perfum [2].

A primera vista, podrien semblar
petiteses insignificants. No obstant
això, Jesús, perfecte Déu i perfecte
home, en nota la manca. Sant
Josepmaria, que ha contemplat amb



gran profunditat la realitat de
l'encarnació del Fill de Déu, que es
manifesta també en gestos que a uns
ulls desamorosos podrien passar
desapercebuts, comenta a propòsit
d'aquest passatge: Jesucrist porta la
salvació, i no la destrucció de la
natura; i aprenem d'Ell que no és
cristià comportar-se malament
amb l'home, criatura de Déu, fet a
la seva imatge i semblança (cf. Gn
1, 26) [3].

Trobem aquí ensenyaments per a qui
desitja santificar i santificar-se en les
diferents senderes del món. Sobretot,
quan la mateixa naturalesa humana,
amb les seves disposicions i facultats,
ha estat elevada pel Senyor.

No hi ha res, per petit o insignificant
que sembli, que no pugui dur a Déu: 
tant si mengeu com si beveu, com si
feu una altra cosa, feu-ho tot a glòria
de Déu [4]. Totes les activitats
honrades ja han estat redimides, de



manera que totes, realitzades en unió
amb Ell, poden ser coredemptores.

Les virtuts són personals, de la
persona, però és fàcil constatar que
la persona no és una "peça aïllada";
vivim en relació amb el món,
coexistim amb altres: som
independents i alhora depenem dels
altres: ens ajudem o ens
perjudiquem. Tots som anelles
d'una mateixa cadena [5].

Les virtuts posseeixen també aquest
caràcter social. No són per al
lluïment personal, per fomentar
l'egoisme, sinó, en definitiva, per als
altres. Per què ens sentim tan a gust
amb alguns, i potser menys amb
altres? Probablement, perquè aquell
ens escolta, veiem que ens comprèn,
no mostra pressa, dóna serenitat, no
s'imposa, suggereix, respecta, és
discret, pregunta el just.

Qui sap conviure, avenir-se,
compartir, oferir, acollir, donar pau,



és en camí de ser veritablement
virtuós. Jesús ensenya que, si
manquen algunes condicions, la
bona convivència es deteriora. El
civisme és potser la millor forma de
presentació. I les que podríem
anomenar virtuts del tracte
constitueixen el pressupost i la base
on enfilar la joia de la caritat.

Les virtuts de la taula

És molt freqüent, i cada vegada
s'estén a més estrats de la societat,
que tant el pare com la mare
treballin fora de la llar. Són
necessaris els dos sous per mantenir
l'economia domèstica. Les dificultats
que imposen horaris i distàncies
perquè coincideixi la família al
complert resulten sovint notables,
especialment a les grans ciutats. I,
encara sort! —pensaran moltes
mares—, que els nens poden dinar a
l'escola.



No és que abans, quan era més fàcil
dinar a casa, aquestes reunions
fossin la glòria: doncs a vegades els
nois es barallaven o protestaven per
allò que se'ls servia, i els pares els
renyaven... Més o menys, com ara:
les situacions, en el fons, han canviat
poc, però es tracta, avui com ahir,
d'aprofitar les oportunitats que ens
ofereix la vida, i entrenar-se en
convertir els contratemps en
ocasions formatives.

Quantes vegades hem pensat en
transformar, per exemple, els sopars
de cada vespre o els àpats dels caps
de setmana en reunions familiars? Hi
ha estudis on nois i noies assenyalen
que el "dinar en família" és el més
important per a ells.

Estar amb les persones que ens
estimen, compartir, ser compresos,
són maneres de socialitzar-se,
d'aprendre a donar-se als altres.
Millora les relacions entre els



membres de la família, proporciona
als pares moments informals per
conèixer millor els fills i anticipar-se
a possibles dificultats.

Quants detalls d'educació que hi ha
sobre els que podem incidir:
"t'agraeixo molt que portis la sal".
"T'has rentat les mans abans de seure
a taula?". "Posa't dret, i no creuis les
cames quan menges". "Pots ajudar el
teu germà a parar o desparar la
taula". "El pa no es llença". "Agafa bé
la forquilla". "Talla la carn a trossos
petits, i no parlis amb la boca plena".
"Cal menjar no només amb l'estómac,
sinó amb el cap, i es menja tot el que
un s'ha servit, agradi o no agradi".
"La sopa a la boca, no la boca al plat".
"Renta't abans de beure, i no facis
soroll". "No beguis amb el colze
recolzat a la taula".

Alguns són avisos que canvien
segons els llocs, altres –força– són
més universals. Potser semblin



negatius –encara que no caldrà dir-
los tots, ni contínuament–, però
vistos com a afirmacions parlen de la
consideració que hem de tenir pels
altres; coses petites que palesen
correcció, cortesia, higiene; mostres
de sol·licitud sobre aspectes que
potser per inadvertència podrien
molestar algú.

Als àpats, es poden aprendre coses
elementals com quant és raonable
que em serveixi, tenint en compte
que hi ha altres comensals; o a no
menjar fora d'hores, i així apreciar
millor allò que em donen. D'altra
banda, menjar junts no és només un
fet social. També és cultura en el
sentit més noble i rigorós del terme.

La cultura, com molts autors han
posat de manifest, està relacionada
amb el culte. Donar el culte a Déu és
part de la naturalesa humana, que
també fa cultura en forma de ritus i
institucions. Quina manera més



fantàstica de donar al Senyor tota la
glòria, si el "ritu" del menjar és
precedit per una oració!, si invoquem
la benedicció de Déu sobre la família
i els dons que rebrem, si agraïm al
Senyor el pa que se'ns ofereix cada
dia, i preguem per qui ho ha
preparat, i per qui viu en la
indigència.

Beneir la taula és un costum que
ajuda a interioritzar el fet que Déu
sempre està al nostre costat, a donar
gràcies pel que rebem, i a respectar
als altres en la convivència
quotidiana.

Mantenir el bon to

Al voltant de la taula i en tertúlies
familiars, es prepara els fills per a la
vida en societat. Cada vegada és més
clar que el lema del "tot s'hi val" no
s'ajusta a la realitat. Una persona a la
qual molesta qualsevol cosa o que ho
discuteix tot, resulta un company de
treball complicat.



Un que no es presenta bé quan ha
d'atendre al públic, demostra poca
estima de si mateix i pels altres, i no
comunica una gran confiança,
almenys a primera vista. Expressar-
se amb correcció, saber intervenir en
una conversa o esperar el torn,
aprendre a presentar-se amb
decòrum, en el vestit i en el
guariment, són aspectes de la vida en
societat.

Més que la moda, allò que ens
allunya de la vulgaritat és l'estil.
Tenir estil, tenir classe es caracteritza
per la sobrietat i l'equilibri, per la
capacitat de conciliar extrems i
contrastos, i menys, per anar a la
moda.

L'estil forma part de la nostra
personalitat. És important, per
exemple, aprendre a vestir d'acord
amb la ocasió. La netedat no
consisteix tant a tenir un vestuari car



o de marca, com a portar la roba
neta i planxada.

I això els nens ho conreen a la llar,
veient com els pares actuen en tot
moment amb elegància i discreció.
No és el mateix assistir a un sopar de
gala que estar amb els amics, o a la
intimitat de la família; no és el
mateix passejar de qualsevol manera
pels passadissos de la casa, que
posar-se una bata res més aixecar-se
del llit.

També les reunions familiars —i
entre aquestes, els àpats— permeten
als fills explicar les petites aventures
a l'escola, i, als pares, fer un
comentari oportú, o donar un criteri
sobre un determinat comportament.
Són ocasions per posar en comú
aficions, per il·lusionar-se per les
passejades per la muntanya o per la
història, o per introduir els fills en el
fascinant art de la narració.



Podem programar excursions i
visites artístiques, i desvetllar, a poc
a poc, aspectes de les tradicions
familiars i religioses, o patriòtiques, o
culturals. Els nens aprenen a parlar
sense aixecar la veu ni cridar i, més
important, s'exerciten en escoltar, i
s'acostumen a no interrompre el fil
de les converses, a no imposar els
punts de vista ni les exigències.

En família, amb petits detalls tenim
cura els uns als altres. Ningú no es
presenta mal vestit, ni menja sense
un mínim de bones maneres. Les
mares, sobretot, pensen en un dinar
que li agrada a qui celebra un
aniversari. Cadascú passa la safata, i
està pendent de les necessitats dels
altres. Un ofereix pa o aigua a un
altre abans de servir-se. Es donen les
gràcies, ja que l'agraïment fomenta la
concòrdia, i la concòrdia l'alegria i el
somriure.



Després d'un bon àpat en família
som més feliços: no només amb
l'alegria fisiològica d'animal sa [6],
sinó perquè hem compartit amb els
que més estimem la nostra intimitat,
ens hem enriquit moralment,
personalment.

Els comportaments dels que s'ha
parlat ajuden a formar la nostra
interioritat. A orientar-se cara a Déu
i de cara als altres. La dona i l'home
madurs són ancorats en la realitat,
per això s'acontenten amb allò que
tenen i ho gaudeixen a fons. Han
après a respectar-se a si mateixos, a
ser senyors de la seva ànima i del seu
cos. Es condueixen amb naturalitat,
prudència i mesura en tota situació.
Perseveren confiadament —en
l'amistat, en el seu treball, en els
objectius que s'han fixat—, perquè
més que de rebre són capaços de
donar. Han après a ser generosos, i
surten cada matí com el sol, que 
exultavit ut gigas ad currendam



viam —alegres com un heroi, a
recórrer el seu camí [7], amb un
humor benèfic, que dignifica tot allò
que toca.

J. M. Martín (2012)

[1] Cf. Lc 7, 36-ss.

[2] Lc 7, 44-46.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
73.

[4] 1 Co 10, 31.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
76.

[6] Cf. Sant Josepmaria, Camí, n. 659.

[7] Ps 19, 6.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/les-bones-
maneres/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/les-bones-maneres/
https://opusdei.org/ca/article/les-bones-maneres/
https://opusdei.org/ca/article/les-bones-maneres/

	Les bones maneres

