opusdei.org

Les benaurances (II):
enriquir-se amb la
pobresa

Adrecat especialment a la gent
jove, el segon editorial sobre les
benaurances afronta el consell
del Senyor: «Felicos els pobres
en l'esperit: d'ells és el Regne
del cel!».

03/02/2016

El panorama des de dalt d'aquell
pujol havia de ser colpidor.
Centenars de persones havien acudit
a la Galilea perque volien coneixer



aquest nou profeta del que tant es
parlava i que, pel que sembla,
predicava meravelles. El Senyor les
veuria aproximar-se a poc a poc pel
turd i, a la fi, quan es va fer el silenci,
va iniciar a parlar amb veu potent:
«Felicos els pobres en l'esperit: d'ells
és el Regne del cel!»[1].

Els pobres? Entre els qui I'escoltaven,
molts eren pobres de veritat; havien
acudit alla perqueé patien la pobresa i
eren conscients que no és el
desitjable: Déu vol que tinguem coses
bones per menjar, un lloc digne per
viure 1 que gaudim de les comoditats
necessaries. Tanmateix, el Senyor
ens descobreix que hi ha un tipus de
pobresa que val la pena buscar.

La “pobresa d'esperit” sembla ser
una condicio necessaria perque les
altres benaurances puguin fer-se
realitat. Per aix0, no és casualitat que
el Senyor la proposi a l'inici del seu
discurs, abans que totes les altres,



perque serveixi de base ferma sobre
la qual construir una vida gran i
bonica. Pero, qué és exactament ser
pobres en esperit?

Déu només sap donar

Caminava Jesus en una altra ocasio
per una ciutat i tots volien arribar
fins a Ell. Els apostols s'entossudien
per obrir-li pas i travessar aixi la
gentada que s'havia aplegat fora per
coneixer el famads Rabi. Masegada
entre aquells entusiastes, una dona
esmercava les poques forces per
arribar fins al Senyor. La gernacio la
sacsejava d’un canto a l’altre. Com
sabem, estava feble i malaltissa, ja
que des de feia anys perdia sang i
havia gastat tots els diners en metges
que no havien sabut curar-la. Sense
salut ni diners, Jesus representa per
a ella I'ultima esperanca.

Segurament, abans de veure el
Senyor, aquesta dona hauria acceptat
la malaltia posant-se en mans de



Déu. Gairebé com a una resposta
immediata del cel, el Messies passava
aquell dia per la ciutat. Per aixo,
estava convencuda que en Ell
trobaria la soluci6 que tant desitjava.
D'aquesta manera, sense grans
discursos, simplement confiant en
Déu, aconsegueix arrencar del
Mestre la forca que la guareix dels
seus mals.

Aquesta dona és un exemple de
pobresa en esperit, perqueé ha
dipositat tota la seva fe en el Senyor.
Era pobre i sabia que ella ja no
donava més de si. Tot allo que li calia
ho havia d'acceptar com un regal.
Com ella, el pobre d'esperit és aquell
que confia plenament en Déu,
perque compreén que Ell sol sap
donar i, si treu quelcom, és per fer
més espai als seus dons en la nostra
vida. Hauria lluitat aquesta senyora
per tocar Déu amb tanta forga, si no
hagués perdut la confianca en totes
les altres coses? Segurament, no. Per



tant, la pobresa pot arribar o caldra
cercar-la: en qualsevol cas, és
necessari estar disposat a perdre-ho
tot per guanyar allo que
veritablement paga la pena, és a dir,
arribar a ser pobres perque Déu ens
faci rics. Per aixo, la segliient
pregunta és: de que he de prescindir
per esdevenir pobre?

Menys és més

S'explica que al segle VII,
I'emperador Heracli es va al¢car en
guerra contra els perses per
recuperar la creu del Senyor, que els
enemics havien robat de Jerusalem i
custodiaven en un palau a prop de
Bagdad. Després de quinze anys de
Iluites, el 630, 1'exercit bizanti va
poder recuperar el tronc i
I'emperador, al capdavant de les
seves tropes, va tornar triomfant a la
Ciutat Santa.

Heracli va voler portar ell mateix la
creu mentre entrava a Jerusalem,



pero en prendre la reliquia, aquesta
es va fer molt pesada. Per a sorpresa
dels soldats, I'emperador, que havia
lluitat en mil batalles, no podia
sostenir una simple fusta sobre el
cavall. Avergonyit, va desmuntar per
portar-la a peu, pero tampoc aixi no
va ser capac d'avancar. A poc a poc,
per concentrar les forces en la creu,
es va anar alliberant d'altres pesos: la
corona, la capa real, la cuirassa, la
espasa i l’escut... Per fi, quan només
vestia la tunica, va poder algar el
tronc. Va ser llavors —desposseit de
totes les riqueses imperials— quan la
imatge de I'emperador va portar a la
memoria de tots a aquell Crist que,
sis segles abans, havia carregat amb
la creu per aquests mateixos carrers.

Com li va ocorrer a Heracli, també a
nosaltres la pobresa ens permetra
assemblar-nos a Jesus i ser capagos
de seguir-ne els passos. Al contrari,
els diners o les coses poden
esdevenir un gran obstacle, perque



treuen espai a Déu i afegeixen
inquietud en I'anima. No perque
tenir béns sigui dolent, sino perque
arribem a donar-los massa
importancia i la nostra felicitat passa
a dependre en excés d'ells.

N'hi ha prou amb fer examen per
notar que, gairebé sense percebre-
ho, ens hem pogut crear moltes
necessitats. Necessitem veure el
capitol de la nostra série preferida,
necessitem escoltar musica sempre
que estem sols, necessitem roba nova
1 de marca, necessitem millorar el
nostre model de mobil, necessitem
visitar el frigorific cada poc temps,
necessitem mirar Whatsapp... I si
alguna cosa d'aix0 no és possible, ens
inquietem perqué hem unit la nostra
felicitat a aquestes necessitats.

Aixi mateix, tots hem provat quant
satisfa comprar coses noves. Un nou
videojoc, una nova can¢é o una nova
samarreta poden alegrar-nos un dia



tort. De vegades sembla com si els
diners ens cremessin a la butxaca!
Gastar no és una cosa dolenta, pero
hem d'estar atents perque no es
converteixi en l'inic remei per
mantenir-nos alegres.

Encara haura de ser més gran la
reaccio, si necessitem ajuts artificials
(drogues lleugeres o alcohol) per
donar una mica d'emocio a la nostra
vida. Prendre-les per divertir-se o tan
sols per curiositat és manifestacio
clara d'una personalitat déebil, d'un
esperit que necessita enriquir-se amb
productes i que ha renunciat a
millorar o a divertir-se traient partit
als mateixos talents personals.

En ocasions, resultara un bon
exercici prescindir d'alguna
necessitat aparentment
imprescindible per experimentar la
pobresa i no dependre aixi en excés
d'alguna cosa que potser s'ha
convertit en massa important en la



nostra vida. Alguns solen proposar-se
dos o tres petits sacrificis cada dia,
per mantenir en forma —lliure i agil
— la voluntat. Si ho intentem i no ho
assolim, sera senyal que necessitem
recuperar com més aviat millor la
nostra llibertat. Sempre resultara util
el consell de sant Josepmaria: «No ho
oblidis: té més qui necessita
menys. —No et creis
necessitats»[2].

«Ven tot el que tens i dona-ho als
pobres, i tindras un tresor al cel.
Després vine i segueix-me»[3]: Es la
condicio que posa el Senyor al jove
ric que havia demanat de seguir-lo.
Aquest jove era bo —«vivia els
manaments», que ja és molt—, pero
no era lliure. Tot el que tenia s'havia
convertit en una cadena que el tenia
lligat i que li va impedir de gaudir de
la millor oportunitat que se li havia
presentat en sa vida. No va ser capag
de veure Jesus i entendre la grandesa
de la proposta que li feia. Si els



Evangelis ens expliquen aquest
episodi és perque el Senyor ens vol
fer la mateixa oferta... i nosaltres
correm el risc de donar la mateixa
resposta.

Estrucos, ericons i caretes

Hi ha una altra pobresa, potser
encara més important: és la pobresa
interior, la humilitat de qui es coneix
bé i sap que —sense Déu— val ben
poca cosa. Qui, al contrari, esta molt
segur de si mateix 1 no accepta ajuda
de ningu és similar a molts dels
escribes i fariseus, personatges a qui
Jesus es va haver d'enfrontar. Ells
tenien resposta per a tot, 1 mai no li
demanen ajuda ni li pregunten
questions amb sincer interes ni
reconeixen els seus propis dubtes o
debilitats.

Déu només sap donar, pero cal estar
disposats a rebre. També nosaltres

de vegades podem aferrar-nos a una
opinio, ser tossuts, fer un torcebrac o



no reconéixer humilment que ens
equivoquem. En canvi, com sabem
que el Senyor ajuda a qui vol deixar-
se sorprendre, és bo demanar
consell, aprendre a escoltar, acceptar
amb senzillesa els suggeriments que
ens faci qui vol ajudar-nos. «Que
coneguin com ets i et menysprein.
—No et faci pena el fet de no ser
res, perquée aixi Jesus ha de posar-
ho tot en tu..»[4], aconsellava sant
Josepmaria. Déu mateix ens ajudara
si ens apropem als sagraments o a la
lectura de la Paraula de Déu, encara
que pensem que no és el que
necessitem en aquest moment de la
nostra vida.

S'explica que l'estruc amaga el cap
quan veu el perill (encara que no és
cert). Una mica aixi ens pot ocorrer
quan intuim que alguna cosa no
funciona en la nostra vida: per
exemple, quan ens adonem que ens
costa fer amics o som incapacgos de
controlar les nostres passions o



temem terriblement fracassar o que
se’n riguin de nosaltres o quedar-nos
sols...La persona que no és pobra
d'esperit prefereix no afrontar la
veritat. Prova d'amagar el perill o de
maquillar-lo. I aixi, es nega a veure o
es tanca en si mateixa —com els
ericons— amb el silenci i fins i tot
atacant els altres —criticant-los, per
exemple— perqueé no es noti la seva
debilitat.

Qui no afronta els seus errors, s'ha de
construir una mascara perque els
altres creguin que és una persona
diferent (despreocupada, sempre
felic, segura de si mateixa...). A llarg
termini, la seva vida es convertira en
un teatre, en una pantomima. Tard o
aviat es demanara: qui soc jo en
realitat?, en que crec?, els meus
amics em volen a mi o al personatge
que creuen que soc? «Senyor —
demanava sant Josepmaria-, que jo
em decideixi a arrencar,
mitjancant la peniténcia, la trista



careta que m'he forjat amb les
meves miseéries...»[5].

Qui no és humil, aviat comprovara
que la seva vida s'ha convertit en un
laberint complex. I la millor, i de
vegades I'inica, manera d'escapar
dels laberints és volant: per aixo, si
ens elevem amb la nostra oracio fins
a la presencia de Déu, Ell ens ajudara
a ser sincers i humils. Una persona
pobra d'esperit no es considera
humiliada quan reconeix les seves
debilitats i demana ajuda en els
sagraments o a un director
espiritual. Aixi viurem a cara
descoberta, mostrant el nostre
veritable rostre i la nostra veritable
anima, amb alegria i optimisme.

«Qui té el cor lliure i despreés de les
coses del mon —ha dit el Papa—,
aquesta persona és “esperada” en
el Regne del Cel»[6]. Pobresa
material i pobresa interior: només
aixi estarem preparats per continuar



escoltant atentament el Senyor —
sense altres distraccions ni
preocupacions— a la muntanya de
Galilea, al costat dels apostols. Pobres
d'esperit, lliures del consumisme i de
la supérbia, serem capacos d'obrir-
nos sense condicions a la felicitat que
ens prometen les altres benaurances.

kK 3k

Preguntes per a l'oracio personal

-Podria estalviar algunes despeses?
Em duren poc temps els diners a la
butxaca? Dono alguna almoina en la
mesura de les meves possibilitats?

-On cerco la seguretat? En les coses
materials (roba, aparells electronics,
plans costosos)? En la imatge que els
altres tenen de mi? O en el tracte
amb Déu i l'amistat veritable? Em
preocupa molt que pensen els altres
de mi?



-Allargo la vida de les coses que
utilitzo (roba, mobil...) o necessito
canviar-les cada poc temps?
Necessito urgentment les coses que
tenen les meves amigues o amics?

-M'he proposat de fer dos o tres petits
sacrificis cada dia que m'ajudin
perque res superficial no sigui
necessari (p. ex. utilitzo del teléfon
mobil, de la televisio, de
I'ascensor...)?

-Em mostro com s6¢c? Em molesto si
em fan alguna critica raonable?
Quan va ser l'ultima vegada que vaig
demanar perdo? Tinc el bon costum
de demanar consell?

J. Narbona /J. Bordonaba

[1] Mt 5,3

[2] Sant Josepmaria, Cami, 630.



[3] Mt 19, 21.
[4] Sant Josepmaria, Cami, 596.

[5] Sant Josepmaria, Via Crucis, VI
estacio.

[6] Papa Francesc, Homilia, 1-
XI-2015.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/les-benaurances-
ii-enriquir-se-amb-la-pobresa/
(02/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/les-benaurances-ii-enriquir-se-amb-la-pobresa/
https://opusdei.org/ca/article/les-benaurances-ii-enriquir-se-amb-la-pobresa/
https://opusdei.org/ca/article/les-benaurances-ii-enriquir-se-amb-la-pobresa/

	Les benaurances (II): enriquir-se amb la pobresa

