opusdei.org

«Laudato si'»,
I'enciclica del Papa
Francesc sobre la
cura de la casa de
tots

La segona enciclica del Papa
Francesc, datada el 24 de maig,
solemnitat de la Pentecosta s'ha
presentat a Roma. El text que
reproduim a continuacio
ofereix una visio de conjunt i
permet detectar les linies de
fons.

18/06/2015



Llegir I'enciclica Laudato si' del
Papa Francesc

En aquest text es presenta, en primer
lloc, una visio general de 1'enciclica
«Laudato si'» i, a continuacio,
'objectiu de cada un dels sis capitols
i alguns dels paragrafs clau. Els
nombres entre parentesis remeten
als paragrafs de l'enciclica.

Una visio general

«Quin tipus de mon volem deixar als
qui ens succeiran, als infants que
estan creixent?» (N. 160). Aquesta
pregunta esta en el centre de
Laudato si', I'esperada enciclica del
Papa Francesc sobre la cura de la
nostra casa de tots. I continua:
«Aquesta pregunta no afecta sols
I'ambient de manera aillada, perque


https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/

no es pot plantejar la questio de
forma fragmentaria. Quan ens
interroguem pel mon que volem
deixar, entenem sobretot la seva
orientacio general, el seu sentit, els
seus valors. Si no esta bategant
aquesta pregunta de fons, no crec
que les nostres preocupacions
ecologiques puguin aconseguir
efectes importants».

L'enciclica pren el seu nom de la
invocacio de sant Francesc, «
Laudato si', mi Signore», que en el
Cantic de les criatures recorda que la
terra, la nostra casa de tots, «és
també com una germana, amb la
qual compartim l'existencia, i com
una mare bella que ens acull entre
els seus bracos»(1). Nosaltres
mateixos «nosaltres mateixos som
terra (cf. Gn 2,7). El nostre propi cos
esta constituit pels elements del
planeta, el seu aire és el que ens
dona l'ale i la seva aigua ens vivifica i
restaura.»(2).



Pero ara aquesta terra maltractada i
saquejada clama (2) i els seus gemecs
s'uneixen als de tots els abandonats
del mon. El Papa Francesc ens
convida a escoltar-los, cridant a tots i
cada un -individus, families,
col-lectius locals, nacionals i
comunitat internacional- a una
«conversio ecologica», segons
expressio de sant Joan Pau II, és a
dir, a «canviar de ruta», assumint la
urgencia i la bellesa del repte que
se'ns presenta davant la «cura de la
casa de tots». Alhora, el Papa
Francesc reconeix que «s'adverteix
una creixent sensibilitat respecte a
I'ambient i a la protecci6 de la
natura, i creix una sincera i dolorosa
preocupacio pel que esta passant
amb el nostre planeta» (19), obrint
una mirada de esperanga que
travessa tota 'enciclica i envia a tots
un missatge clar i esperancat: «La
humanitat encara posseeix la
capacitat de col-laborar per a
construir la nostra casa



comuna» (13); «L'ésser huma és
encara capag d'intervenir
positivament» (58); «Tanmateix, no
tot esta perdut, perqueé els éssers
humans, capacos de degradar-se fins
a 'extrem, també poden sobreposar-
se, tornar a optar pel bé i regenerar-
se» (205).

El Papa Francesc es dirigeix, és clar,
als fidels catolics, reprenent les
paraules de sant Joan Pau II: «Els
cristians, en particular, descobreixen
que la seva tasca dins la creacio, com
també els seus deures amb la natura
i el Creador, formen part de la seva
fe»(64), pero es proposa «entrar en
dialeg amb tothom a proposit de la
nostra casa de tots.»(3): el dialeg
apareix en tot el text, i en el capitol 5
esdevé instrument per afrontar i
resoldre els problemes. Des del
principi el Papa Francesc recorda
que també «altres Esglésies i
Comunitats cristianes —com també
altres religions- han desenvolupat



una amplia preocupacio i una
valuosa reflexio» sobre el tema de
I'ecologia (7). Més encara, assumeix
explicitament la seva contribucio a
partir de la de 1 '«estimat Patriarca
Ecumenic Bartomeu» (7),
ampliament citat en els nn. 8-9. En
diversos moments, a més, el Pontifex
agraeix als protagonistes d'aquest
esfor¢ -tant individus com
associacions o institucions-,
reconeixent que «la reflexio
d'innombrables cientifics, filosofs,
teolegs i organitzacions socials que
han enriquit el pensament de
I'Església sobre aquestes
questions»(7) i convida a tots a
reconeixer «la riquesa que les
religions poden oferir per a una
ecologia integral i per a un
desenvolupament ple de la
humanitat»(62).

El recorregut de l'enciclica esta tracat
en el n. 151 es desenvolupa en sis
capitols. A partir de l'escolta de la



situacio a partir dels millors
coneixements cientifics disponibles
avuli (cap. 1), recorre a la llum de la
Biblia i la tradicio judeocristiana
(cap. 2), detectant les arrels del
problema (cap. 3) en la tecnocracia i
I'excessiu replegament
autoreferencial de 1'ésser huma. La
proposta de l'enciclica (cap. 4) és la
d'una « ecologia integral, que
incorpori clarament les dimensions
humanes i socials.» (137),
inseparablement vinculades amb la
situacié ambiental.

En aquesta perspectiva, el Papa
Francesc proposa (cap. 5) empren un
dialeg honest a tots els nivells de la
vida social, que faciliti processos de
decisio transparents. I recorda (cap.
6) que cap projecte pot ser eficag si
no esta animat per una consciencia
formada i responsable, suggerint
principis per créixer en aquesta
direccio a nivell educatiu, espiritual,
eclesial, politic i teologic. El text



acaba amb dues oracions, un que
s'ofereix per ser compartida amb tots
els qui creuen en «un Déu creador
omnipotent» (246), i 1'altra proposta
als que professen la fe en Jesucrist,
rimada amb la tornada «Laudato si'»,
que obre i tanca l'enciclica.

El text esta travessat per alguns eixos
tematics, vistos des de diverses
perspectives, que li donen una
coherencia interna forta: «L'Intima
relacid entre els pobres i la fragilitat
del planeta, la conviccio que en el
mon tot esta connectat, la critica al
nou paradigma i a les formes de
poder que deriven de la tecnologia,
la invitacio a buscar altres maneres
d'entendre l'economia i el progrés, el
valor propi de cada criatura, el sentit
huma de I'ecologia, la necessitat de
debats sincers i honestos, la greu
responsabilitat de la politica
internacional i local, l1a cultura del
rebuig i la proposta d'un nou estil de
vida »(16).



Capitol 1 - «El que esta passant a
casa nostra»

El capitol assumeix els
descobriments cientifics més recents
en mateéria ambienta com a manera
d'escoltar el clam de la creacid, per
«convertir en sofriment personal allo
que li passa, al mon, i aixi reconeixer
quina és la contribucio que cadascu
pot aportar.» (19) . S'escometen aixi
«diversos aspectes de 1'actual crisi
ecologica» (15).

El canvi climatic: «Es un problema
global amb greus dimensions
ambientals, socials, economiques,
distributives i politiques, i planteja
un dels principals desafiaments
actuals per a la humanitat.» (25). Si
«el clima és un bé comu, de tothom i
per a tothom» (23), I'impacte més
greu de la seva alteracio recau en els
més pobres, pero molts dels qui
«Molts d'aquells qui tenen més
recursos i poder economic o politic



semblen concentrar-se sobretot a
emmascarar els problemesia
amagar els simptomes, mirant nomes
de reduir alguns impactes negatius
del canvi climatic.»(26): «La falta de
reaccions davant aquests drames
dels nostres germans i germanes és
un signe de la pérdua d'aquell sentit
de responsabilitat pels nostres
semblants sobre el qual es funda tota
societat civil.»(25).

La questio de l'aigua: El Papa afirma
sense embuts que « l'accés a l'aigua
potable i segura és un dret huma
basic, fonamental i universal, perqué
determina la sobrevivéncia de les
persones, i per tant és condicio per a
l'exercici dels altres drets humans».
Privar els pobres de 1'accés a 'aigua
significa negar-los «el dret a la vida
radicat en la seva dignitat
inalienable» (30).

La pérdua de la biodiversitat: «Cada
any desapareixen milers d'especies



vegetals i animals que ja no podrem
coneixer, que els nostres fills ja no
podran veure, perdudes per

sempre» (33). No son només
eventuals «recursos» explotables,
sind que tenen un valor en si
mateixes. En aquesta perspectiva
«Son lloables i a vegades admirables
els esforcos de cientifics 1 tecnics que
miren d'aportar solucions als
problemes creats per 1'ésser humav,
pero aquesta intervencié humana,
quan es posa al servei de les finances
i el consumisme, «fa que la terra en
que vivim en realitat es torni menys
rica i bella, cada vegada més limitada
i grisa»(34).

El deute ecologic: en el marc d'una
etica de les relacions internacionals,
I'enciclica indica que hi ha «un
veritable deute ecologic» (51),
sobretot del Nord en relacié amb el
Sud del mon. Davant del canvi
climatic hi ha «diferents



responsabilitats» (52), 1 sOn més
grans les dels paisos desenvolupats.

Coneixent les divergéncies profundes
que hi ha respecte a aquestes
problematiques, el Papa Francesc es
mostra profundament impressionat
per la «debilitat de les reaccions»
davant els drames de tantes persones
i poblacions. Encara que no falten
exemples positius (58), assenyala «un
cert adormiment i una alegre
irresponsabilitat.» (59). Falta una
cultura adequada (53) i 1a disposicid
a canviar d'estil de vida, produccid i
consum (59), alhora que urgeix
«Crear un sistema normatiu que [...]
asseguri la proteccio dels
ecosistemes» (53) .

Capitol segon - L'Evangeli de la
creacio

Per afrontar la problematica
il-lustrada en el capitol anterior, el
Papa Francesc rellegeix els relats de
la Biblia, ofereix una visio general



que proveé de la tradicio
judeocristiana i articula la
«tremenda responsabilitat» (90) de
I'ésser huma respecte la creacio, el
lla¢ intim que hi ha entre totes les
criatures, i el fet que «el medi
ambient és un bé col-lectiu,
patrimoni de tota la humanitat i
responsabilitat de tothom.» (95). En
la Biblia, «el Déu que allibera i salva
és el mateix que ha creat l'univers», i
«en ell es conjuguen amor i

poder» (73). El relat de la creacio és
central per reflexionar sobre la
relacio entre 1'ésser huma i les altres
criatures, i sobre com el pecat trenca
I'equilibri de tota la creacio en el seu
conjunt. «Aquestes narracions
suggereixen que l'existencia humana
es basa en tres relacions fonamentals
estretament connectades: la relacid
amb Déu, amb el proisme i amb la
terra. Segons la Biblia, aquestes tres
relacions vitals s’han trencat, no sols
externament, siné també dins de



nosaltres. Aquesta ruptura és el
pecat.»(66).

Per aixo, tot i que «si és veritat que
algunes vegades els cristians hem
interpretat incorrectament les
Escriptures, avui hem de rebutjar
amb forca que, del fet de ser creats a
imatge de Déu i del mandat de
dominar la terra, se'n dedueixi un
domini absolut sobre les altres
criatures.» (67). Al'ésser huma li
correspon «conrear i custodiar» el
jardi del mon (cf. Gn 2,15), sabent
que «el fi ultim de les altres criatures
no som nosaltres. Pero totes avancen,
juntament amb nosaltres i a través
de nosaltres, cap al terme comu, que
és Déu»(83). Que I'ésser huma no
sigui patro de I'univers «Aixo no vol
pas dir igualar tots els éssers vius i
treure a 1'ésser huma aquest valor
peculiar»; i «tampoc no suposa una
divinitzacio de la terra que ens
privaria de la crida a col-laborar amb
ella i a protegir la seva



fragilitat.» (90). En aquesta
perspectiva «tot acarnissament amb
qualsevol criatura és contrari a la
dignitat humana»(92), pero «no pot
ser real un sentiment d'intima unid
amb els altres éssers de la natura si
al mateix temps en el cor no hi ha
tendresa, compassio i preocupacio
pels éssers humans.»(91). Es
necessaria la consciéncia d'una
comunio6 universal: «creats pel
mateix Pare, tots els éssers de
I'univers estem units per llagos
invisibles i conformem una espeécie
de familia universal, [...] ens mou a
un respecte sagrat, afectuos i
humil»(89). Conclou el capitol amb el
cor de la revelacio cristiana: el «Jesus
terrenal» amb la «relacio tan
concreta i amable amb les coses» és
«ressuscitat i glorios, present en tota
la creacio amb la seva senyoria
universal» (100).

Capitol tercer - L'arrel humana de
la crisi ecologica



Aquest capitol presenta una analisi
de la situaci6 actual «no mirem
solament els simptomes sin6 també
les causes més profundes» (15), en un
dialeg amb la filosofia i les ciéncies
humanes.

Un primer fonament del capitol son
les reflexions sobre la tecnologia: se
li reconeix amb gratitud la
contribucio a la millora de les
condicions de vida (103-103), encara
que també «donen als qui tenen el
coneixement, i sobretot el poder
economic per a utilitzar-lo, un
domini impressionant sobre el
conjunt de la humanitat i del mon
sencer»(104). Son justament les
logiques de domini tecnocratic les
quals porten a destruir la natura i
explotar les persones i les poblacions
més febles. «El paradigma tecnologic
també tendeix a exercir el seu
domini sobre 1'economia i la
politica» (109), impedint reconeéixer
que « el mercat per si mateix no



garanteix el desenvolupament huma
integral i la inclusid social.» (109).

En l'arrel de tot aixo pot
diagnosticar-se en I'época moderna
un excés de antropocentrisme (116):
I'ésser huma ja no reconeix la seva
posicio justa respecte al mon, i
assumeix una postura
autoreferencial, centrada
exclusivament en ell mateix i el seu
poder. D'aix0 en deriva una logica
«fes servir i llenca» que justifica tot
tipus de rebuig, sigui aquest huma o
ambiental, que tracta l'altre i la
naturalesa com un simple objecte i
condueix a una infinitat de formes de
domini. Es la logica que condueix a
I'explotacio infantil, I'abando de les
persones grans, a reduir els altres a
I'esclavitud, a sobrevalorar les
capacitats del mercat per
autoregular-se, a practicar la tracta
d'éssers humans, el comerg de pells
d'animals en vies de extincio, i de
«diamants de sang». Es la mateixa



logica de moltes mafies, dels
traficants d'organs, del narcotrafic i
del descart dels nens que no
s'adapten als projectes dels pares
(123).

A aquesta llum, I'enciclica afronta
dos problemes crucials per al mon
d'avui. Primer que res el treball: «<En
qualsevol plantejament sobre una
ecologia integral, que no exclogui
I'ésser huma, és indispensable
incorporar-hi el valor del

treball» (124), ja que «deixar
d'invertir en les persones per obtenir
un major redit immediat és molt mal
negoci per a la societat»(128). La
segona es refereix als limits del
progreés cientific, amb clara
referéncia als OGM (132-136), que
son «una questio ambiental de
caracter complex» (135). Si bé «en
algunes regions la seva utilitzacio ha
provocat un creixement economic
que ha ajudat a resoldre problemes,
hi ha dificultats importants que no



han de ser relativitzades» (134), per
exemple «una concentracio de terres
productives en mans de pocs» (134).
El Papa Francesc pensa en particular
en els petits productors i en els
treballadors del camp, en la
biodiversitat, a la xarxa
d'ecosistemes.

Per aixo, és necessaria «discussio
cientifica i social que sigui
responsable i amplia, capacg de
considerar tota la informacio
disponible i anomenar les coses pel
seu nomvy, a partir de «linies de
recerca lliure i

interdisciplinaria» (135).

Capitol quart - Una ecologia
integral

El nucli de la proposta de 1'enciclica
és una ecologia integral com a nou
paradigma de justicia, una ecologia
que «incorpori el lloc peculiar de
I'ésser huma en aquest mon i les
seves relacions amb la realitat que



I'envolta» (15). De fet no podem
«entendre la natura com quelcom
separat de nosaltres o com un mer
marc de la nostra vida» (139). Aixo
val per a tot el que vivim en diferents
camps: en 'economia i en la politica,
en les diferents cultures,
especialment les més amenacades, i
fins i tot en tot moment de la nostra
vida quotidiana.

La perspectiva integral incorpora
també una ecologia de les
institucions. «Si tot esta relacionat,
també la salut de les institucions
d'una societat té conseqiencies en
I'ambient i en la qualitat de vida
humana: "Qualsevol detriment de la
solidaritat i del civisme produeix
danys ambientals"» (142).

Amb molts exemples concrets el
Papa Francesc il-lustra el seu
pensament: que hi ha un vincle entre
els assumptes ambientals i quiestions
socials humanes, i que aquest vincle



no es pot trencar. Aixi doncs, 'analisi
dels problemes ambientals és
inseparable de l'analisi dels
contextos humans, familiars,
laborals, urbans, i de la relacié de
cada persona amb si mateixa (141),
perque «no hi ha dues crisis
separades, una d'ambiental i una
altra de social, sin6 una sola i
complexa crisi socio-
ambiental»(139).

Aquesta ecologia ambiental «és
inseparable de la nocio del bé
comu» (156), que ha de comprendre
de manera concreta: en el context
d'avui «on hi ha tantes iniquitats 1
cada vegada sOn mes les persones
descartables, privades de drets
humans basics», esforcar-se pel bé
comu significa fer opcions solidaries
sobre la base d'una «opcid
preferencial pels més pobres»(158).
Aquest és la millor manera de deixar
un mon sostenible a les properes
generacions, no amb les paraules,



sind per mitja d'un compromis
d'atencio cap als pobres d'avui com
havia subratllat Benet XVI: «Per aixo,
«a més de la lleial solidaritat
intergeneracional, s'ha de reiterar la
urgent necessitat moral d'una
renovada solidaritat
intrageneracional»(162).

L'ecologia integral implica també la
vida quotidiana, a la qual I'enciclica
dedica una especial atencio, en
particular en I'ambient urba. L'ésser
huma té una gran capacitat
d'adaptacio i «és admirable la
creativitat i la generositat de
persones i grups que son capacos de
revertir els limits de I'ambient, [...]
aprenent a orientar la vida enmig del
desordre ila precarietat» (148). No
obstant aix0, un desenvolupament
auténtic pressuposa un millorament
integral en la qualitat de la vida
humana: espais publics, habitatge,
transports, etc. (150-154).



També «el nostre propi cos ens situa
en una relacio directa amb l'ambient
i amb els altres éssers vivents.
L'acceptacio del propi cos com a do
de Déu és necessaria per a acollir i
acceptar el mon sencer com a regal
del Pare i casa de tots, mentre que
una logica de domini sobre el propi
cos es transforma en una logica a
vegades subtil de domini»(155).

Capitol cinque - Algunes linies
orientatives i d'accio

Aquest capitol afronta la pregunta
sobre que podem i hem de fer. Amb
les analisis no n'hi ha prou: es
requereixen propostes «de dialeg i
d'accio que involucrin cada un de
nosaltres i a la politica
internacional» (15, i «que ens ajudin
a sortir de l'espiral d'autodestruccio
en queé ens estem submergint» (163).
Per al Papa Francesc és
imprescindible que la construccié de
camins concrets no s'afronti de



manera ideologica, superficial o
reduccionista. Per aixo és
indispensable el dialeg, terme
present al titol de cada seccio
d'aquest capitol: «Hi ha discussions
sobre questions relacionades amb
I'ambient, on és dificil arribar a
consensos. [...] I'Església no pretén
definir les quiestions cientifiques ni
substituir la politica, pero convido a
un debat honest i transparent,
perque les necessitats particulars o
les ideologies no afectin al bé comu
»(188). Sobre aquesta base el Papa
Francesc no tem formular un judici
sever sobre les dinamiques
internacionals recents:«Les Cimeres
mundials sobre I'ambient dels
darrers anys no han respost a les
expectatives perque, per falta de
decisio politica, no han obtingut
acords ambientals globals realment
significatius i eficacos. »(166). I es
pregunta «per que es vol mantenir
avui un poder que sera recordat per
la seva incapacitat d'intervenir quan



era urgent i necessari fer-ho?» (57).
Son necessaries, com els pontifexs
han repetit moltes vegades a partir
de la Pacem in terris, formes i
instruments eficacos de governanca
global (175): «Necessitem un acord
sobre els regims de governanca per a
tota la gamma dels anomenats «béns
comuns globals"» (174), ates que «la
proteccié ambiental no pot
assegurar-se nomeés sobre la base del
calcul financer de costos i beneficis.
L'ambient és un d'aquells béns que
els mecanismes del mercat no son
capacos de defensar o de promoure
adequadament »(190, que pren les
paraules del Compendi de la doctrina
social de I'Església).

Encara en aquest capitol, el Papa
Francesc insisteix sobre el
desenvolupament de processos de
decisio honestos i transparents, per
poder «discernir» les politiques i
iniciatives empresarials que
condueixen a un «auténtic



desenvolupament integral» (185). En
particular, 'estudi de 'impacte
ambiental d'un nou projecte
«requereix processos politics
transparents 1 subjectes al dialeg,
mentre la corrupcio que amaga el
veritable impacte ambiental d'un
projecte a canvi de favors sol portar
a acords espuris que eviten informar
i debatre ampliament» (182)

La crida als qui tenen encarrecs
politics és particularment incisiva,
perque evitin «la logica eficientista i
immediatista» (181) que avui
predomina. Pero «pero si s'atreveix a
fer-ho, tornara a reconeixer la
dignitat que Déu li ha donat com a
huma i deixara rere el seu pas per
aquesta historia un testimoniatge de
generosa responsabilitat.» (181)

Capitol sisé - Educacio i
espiritualitat ecologica

El capitol final va al nucli de la
conversio ecologica a la qual ens



convida l'enciclica. L'arrel de la crisi
cultural és profunda i no és facil
redissenyar habits i comportaments.
L'educacio i la formacio segueixen
sent desafiaments basics: «Tot canvi
requereix motivacio i un cami
educatiu» (15). Han d'involucrar els
ambients educatius, el primer
«l'escola, la familia, els mitjans de
comunicacio, la catequesi» (213).

El punt de partida és «apostar per un
altre estil de vida» (203-208), que obri
la possibilitat «d'exercir una sana
pressio sobre els qui tenen poder
politic, economic i social.» (206). Es el
que passa quan les opcions dels
consumidors aconsegueixen
«modificar el comportament de les
empreses, forcant-les a considerar
I'impacte ambiental i els models de
produccio» (206).

No es pot menystenir la importancia
de cursos d'educacio ambiental
capacos de canviar els gestos i habits



quotidians, des de la reduccio en el
consum d'aigua a la separacio de
residus o el «apagar els llums
innecessaris» (211). «Una ecologia
integral també esta feta de simples
gestos quotidians on trenquem la
logica de la violéencia, de
I'aprofitament, de I'egoisme» (230).
Tot aix0 sera més senzill si parteix
d'una mirada contemplativa que ve
de la fe. «al creient, el mén no es
contempla des de fora sino des de
dins, reconeixent els llacos amb quée
el Pare ens ha unit a tots els éssers. a
més, fent créixer les capacitats
peculiars que Déu li ha donat, la
conversio ecologica porta el creient a
desenvolupar la seva creativitat i el
seu entusiasme»(220).

Torna la linia proposada a I'Evangelii
Gaudium: «La sobrietat, que es viu
amb llibertat i consciencia, és
alliberadora. » (223), aixi com «La
felicitat demana saber limitar
algunes necessitats que ens


https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/

atordeixen, quedant aixi disponibles
per a les multiples possibilitats que
ofereix la vida »(223). D'aquesta
manera es fa possible «sentir que ens
necessitem els uns als altres, que
tenim una responsabilitat pels altres
i pel mon, que val la pena ser bons i
honestos.» (229).

Els sants ens acompanyen en aquest
cami. Sant Francesc, esmentat moltes
vegades, és «l'exemple per
excel-léncia de la cura del que és
feble i d'una ecologia integral,
viscuda amb alegria i

autenticitat.» (10). Pero l'enciclica
recorda també sant Benet, santa
Teresa de Lisieux i el beat Charles de
Foucauld.

Després de la Laudato si', I'examen
de consciencia -instrument que
I'Església ha aconsellat per orientar
la propia vida a la llum de la relacid
amb el Senyor haura d'incloure una
nova dimensig, considerant no



nomeés com es viu la comunié amb
Déu, amb els altres i amb un mateix,
sind també amb totes les criatures i
la natura.

© Copyright - Oficina de premsa de la
Santa Seu

Foto: assisiofm.it

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/laudato-si-
lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-
cura-de-la-casa-de-tots/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/laudato-si-lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-cura-de-la-casa-de-tots/
https://opusdei.org/ca/article/laudato-si-lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-cura-de-la-casa-de-tots/
https://opusdei.org/ca/article/laudato-si-lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-cura-de-la-casa-de-tots/
https://opusdei.org/ca/article/laudato-si-lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-cura-de-la-casa-de-tots/

	«Laudato si'», l'encíclica del Papa Francesc sobre la cura de la casa de tots

