
opusdei.org

La vida de Jesús, una
conversa sempre
oberta

L’anunci de l’Evangeli pren
accents diferents en cada
moment històric concret.
Contemplar algunes actituds de
Crist ens pot ajudar en la nostra
tasca.

15/06/2022

«A què s’assembla el Regne de Déu?
A què el compararé?» (Lc 13, 18).
Aquesta pregunta que Jesús es fa en
veu alta, abans de relatar algunes



paràboles, és probablement alguna
cosa més que un recurs retòric.
Potser reflecteix el que ell mateix
considerava sovint en el seu interior,
almenys cada vegada que volia
transmetre el seu missatge en els
diferents ambients pels quals es
movia. Aquesta actitud pot ressonar
en nosaltres, també en forma de
pregunta: com puc testimoniar
l’amor de Déu aquí i ara? Quina és la
millor manera de compartir la seva
llum en cada moment històric
particular, amb unes persones
concretes, que tenen la seva manera
de veure la vida?

Si ens apropem a l’Evangeli amb
aquesta clau, veiem, per exemple,
que el Senyor s’interessa per la
cultura que donava forma al món
que l’envoltava: alguna vegada fa
servir una cançó popular per
remoure les disposicions de les
persones que l’escoltaven (cf. Mt 11,
16-17), o pren peu d’una notícia



coneguda per tothom —la caiguda
accidental d’una torre en la qual van
morir divuit persones—, per ajudar
els seus oients a perfilar millor la
idea que tenien de Déu (cf. Lc 13, 4).
Crist, a més, sempre està obert a tota
mena de preguntes, especialment les
de les persones que semblen hostils a
la seva persona o a la seva
predicació: el seu anunci, que
evadeix intel·ligentment polèmiques
estèrils, arriba a curullar un buit,
una insatisfacció. I aquesta obertura
no canvia quan sap que les
intencions de qui pregunta no són
massa honestes (cf. Mt 22, 15-22; Mc
12, 13; Lc 20, 20).

D’altra banda, en no poques ocasions
busca temps prolongats d’intimitat
per considerar el que l’altra persona
està veritablement comprenent, com
aquella nit amb Nicodem (cf. Jn 3), la
trobada amb la samaritana al costat
del pou (cf. Jn 4), amb els deixebles
d’Emmaús (cf. Lc 24, 13-35) o en les



passejades amb altres deixebles.
Jesús sap que, d’una banda, hi ha el
que ha predicat; però de l’altra, hi ha
el que cadascú ha comprès
personalment, encarnat en la seva
història concreta, el seu mode de
vida, els seus talents i limitacions.

Si la fe és «trobada amb un
esdeveniment, amb una Persona»,[1]

mirar amb atenció aquestes actituds
de Crist pot ser un bon camí per
comunicar millor aquesta mateixa
trobada que transforma la nostra
vida. Perquè «tota la vida de Jesús —
deia sant Josepmaria– no és més que
un meravellós diàleg, fills meus, una
formidable conversa amb els
homes».[2]

Tot moment és únic i bo per a Déu

Cada època està modelada per una
cultura, unes conviccions
compartides, uns anhels propis... i
per això l’evangelització adquireix
amb el temps maneres diferents.



Benet XVI observava que quan els
cristians es preocupen per les
conseqüències socials de la seva fe,
sovint ho fan «considerant la fe com
un pressupòsit obvi de la vida
comuna». Tanmateix, continuava,
avui «aquest pressupòsit no sols no
apareix com a tal, sinó que fins i tot
ben sovint és negat. Mentre que en el
passat era possible reconèixer un
teixit cultural unitari, àmpliament
acceptat en la seva referència al
contingut de la fe i als valors
inspirats per ella, avui no sembla que
sigui ja així».[3]

Benet XVI no es proposava
transmetre una radiografia
pessimista del present, ja que per a
Déu no hi ha temps millors ni pitjors.
Simplement donava llum sobre
aquesta nova situació en la qual
anunciem a Jesús: un moment en què
moltes persones no han sentit parlar
del seu missatge o consideren
irrellevant el que han sentit; un



moment en què a molts encara ningú
no els ha portat la Bona Notícia de
l’amor de Déu. Això suposa la
necessitat d’afinar novament els
termes, de trobar camins adequats
per encendre la imaginació i el cor
dels qui ens envolten. És veritat que
no és difícil identificar
manifestacions culturals o artístiques
que han sorgit d’un esperit cristià,
però moltes vegades aquestes
queden aïllades, sense connexió amb
el gran esdeveniment que els ha
donat vida o amb els designis
misericordiosos de Déu per a cada
persona. Una obra d’art meravellosa
o l’avaluació d’un dret humà poden
ser retalls bonics, però inconnexos,
d’un gran missatge desconegut.

El fet que la fe no sigui «un
pressupòsit obvi de la vida comuna»
no fa sinó més desafiadora, i fins i tot
més bonica, la tasca de compartir
l’Evangeli. Com que no donem res
per sabut, som nosaltres els primers



que hem de descobrir l’essència del
que ens va portar Jesús: baixar fins a
les arrels d’aquesta nova vida,
apuntar cap al que és més important.
Per moments, la situació serà
semblant a la dels primers cristians,
que anunciaven una novetat
destinada a omplir d’esperança els
cors i a curullar aquest buit que
deixaven els corrents del moment.
Per això, com Jesús, volem trobar la
millor manera per parlar sobre el
Regne de Déu amb les persones que
ens envolten. «És bonic —diu el Papa
Francesc— veure persones que
s’afanen a triar amb compte les
paraules i els gestos per superar les
incomprensions, curar la memòria
ferida i construir pau».[4]

El cristianisme demana un anunci
simfònic

La manca d’aquest «teixit cultural
unitari» és quelcom que
habitualment no depèn de la



responsabilitat de les persones
concretes. És un punt de partida del
qual convé prendre consciència,
perquè per transmetre alguns
aspectes particulars del missatge
evangèlic —que poden ser de
caràcter dogmàtic, moral, etc.—, cal
haver anunciat abundantment el
marc general que els dona sentit, el
cor que els dona vida. No és estrany
que Jesús hagi volgut deixar clar,
perquè no hi hagués confusions, que
el manament a l’amor està per sobre
de totes les altres coses (cf. Mt 22,
37-39). Només sobre aquesta base els
seus ensenyaments adquireixen
harmonia, ordre i comprensibilitat.
Això també passa normalment quan
una persona vol apreciar un quadre:
no s’apropa per veure primer la
cantonada de la tela, perquè això no
permet percebre la composició en el
seu conjunt, sinó que l’observa
primer sencera. De la mateixa
manera, si l’anunci cristià es reduís a
un tema particular o dos, es correria



el risc de no exposar mai l’obra
autèntica, que dona sentit integral i
bellesa a cadascun dels seus
elements.

Per això, la riquesa del cristianisme
demana que s’expressi a tall de
simfonia, i que es facin ressonar,
alhora, tant els sons baixos que
donen consistència a l’orquestra com
el virtuosisme de cada instrument
particular. Si una trompeta es llança
a sonar per sobre dels violins o de la
percussió que marca el ritme, potser
podrà proposar una melodia
comprensible per a especialistes,
però sens dubte no entusiasmarà la
variada multitud que omple la sala.
«Cada veritat es comprèn millor si se
la posa en relació amb l’harmoniosa
totalitat del missatge cristià, i en
aquest context totes les veritats tenen
la seva importància i s’il·luminen les
unes a les altres».[5] Respecte a
aquesta il·luminació recíproca, i fent-
se eco del Concili Vaticà II, el Papa ha



subratllat que els diferents aspectes
de l’anunci cristià no són tots iguals
en importància; no tots expressen
amb la mateixa intensitat el cor de
l’Evangeli, el kerygma:[6] «En aquest
nucli fonamental el que resplendeix
és la bellesa de l’amor salvífic de Déu
manifestat en Jesucrist mort i
ressucitat».[7]

En aquesta mateixa direcció, sant
Joan Pau II reconeixia, en la
pregunta del jove ric a Jesús sobre
com assolir la vida eterna (cf. Mt 19,
16), quelcom diferent d’un dubte
sobre les regles que s’han de complir,
o d’una cerca de solucions parcials.
En la inquietud d’aquest jove
bategava més aviat «una pregunta de
ple significat per a la vida».[8] El que
aquell jove manifestava era la seva
experiència de l’«eco de la crida de
Déu».[9] Així s’acaba de formar el
gran marc, aquest gran anunci dins
del qual poden ser plenament
comprensibles totes les altres veritats



cristianes: l’amor d’un Déu
misericordiós que, en Jesucrist, ens
busca tots. Els instruments aïllats —
un aspecte doctrinal concret o un
altre— només s’uniran a la melodia
si tots els sons de l’orquestra,
especialment els més importants,
s’activen de manera simfònica.

En definitiva, és important recordar
que, en donar testimoni de la nostra
fe, té més importància la música que
l’altra persona escolta, entén i
interioritza que el que nosaltres
pensem que hem dit d’una manera
satisfactòria. «Qui diu la gent que és
el Fill de l’home?», pregunta Jesús. «I
vosaltres, qui dieu que soc? (Mt 16,
13.15)». El Senyor es vol assegurar, i
sobretot vol que ho facin els seus
deixebles, de quant de camí han
recorregut en el coneixement del seu
Mestre.

Hi ha molt de terreny compartit



Crist acaba de creuar el Jordà, des de
Galilea fins a Judea. Vola com el vent
la fama de la seva predicació i dels
miracles que ha fet, així que un grup
gran de gent no tarda a anar-lo a
trobar. Entre aquests hi ha un bon
nombre de fariseus, estudiosos de la
llei. Un li pregunta ràpidament sobre
el divorci. Jesús explica la
indissolubilitat del matrimoni,
recorrent a les paraules del Gènesi.
Encara que no sabem en quina
mesura els convenç aquesta
explicació, però sí que veiem que els
mateixos deixebles, d’entrada més
ben disposats a acollir els seus
ensenyaments, queden
desconcertats: «Si la situació entre
marit i muller és aquesta, val més no
casar-se (Mt 19, 10)». Quelcom
similar passa quan Crist anuncia,
aquesta vegada als saduceus, la
resurrecció futura del nostre cos,
davant d’un recargolat cas hipotètic
que ells li havien plantejat, servint-se



fins i tot de les paraules de Moisès
(cf. Mt 22, 23-33).

En cada moment històric també hi ha
aspectes dels ensenyaments de
l’Església que, per raons culturals,
troben més dificultat per ser
compresos. La solució no és fer com
si aquestes qüestions no existissin, ja
que això manifestaria desentendre’s
de la felicitat dels altres; els
ensenyaments de l’Església ens fan
bé i per això els necessitem. El
veritable servei als altres consistirà
més aviat a intentar fer-los
comprensibles; mostrar un camí
transitable, progressiu, fent-nos
càrrec de la seva situació. Per a això,
pot ser bo basar-se en elements que
els altres ja comparteixen amb
l’anunci cristià: construir sobre un
terreny comú. Així, en els dos casos
anteriors, Jesús recorre a passatges
de l’Escriptura que els seus
interlocutors accepten com a revelats
per Déu. També en el nostre temps hi



ha molts aspectes del cristianisme
que són àmpliament compartits:
l’amor i la cerca de la veritat, la
promoció de la llibertat religiosa, la
lluita contra tota mena d’esclavitud o
pobresa, l’impuls de la pau, la cura
del medi ambient, l’especial atenció a
persones amb alguna discapacitat,
etc.

Com més dificultats es troben en
l’anunci, més s’ha d’afirmar la part
essencial del missatge cristià i més
convé promoure les conviccions
compartides. La veritat es pot
comparar amb una pedra preciosa:
fereix si la llancem a la cara de
l’altre, però si la col·loquem amb
delicadesa a les seves mans,
compartint el seu temps i el seu
espai, podrà exercir un atractiu diví.
Per això l’amistat és el millor context
per a la comunicació de la fe en un
món plural i canviant. En aquests
termes es plantejava la seva missió
apostòlica la beata Guadalupe Ortiz



de Landázuri; l’il·lusionava «bastir
ponts i oferir la seva amistat a
persones de tota mena: gent
allunyada de la fe, gent de països
molt diferents i d’edats molt
variades».[10]

Transformar els conflictes en
baules

«Donarà ordre als seus àngels de
guardar-te. Et duran a les palmes de
les mans perquè els teus peus no
ensopeguin amb les pedres» (Lc 4,
10-11). Són paraules del salm 91 que
el dimoni manipula per posar a
prova Jesús al desert. El que busca el
temptador és que el Senyor sobrevoli
els camins terrenals i mostri el seu
poder diví, sense sotmetre’s a les
lògiques pròpies de l’històric. Sant
Tomàs d’Aquino veu en aquesta
temptació la vanaglòria que es pot
creuar en el recorregut dels qui ja
han emprès un camí cristià.[11] No és
veritat que de vegades ens agradaria



no trobar cap pedra en el nostre
apostolat i que la Bona Notícia es
transmetés per tot el món com una
espècie de melodia angèlica
irresistible?

Sabem bé que el cristianisme no es
resumeix en una sèrie de conceptes,
sinó que fonamentalment es basa en
la trobada amb Jesús. Tanmateix, pot
passar que de vegades tinguem la
temptació de reduir la proposta
d’aquesta trobada a la satisfacció
d’una discussió vencedora, a tenir
sempre els millors arguments davant
els dubtes dels altres. De què ens
serveix «guanyar» en una disputa si
es perd l’altra persona? En aquest cas
estaríem de fet passant de llarg
davant de l’altre, com el levita i el
sacerdot de la paràbola, que van
passar al costat del que estava ferit al
camí (cf. Lc 10, 31-32). Ser bon
samarità suposa, en canvi, «patir el
conflicte, resoldre’l i transformar-lo
en l’anella d’un nou procés».[12] Sant



Josepmaria, durant l’últim any de la
seva vida, solia repetir: «Déu ha
malgastat molta paciència amb mi».
[13] I en aquesta realitat trobava la raó
per ser molt pacient amb els altres.

En aquest sentit, també és important
distingir els contextos en els quals
conversem. Una cosa és defensar
certs valors en un procés legislatiu o
intervenir en debats sobre les
polítiques d’un govern, però una
altra de molt diferent és voler
compartir l’alegria de la mateixa fe
amb un amic. Tanmateix, les xarxes
socials han fet que moltes vegades es
confonguin els plans i el debat públic
acabi envaint el terreny íntim, en
què els desacords haurien de ser
superats per l’afecte mutu. «Qui
recorre a la violència per defensar
les seves idees —deia el fundador de
l’Opus Dei— demostra amb això
mateix que manca de raó». I
concloïa: «No discutiu».[14] En
situacions de polarització —que és la



malaltia del pluralisme sa i normal—
de vegades convindrà abandonar el
terreny que s’ha convertit en un
camp de batalla per optar, així, a
enfortir la relació abans que minar-
la potser per sempre. En un ambient
polaritzat en el qual no hi ha
contacte obert amb qui pensa
diferent, quan la conversa
desapareix, les diferències legítimes
poden lliscar a poc a poc cap a un
menyspreu més o menys encobert, o
cap a una desqualificació manifesta.
Tot això és profundament contrari a
l’esperit cristià.

En una de les primeres ocasions en
què Jesús anuncia que és el Messies
esperat durant tant de temps, troba
una dura oposició: «Tots els qui eren
a la sinagoga es van omplir
d’indignació; es van aixecar, el van
empènyer fora del poble i el
dugueren fins a un espadat de la
muntanya sobre la qual era edificat
el poble, amb la intenció d’estimbar-



lo» (Lc 4, 28-29). El clímax del
conflicte arriba aquí molt
ràpidament, fins i tot amb perill de
mort. Jesús s’adona que, en aquest
context, no té gaire marge per sumar
quelcom positiu. Així que,
sorprenentment, decideix marxar en
silenci, passant entre ells. Moltes
vegades, com Crist, el millor serà
optar per un silenci que doni pas a
l’obra de l’Esperit Sant: la força de
Déu no és sorollosa, fructifica en
silenci i al seu temps.

Omplir la nostra comunicació amb
l’Evangeli

No ens cansarem de contemplar les
respostes de Jesús als qui li obren el
cor, als qui busquen en ell llum i
assossec. A la dona samaritana, per
exemple, Jesús li anuncia l’aigua viva
que calmarà la seva set més
profunda (cf. Jn 4, 10). A Nicodem,
per la seva part, li fa veure que per
entrar al Regne de Déu ha de néixer



de nou, aquesta vegada de l’Esperit
(cf. Jn 3, 5). I als deixebles d’Emmaús
els explica com els profetes havien
anunciat des d’antic tot el que havia
de passar el Messies (cf. Lc 24, 26-27).
És bo adonar-se que en cap d’aquests
casos no es tracta simplement d’una
exposició sobre la fe. En els tres
passatges, juntament amb els
aspectes doctrinals que Jesús exposa,
hi ha altres dimensions de la veritat
que aquestes converses manifesten,
que potser són menys perceptibles,
però igualment importants: la veritat
sobre quant valora el Senyor aquella
relació personal; sobre qui és
Jesucrist mateix i qui són
veritablement ells. És la veritat de la
trobada, la veritat com a inspiració
d’un vincle que està cridat a ser
durador.

Jesús no té pressa, no allunya les
persones: les rep a qualsevol hora i
les acompanya en el camí. Jesús
comunica molt més que el que diuen



les seves paraules: ell fa, amb la seva
sola presència, que cadascú se senti
fill de Déu. Aquesta és la veritat
principal que les persones
s’emporten després d’una trobada
amb ell. El nostre repte és omplir tots
els nivells del nostre testimoni —el
contingut de la fe, la relació d’amistat
i el desplegament mateix de la nostra
personalitat— amb l’esperit de
l’Evangeli: «El que diem i com ho
diem, cada paraula i cada gest hauria
d’expressar la compassió, la tendresa
i el perdó de Déu envers tothom».[15]

[1] Benet XVI, Deus caritas est, núm. 1.

[2] Sant Josepmaria, Cartas 37, núm. 7.

[3] Benet XVI, Porta fidei, núm. 2.

[4] Francesc, missatge per a la 50
Jornada Mundial de les
Comunicacions Socials, 24.I.2016.

https://opusdei.org/ca-es/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/
https://opusdei.org/ca-es/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/
https://opusdei.org/ca-es/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/


[5] Francesc, Evangelii gaudium, núm.
39.

[6] La paraula grega kerygma significa
anunci o proclamació. Es fa servir
com a resum de l’anunci cristià.

[7] Evangelii Gaudium, núm. 36.

[8] Sant Joan Pau II, Veritatis Splendor,
núm. 7.

[9] Ibídem.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, homilia
en la Missa d’acció de gràcies per la
seva beatificació, 19.V.2019.

[11] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Suma de
teología, III, c. 41, a. 4, r.

[12] Evangelii gaudium, núm. 227.

[13] Sant Josepmaria, notes preses en
una reunió familiar, 10.VII.1974.

[14] Sant Josepmaria, notes preses en
una reunión familiar, 7.IV.1968.



[15] Francesc, missatge per a la 50
Jornada Mundial de les
Comunicacions Socials, 24.I.2016.

Andrés Cárdenas Matute / Juan
Pablo Cannata

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-vida-de-jesus-
una-conversa-sempre-oberta/

(12/12/2025)

https://opusdei.org/ca/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/
https://opusdei.org/ca/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/
https://opusdei.org/ca/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/
https://opusdei.org/ca/article/la-vida-de-jesus-una-conversa-sempre-oberta/
https://opusdei.org/ca/article/la-vida-de-jesus-una-conversa-sempre-oberta/
https://opusdei.org/ca/article/la-vida-de-jesus-una-conversa-sempre-oberta/

	La vida de Jesús, una conversa sempre oberta

