
opusdei.org

La tertúlia: Sabor de
primitiva cristiandat

La tertúlia és aquell moment
del dia o de la setmana en què
les persones de l’Opus Dei
experimenten la pertinença
comuna al poble de Déu que és
l’Església i a aquesta part que és
l’Obra: els recorden que formen
part d’una família i els fa
guanyar en desitjos d’arribar a
totes les ànimes.

02/07/2025

Abans de pujar al cel, Jesús va voler
tenir una trobada breu amb els



apòstols a tall de comiat. Tanmateix,
la seva aparició els havia agafat per
sorpresa, ja que tots onze es
trobaven en aquell moment «a la
taula». El Senyor va aprofitar aquells
últims moments amb els seus
deixebles per exposar el programa
de vida que d’ara endavant els
esperava: «Aneu per tot el món i
anuncieu la bona nova de
l’evangeli» (Mc 16, 15). En llegir
aquest passatge, a sant Josepmaria
en una ocasió li van venir ganes
d’exclamar: «És la tertúlia!». No era
la primera vegada que l’evangelista
assenyalava una reunió d’aquesta
mena. Abans de la multiplicació dels
pans, el Senyor va dir als dotze:
«Veniu ara vosaltres sols en un lloc
despoblat i reposeu una mica» (Mc 6,
31). «Aquestes converses —afegia el
fundador de l’Opus Dei— de Crist
ressuscitat amb els deixebles són
també l’evangeli de la tertúlia; fins
avui no ho he vist amb aquesta
llum».[1]



Per arribar al cor

Sant Josepmaria, en recordar els
moments en què Jesús es reunia
familiarment amb els apòstols i s’hi
entretenia, comentava que el costum
de la tertúlia té «sabor de primitiva
cristiandat».[2] Des dels primers anys
de l’Acadèmia DYA, aquest costum
exercia un paper clau en la vida de
família del centre. El beat Àlvar, en el
seu comentari a la Instrucció 31.V.
1936, apuntava que sant Josepmaria
transmetia l’esperit de l’Obra als
primers en aquells moments: era una
oportunitat per veure les coses amb
sentit sobrenatural i avivar l’afany
apostòlic, també quan no es parlava
de res més que de temes
intranscendents o de broma.[3]

Un cristià és part del poble del Déu i,
d’alguna manera, fonamenta la seva
identitat entorn d’aquesta realitat. La
lluita per ser sants no és una cosa
solitària, sinó que el Senyor compta



amb les relacions que establim en la
nostra vida. «Déu, però, ha volgut
santificar i salvar els homes no
separadament, sense cap connexió
els uns amb els altres, sinó que els ha
constituït en un poble que el
reconegués de veritat i el servís
santament».[4]

La tertúlia és un moment en què
podem experimentar la pertinença
comuna al poble de Déu que és
l’Església i a aquesta part que és
l’Obra. Per això, no és només una
reunió: és una necessitat de la vida
en família, un moment en què
podem acollir els nostres germans i
desplegar les nostres qualitats per
arribar al cor de cadascú. Per això,
també és un mitjà de formació, en
què aprenem sobre la manera de ser
dels altres, comprenem maneres
diferents de veure la vida i enriquim
el nostre món interior. Gaudir de la
companyia dels altres alimenta les
nostres relacions per fer arribar a



tothom el nostre afecte: «Guanyar en
afabilitat, alegria, paciència,
optimisme, delicadesa, i en totes les
virtuts que fan amable la
convivència, és important perquè les
persones es puguin sentir acollides i
ser felices».[5]

Però això no és quelcom que s’hagi
de donar per descomptat, ni fruit de
la inèrcia o del fet de viure sota un
mateix sostre. Voler construir una
llar de la qual tothom se senti part
porta a alimentar la vida en família
amb una creativitat constant, sense
fórmules prefixades. I és en la
tertúlia, així com en altres moments,
en què es comparteix el temps amb
les persones del centre, el context en
què podem realitzar aquest desig.

Una pèrdua de temps

Compartir moments junts és
essencial en la vida de qualsevol
família. Les estones de tertúlia ens
ajuden precisament a entaular



relacions amb les persones amb les
quals convivim. «Si no tinguéssiu la
tertúlia (...) no estaríeu units entre
vosaltres, viuríeu com desconeguts».
[6] És cert que, de vegades, no sempre
s’hi pot participar, o bé només s’hi
pot assistir una vegada a la setmana,
o en ocasió d’un mitjà de formació o
uns dies de convivència; però, en
qualsevol cas, quan hi som sempre la
podem convertir en una oportunitat
per conrear aquesta fraternitat que
ens porta a sortir de nosaltres
mateixos i a interessar-nos pels
nostres germans. Ens recorda, enmig
de les ocupacions del dia a dia o de la
setmana, que formem part d’una
família sobrenatural.

Des d’un punt de vista utilitarista,
podríem pensar que la tertúlia és
una pèrdua de temps, ja que no fem
una cosa que després es tradueix en
termes de productivitat o eficàcia.
Però és precisament aquest temps
que perdem amb aquestes persones



el que ens fa guanyar després en
alegria i en desitjos d’arribar a totes
les ànimes. «Si hi poseu afecte,
cadascuna de les nostres cases serà la
llar que jo vull per als meus fills. Els
vostres germans tindran una gana
santa d’arribar a casa, després de la
jornada de feina; i tindran també
ganes de sortir al carrer —
descansats, serens—, a la guerra de
pau i d’amor que el Senyor ens
demana».[7]

Efectivament, el repte és aconseguir
que una vida professional i
apostòlica intensa s’enforteixi en
l’escalf de la llar. Es tracta d’un ideal
que tota família intenta fer present:
que el treball dels pares es
desenvolupi en harmonia amb la
cura de l’altre cònjuge i dels seus
fills. Per això, intentem conciliar
aquestes dues realitats, perquè es
nodreixin entre si: treballar sabent
que sostenim una família, gaudir fent
llar per poder treballar millor. En un



lloc i en l’altre fem un món més
habitable per als fills de Déu.

Cadascú, a la seva manera

La nostra història personal està
marcada en gran manera per la llar
en què hem crescut. Així mateix, els
cristians ens sabem part de la família
de Déu. El Papa Francesc ha definit la
mateixa Església com «una llar entre
les llars».[8] En l’Opus Dei estem
cridats a crear també una llar
fonamentada en les dues realitats
que ens uneixen: som fills de Déu a
l’Església i hem estat cridats per ell a
la seva Obra. I aquesta llar també
està cridada a marcar la nostra
pròpia història personal.

Tota família té una cosa que la fa
única. Però també podríem dir que
no tots els membres exerceixen el
mateix rol. Pare i mare exerceixen de
caps de família amb estils diversos,
però complementaris. I els fills, en
funció del seu caràcter i la seva edat,



contribueixen també a crear, a la
seva manera, aquest ambient de llar.

Quelcom similar passa en la vida en
família dels centres, i més
concretament en la tertúlia. Hi haurà
qui, per naturalesa, sigui més
propens a parlar i explicar, amb tota
mena de detalls, una cosa que li hagi
passat fa poc. D’altres, en canvi,
preferiran passar més desapercebuts
per així poder escoltar amb més
atenció el que expliquin els altres. I
alguns preferiran preguntar pels
interessos dels altres. Tots, en
definitiva, estan contribuint a la seva
manera a custodiar l’escalf de llar en
cada tertúlia. «No pretenguis que els
altres siguin a la teva imatge i
semblança, sinó a imatge i
semblança de Déu, segons les
circumstàncies personals de cadascú.
El mateix que en aquesta col·lecció
de ruquets que m’han enviat les
meves filles i els meus fills de tot el
món: n’hi ha de palla, n’hi ha d’or,



n’hi ha de plata; n’hi ha amb
brillants, n’hi ha amb maragdes, n’hi
ha de ferro, n’hi ha... de tot; de tot
n’hi ha. Comprenc que siguin així,
variats: són tots molt graciosos».[9]

Es tracta d’una missió en què
cadascú té una aportació
insubstituïble. Déu compta amb els
nostres talents per fer feliços els
altres. Es podria dir que no hi ha una
llar modèlica, sinó que cadascú ha de
ser un mosaic únic, format pels dons
que es posen al servei dels que ens
envolten. Al cap i a la fi, és la lògica
de la Sagrada Família: «A Betlem
ningú no es reserva res. Allà no se
sent parlar de la meva honra, ni del
meu temps, ni del meu treball, ni de
les meves idees, ni dels meus gustos,
ni dels meus diners. Allà es col·loca
tot al servei del grandiós joc de Déu
amb la humanitat, que és la
redempció».[10]



Precisament perquè cadascú té la
seva aportació personal, és lògic que
en una llar hi hagi diferents maneres
de pensar i d’actuar. Això forma part
de la vida mateixa: no hi ha cap
realitat social en què tots els seus
membres siguin iguals.
Anàlogament, també es podria dir
que no hi ha cap centre en què tots
tinguin la mateixa manera de ser i
les mateixes preferències o gustos.
Però aquestes diferències no són cap
impediment per construir la llar, més
aviat el contrari. Ens porten a
estimar els altres no només per
motius humans, sinó perquè són
germans, fills de Déu en l’Obra. Així,
estem imitant la manera
incondicional d’estimar de Crist, que
no es tanca a un petit nombre de
persones, sinó a tots aquells que ha
posat al nostre camí.

Assaborir els moments



Construir una llar no sempre és
qüestió de passar més temps a casa o
de fer plans extraordinaris, sinó que
té molt d’apreciar els moments que
ens ofereix el dia a dia amb els qui
ens envolten. La tertúlia n’és un,
però no l’únic. També les normes de
pietat, els àpats, les estones d’esport
o els encàrrecs són oportunitats per
passar temps de qualitat amb els
altres: ens ajuden a conèixer-los
millor i a aprendre de cadascú. De la
mateixa manera, encara que un no
visqui en un centre, té l’ocasió de
compartir alguns d’aquells instants
amb freqüència. I és que en aquestes
circumstàncies quotidianes és on
alimentem les nostres relacions amb
les persones que ens envolten i els
fem arribar el nostre afecte.

Assaborir aquests moments ens
permet també descansar i, d’alguna
manera, desconnectar del tràfec
diari. Una oració que s’atribueix a
sant Tomàs Moro diu així: «Dona’m,



Senyor, sentit de l’humor. Dona’m la
gràcia de comprendre una broma, i
de descobrir una mica d’alegria en
aquesta vida i comunicar-la als
altres».[11] Precisament en posar
il·lusió en aquestes realitats estem 
descobrint aquestes petites dosis
d’alegria que se’ns presenten en cada
jornada. I aquest descans, que se’ns
ofereix gota a gota, ens ajuda més
que un xàfec puntual entre molts
dies de sequera.

En aquestes pauses podem trobar el
suport d’un germà que ens
reconforta, ens enforteix, ens
estimula... I també al revés: podem
ser consol d’aquell que està més
cansat. És la mateixa actitud que va
mantenir Jesús quan, en veure algú
desanimat, intentava que recuperés
l’esperança: «Coratge, fill!» (Mt 9, 2),
«és gran la teva fe!» (Mt 15, 28),
«aixeca’t!» (Mc 5, 41), «ves-te’n en
pau» (Lc 7, 50), «no tingueu por» (Mt



14, 27). Aquest és un llenguatge que
tota família està cridada a aprendre.

José María Álvarez de Toledo

[1] Paraules de sant Josepmaria
esmentades en la núm. 142 a la 
Instrucció 31.V.1936.

[2] Sant Josepmaria, notes preses
d’una tertúlia, 16.VI.1974.

[3] Cf. Instrucció 31.V.1936, núm. 142.

[4] Lumen gentium, núm. 9.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1.XI.2019, núm. 10.

[6] Sant Josepmaria, notes preses
d’una tertúlia, 19.XII.1967.

[7] Instrucció 31.V.1936, núm. 114.

[8] Francesc, Discurs, 6.V.2019.



[9] Sant Josepmaria, notes preses
d’una tertúlia, 4.V.1968.

[10] Sant Josepmaria, Carta, 14.II.1974,
núm. 2.

[11] Oració del bon humor de sant
Tomàs Moro.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-tertulia-sabor-
de-primitiva-cristiandat/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-tertulia-sabor-de-primitiva-cristiandat/
https://opusdei.org/ca/article/la-tertulia-sabor-de-primitiva-cristiandat/
https://opusdei.org/ca/article/la-tertulia-sabor-de-primitiva-cristiandat/

	La tertúlia: Sabor de primitiva cristiandat

