
opusdei.org

La novetat en el
Crist

Déu s’ha fet home per donar-
nos la vida eterna, però també
per fer-nos feliços en la vida
terrenal. Aquest assaig és una
reflexió sobre les implicacions
que té per al cristià la vinguda
del Crist a la terra.

02/12/2008

El sentit de novetat recorre tot
l'Evangeli, des de l’Anunciació a la
Mare de Déu fins a la Resurrecció del
Senyor. El Nou Testament parla de
mil maneres diverses d’un



començament nou per a la
humanitat. La mateixa paraula
“evangeli” vol dir just això: la “bona
notícia”. Des de l’inici del seu
ministeri públic, el Crist anuncia
obertament el compliment dels
temps i la vinguda del Regne de Déu: 
el temps s’ha complert i el Regne
de Déu està per arribar; convertiu-
vos i creieu en l'Evangeli[1]. Però
això no significa que el Senyor vulgui
canviar-ho tot. No és un
revolucionari o un il·luminat. De fet,
per exemple, per parlar de la
indissolubilitat del matrimoni, pren
com a punt de partida allò que Déu
va fer a l’origen, quan va crear la
dona i l’home[2]. Per això va
declarar: no penseu que he vingut a
abolir la Llei o els Profetes; no he
vingut a abolir-los sinó a donar-los
la plenitud[3]; i, en nombroses
ocasions, va comminar els deixebles
perquè complissin fidelment els
manaments que Moisès havia
comunicat al poble de part de Déu.



Tanmateix, en la predicació del
Senyor trobem, sens dubte, un aire
nou, alliberador. D’una banda, la
doctrina de Jesús desenvolupa
elements ja presents a l'Antic
Testament, com són la rectitud
d’intenció, el perdó, o la necessitat
d’estimar tots els homes sense
restricció, en particular els pobres i
els pecadors. En el Crist
s’acompleixen les promeses antigues
que Déu va fer als profetes. D’altra
banda, la crida del Senyor no
s’adreça de manera radical i
peremptòria a un poble, sinó a tots
els homes, als quals crida d’un en un.

La novetat de la presència i actuació
de Jesucrist es palesa també d’una
altra manera, desconcertant a
primera vista: molts homes el
rebutgen. Va anar als seus, i els
seus no el van rebre[4], escriu sant
Joan. Aquest rebuig per part dels
homes posa encara més en relleu, si
és possible, l'incondicional del



lliurament i de la caritat del Senyor
vers la humanitat. A més a més,
aquest rebuig el va portar dretament
a la mort a la Creu, lliurement
abraçada, sacrifici únic i definitiu,
font salvífica per a tots els homes.

Però Déu va ésser fidel a la seva
promesa, i la potència del mal no va
poder apagar el lliurament diví de
Jesús, com va manifestar la
Resurrecció. La força salvadora que
Déu va introduir al món per
l’Encarnació del seu Fill, i sobretot
per la seva Resurrecció, és la novetat
absoluta, universal i permanent.
Això s’aprecia des de l'inici de la
predicació apostòlica: amb alegria
desbordant, els apòstols van
proclamar per tota la Judea, per
l'Imperi Romà i pel món sencer que
Jesús havia ressuscitat; que el món
podia canviar, que cada dona, cada
home podien canviar; que ja no
estàvem sotmesos a la llei del pecat i
de la mort eterna. El Crist, assegut a



la dreta del Pare, diu: mira, faig
noves totes les coses[5]. En el Crist,
Déu ha pres d’una manera nova les
regnes del món i de la història
humana, sumits en el pecat, per
portar-los a la seva realització plena.
Malgrat totes la dificultats que els
cristians de la primera hora van
tenir, miraven el futur amb
esperança i optimisme. I contagiaven
sense parar la seva fe entre totes les
persones que tenien al voltant.

La novetat de la vida eterna
després de la mort

Al món pagà era comú considerar el
futur com una simple rèplica del
passat. El cosmos existia des de
sempre i, dins grans mutacions
cícliques, perduraria per sempre.
Segons el mite de l’etern retorn, tot el
que va tenir lloc ahir, tornaria en el
futur. En aquest context antropològic
i religiós, l’home només podia salvar-
se escapant de la matèria, en una



mena d’èxtasi espiritual separat de la
carn; o vivint en aquest món, com
deia sant Pau, sense por ni
esperança[6]. Els primers segles del
cristianisme, els pagans segueixen
una ètica més o menys recta; creuen
en Déu o en els déus i els donen un
culte assidu, a la recerca de protecció
i consol; però els manca l’esperança
certa d’un futur feliç. La mort era un
pur truncament, un sense sentit.

D’altra banda, la voluntat de viure
per sempre és profunda en l’home,
com manifesten els filòsofs, els
literats, els artistes, els poetes i, de
manera eminent, aquells que
s’estimen. L’home anhela perdurar; i
tal desig es manifesta de múltiples
maneres: en els projectes humans, en
la voluntat de tenir fills, en el desig
d’influir sobre la vida d’altres
persones, de ser reconegut i recordat;
en tot això, hom pot endevinar la
tensió humana cap a l’eternitat. Hi
ha qui pensa en la immortalitat de



l’ànima; hi ha qui entén la
immortalitat com a reencarnació; hi
ha, en fi, qui davant el fet cert de la
mort decideix posar tots els mitjans
per aconseguir el benestar material o
el reconeixement social: béns que
mai no seran suficients, perquè no
sadollen, perquè no depenen només
de la pròpia voluntat. En això el
cristià és realista, perquè sap que la
mort és el terme de tots els esforços
vans de l’home.

Enmig del dilema de la mort i de la
immortalitat, el poder recreador de
Déu es fa present en la Vida, Passió i
Resurrecció de Jesucrist. El fidel
cristià, unit amb Ell pel Baptisme i els
altres sagraments, reprodueix les
fites principals del pas del Senyor per
la terra. Com escriu sant Pau als
romans, vam ser sepultats
juntament amb ell mitjançant el
Baptisme per unir-nos a la seva
mort, perquè, així com el Crist va
ser ressuscitat d'entre els morts



per la glòria del Pare, així també
nosaltres caminem en una vida
nova. Perquè si hem estat
empeltats en Ell amb una mort
com la seva, també ho serem amb
una resurrecció com la seva[7].

En efecte, el cristià té la certesa que
Déu li ha donat la vida creant-lo a
imatge i semblança seva[8]. Sap que
quan experimenta l’angoixa de la
mort que s’acosta, el Crist actua en
ell, convertint les seves penes i la
seva mort en força corredemptora. I
està segur que el mateix Jesús, a qui
ha servit, imitat i estimat, el rebrà al
Cel, omplint-lo de glòria després de la
seva mort. La gran i joiosa veritat de
la fe cristiana és que, per la fe en el
Crist, l’home pot superar amb escreix
a l’últim enemic[9], la mort, obrint-
se a la visió perpètua de Déu i a la
resurrecció del cos al final dels
temps, quan totes les coses s’hagin
complert en el Crist.



La vida no acaba aquí; estem segurs
que el sacrifici amagat i el lliurament
generós tenen un sentit i un premi
que, per la misericòrdia magnànima
de Déu, van més enllà d’allò que
l’home podria esperar amb les
pròpies forces. Si alguna vegada
t’intranquil·litza el pensament de la
nostra germana mort, perquè et veus
tan poca cosa!, anima’t i considera:
què serà aquest Cel que ens espera,
quan tota la bellesa i la grandesa, tota
la felicitat i l’amor infinits de Déu
s’aboquin en el pobre vas de fang que
és la criatura humana, i la sadollin
eternament, sempre amb la novetat
d’una dita nova?[10]. Els novíssims
comencen d’alguna manera a la
terra

Tot i que és cert que la novetat
cristiana es refereix principalment a
l’altra vida, al més enllà, l'Església
ensenya que la novetat de la
Resurrecció del Crist ja és present,
d’alguna manera, a la terra. Per més



que duri l'univers tal com el
coneixem, estem ja “en els últims
temps”, segurs que el món ha estat
redimit, perquè el Crist ha derrotat el
pecat, la mort, el dimoni.

El Regne de Déu està ja enmig de
vosaltres[11]; enmig no sols com una
presència externa, sinó també com
dins el creient, en l’ànima en gràcia,
amb una presència real, actual,
eficaç, tot i que encara no del tot
visible i completa. «La plenitud dels
temps ha arribat, doncs, fins a
nosaltres (cf. 1Cor 10, 11), i la
renovació del món està
irrevocablement decretada i
comença a realitzar-se d’alguna
manera en el segle present, ja que
l'Església, fins i tot a la terra, es
revesteix d’una vertadera, si bé
imperfecta, santedat (...). Som
anomenats fills de Déu i ho som de
debò (cf. 1 Jo 3, 1); però encara no
hem estat manifestats amb el Crist en
aquella glòria (cf. Col 3, 4), en què



serem semblants a Déu, perquè el
veurem com és (cf. 1 Jo 3, 2)»[12].

L'Església és dipositària a la terra
d’aquesta presència per avançat del
Regne de Déu; camina com a
pelegrina a la terra, però tot el poder
salvador de Déu actua ja d’alguna
manera al segle present, per mitjà de
la Paraula revelada i dels
sagraments, especialment
l’Eucaristia; poder salvador que es
manifesta també a la vida santa dels
cristians, que viuen al món, sense
ésser del món[13]. El cristià és,
davant el món i en el món, alter
Christus, ipse Christus, un altre Crist,
el mateix Crist: s’estableix així una
certa polaritat en la vida de l'Església
i de cada creient entre el ja i l’encara
no, entre el moment present –ocasió
d’acollir la gràcia– i la plenitud final;
tensió que té moltes conseqüències
per a la vida del cristià i per a la
comprensió del món.



Aquesta realitat confirma la distinció
que existeix entre l’ordre natural i
l’ordre sobrenatural. La vida
sobrenatural, basada en la fe i en la
gràcia de Déu, s’insereix en l’ànima
del cristià, encara que no hagi
informat plenament tots els aspectes
de la seva existència. El cristià viu
dins Déu i per a Déu, i malda per
comunicar els béns divins als altres
homes. A la vida futura, la gràcia, o
vida sobrenatural, esdevindrà glòria,
i l’home assolirà una immortalitat
completa en la resurrecció dels
morts. A la vida present, en canvi, tot
i que estigui perfeccionada per la
gràcia, l’existència humana posseeix
lleis pròpies, que han d’aplicar-se en
els àmbits diversos: personal,
familiar, social i polític. La vida
sobrenatural acull, perfecciona i
porta a plenitud la naturalesa, sense
anul·lar-la ni substituir-la.

Una altra conseqüència de la tensió
entre el ja i l’encara no s’expressa en



la noció cristiana del temps i de la
història. Per al pensament pagà,
gairebé sempre fatalista, els
esdeveniments de la història estaven
previstos i determinats per endavant
pel fatum, el destí. El temps passava
intocable i impertèrrit, com a
espectador mut i passiu, emmarcant
el curs de la història. Però el temps
cristià no és només temps que passa;
és espai creat per Déu per a
creixement i progrés, per a la
història i la redempció. Déu actua
amb la seva Providència en el temps,
per portar el món i la història cap a
la seva plenitud.

El Senyor ha volgut comptar amb la
resposta intel·ligent i lliure dels
homes, amb les oracions dels sants i
les bones accions de molts, per
influir en el curs dels esdeveniments.
Com a imatge seva, els homes poden
canviar la història: en uns casos per
a mal, com va ocórrer amb el pecat
d'Adam i Eva; però sobretot d’una



manera positiva, participant
activament en la realització del
designi diví, precisament perquè
l’esdeveniment més rellevant i eficaç,
aquell que va donar a la història del
món el viratge més radical, va ser
l’Encarnació del Fill de Déu. Per això,
la col·laboració humana més
profunda i duradora amb els plans
divins per canviar el curs de la
història ha estat duta a terme per la
Mare de Déu, quan va acollir amb un
decidit fiat! al Fill de Déu al seu si.

Els cristians viuen en el món
conscients dels pecats propis i aliens,
però convençuts que la millor
manera d’aprofitar el temps és servir
Déu, per millorar el món que ens ha
confiat. Hom pot dir que el temps és
plasmat per l’home, és humanitzat.
La tensió escatològica es fa palesa en
la divina providència, sempre
present en la vida de l'Església i de
cada cristià. «La creació té la seva
bonesa i la seva perfecció pròpies,



però no ha sortit acabada del tot de
les mans del Creador. Va ser creada
en estat de fer camí (in statu viae)
cap a una perfecció última que
encara ha d’atènyer, a la qual Déu
l’ha destinada. De les disposicions
amb què Déu condueix la seva obra
creada vers aquesta perfecció, en
diem divina providència[14]. El
Senyor no ho ha fet tot, fins a l’últim
detall, des de l'inici. A poc a poc,
comptant amb la intel·ligent i
perseverant col·laboració de les
criatures, va acostant totes i
cadascuna d’elles cap al seu fi. Com
hem vist, el poder salvador de Déu
normalment es fa present en la vida
de l’home de forma amagada i
interior; de manera similar, la
Providència divina obra suaument i
ordinària, no sols en els grans
esdeveniments, sinó també en
aquells que, en aparença, són més
petits. Per això el Senyor invita a la
plena confiança: així doncs, no
camineu preocupats dient: què



menjarem, o què beurem, o amb
què ens vestirem? Per totes
aquestes coses s’afanyen els
pagans. Bé sap el vostre Pare
celestial que de tot això esteu
necessitats. Cerqueu primer el
Regne de Déu i la seva justícia, i
totes aquestes coses se us
afegiran[15].

Déu –explicava sant Josepmaria–, que
és la bellesa, la grandesa, la saviesa,
ens anuncia que som seus, que hem
estat escollits com a terme del seu
amor infinit. Cal una vida de fe
robusta per no desvirtuar aquesta
meravella, que la Providència divina
posa en les nostres mans. Fe com la
dels Reis Mags: la convicció que ni el
desert, ni les tempestats, ni la
tranquil·litat dels oasis ens impediran
arribar a la meta del Betlem etern: la
vida definitiva amb Déu.[16]

Des de l'inici de l’existència terrenal,
el Senyor va omplir a qui seria la



Mare del seu Fill amb una
extraordinària abundància de dons,
humans i sobrenaturals. Concebuda
sense pecat original, Ella era la plena
de gràcia[17]. Durant la seva vida,
enmig d’una infinitat de proves i
foscors, va viure heroicament la fe,
enfortint amb l’exemple els primers
deixebles. Al final de la seva vida,
exempta de qualsevol pecat, va ser
assumpta al Cel en cos i ànima,
participant per sempre, com a Reina
dels Àngels i de tota la creació, en la
glòria del Senyor. En ella s’ha
verificat plenament la promesa
divina de portar els homes a la
glòria. Per això, la Mare de Déu és
per a cada home spes nostra, far que
ens il·lumina i causa de la nostra
esperança.

[1] Mc 1, 15.



[2] Cf. Mt 19, 3-9; Gn 2, 24.

[3] Mt 5, 17.

[4] Jo 1, 11.

[5] Ap 21, 5.

[6] Cf. 1 Te 4, 13; Ef 2, 12.

[7] Rm 6, 4-5.

[8] Cf. Gn 1, 27.

[9] 1 C 15, 26.

[10] Solc, n. 891.

[11] Lc 17, 21.

[12] Concili Vaticà II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 48.

[13] Cf. Jo 17, 14.

[14] Catecisme de l’Església Catòlica,
n. 302.

[15] Mt 6, 31-33.



[16] És Crist que passa, n. 32.

[17] Lc 1, 28.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-novetat-en-el-
crist/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-novetat-en-el-crist/
https://opusdei.org/ca/article/la-novetat-en-el-crist/
https://opusdei.org/ca/article/la-novetat-en-el-crist/

	La novetat en el Crist

