
opusdei.org

La normalitat, la
discreció i la
divinitat

Alguns paisans de Jesús van
dubtar que el poder de Déu es
pogués manifestar en algú “tan
normal”. El Senyor ens vol
continuar trobant en la
quotidianitat, teixida per
senzilles normes de pietat que
intentem viure.

18/02/2021

És dissabte. Jesús és a la sinagoga de
Natzaret. Potser li venen a la ment



molts records entranyables
d’infantesa i joventut. Quantes
vegades haurà escoltat allà la
paraula de Déu! Als seus paisans, que
el coneixen des de fa molt de temps,
els han anat arribant diverses
notícies sobre els miracles que ha fet
a ciutats veïnes. I això dona lloc a
quelcom estrany: la familiaritat amb
Jesús es converteix per a ells en un
obstacle. «D’on li venen, aquesta
saviesa i aquests miracles que fa? No
és el fill del fuster?» (Mt 13, 54-55), es
pregunten. Els sorprèn que la
salvació pugui venir d’algú a qui han
vist créixer dia a dia. No creuen que
el Messies pugui haver viscut entre
ells d’una manera tan discreta i
desapercebuda.

Com els paisans de Jesús

Els habitants de Natzaret creuen que
coneixen bé Jesús. Estan segurs que
les coses que se n’expliquen no
poden ser certes. «La seva mare, no



és aquella que es diu Maria? Els seus
germans, no es diuen Jaume, Josep,
Simó i Judes? I les seves germanes,
no viuen totes entre nosaltres? D’on
li ve, tot això?» (Mt 13, 56). En un
poble que no fa representacions de
Déu, que ni tan sols en pronuncia el
nom, un dels seus compatriotes
afirma que és el Messies...
Impossible. És més, en coneixen
l’origen, en coneixen els pares, en
coneixen la casa: «Era una família
senzilla, propera a tots, integrada
amb normalitat al poble».[1] No
s’expliquen com algú tan similar a
ells pot fer miracles. «La normalitat
de Jesús, el treballador de província,
no sembla que tingui cap misteri. La
seva provinença el mostra com un
igual a tota la resta».[2] El fill de Déu
treballava amb Josep al seu taller; «la
major part de la seva vida va ser
consagrada a aquesta feina, en una
existència senzilla que no despertava
admiració».[3] Per què la normalitat
de la vida de Jesús va poder ser un



motiu per no creure en la seva
divinitat?

Encara que ens pugui semblar una
cosa molt aliena, reservada a les
persones que van conviure amb
Crist, en realitat nosaltres moltes
vegades també sospitem de la
normalitat. Ens atreu el que és
especial, el que és cridaner, el que és
extraordinari; ens encanta trencar el
ritme. Sol passar que veiem
adormida la nostra capacitat de
sorpresa, donem per fet que
succeeixen moltes coses, ens
tanquem en certes rutines i passem
per alt els miracles que hi ha darrere
del que és normal. Sense anar més
lluny, moltes vegades ens acostumem
fins i tot al més gran de tots els
miracles, a la presència del Fill de
Déu en l’Eucaristia. Però el mateix
ens pot passar amb la nostra trobada
personal amb Crist en l’oració, amb
aquesta serenata de jaculatòries a la
Mare de Déu que és la pregària del



sant rosari o amb aquells moments
en què volem omplir la nostra ment i
els nostres afectes amb la doctrina
cristiana a través de la lectura
espiritual. Potser ens hem habituat a
tenir el nostre creador tan a l’abast.
El dispensador de totes les gràcies,
l’amor que satisfà qualsevol desig,
està tancat en infinitat de sagraris
repartits per tot el globus. Déu ha
volgut fer present tota la seva
omnipotència en els espais que li
ofereix la normalitat. Obra des d’allà.
Així, moltes vegades sense brillantor,
sorgeixen innombrables miracles al
nostre voltant.

Entre els bastidors del que és
quotidià

La normalitat de Déu ens pot
desconcertar perquè la contraposem
a una espontaneïtat que potser
jutgem com un element essencial
d’una relació. El que és normal ens
pot semblar massa previsible, perquè



allà aparentment hi falta la
creativitat, el factor sorpresa, la
passió de l’amor veritable. Potser
trobem a faltar quelcom distintiu que
faci de la nostra relació amb Déu una
aventura inigualable, única i
irrepetible, un testimoni espectacular
que pugui, fins i tot, remoure altres
persones. Podem pensar que la
normalitat uniforma i desaprofita
l’aportació que cadascú pot fer. És
veritat que, davant del que sempre és
igual, la reacció comprensible és
l’acostumament.

Tanmateix, sabem que Déu ens
convida a trobar-lo en les coses més
ordinàries, en allò de cada dia. Així
és també l’amor humà, que creix i
s’aprofundeix no només valent-se de
grans moments especials, sinó en
aquests silencis, cansaments i
incomprensions de les jornades
compartides; simplement en estar
junts. «En les situacions més
comunes hi ha quelcom de sant, de



diví, amagat»,[4] que ens encantaria
descobrir. El que passa és que,
encara que la nostra relació amb Déu
es produeixi enmig de la normalitat,
la processó va per dins. El seu amor
apassionat es pot moure molt
còmodament entre els bastidors de la
normalitat, en l’avui sense
espectacle, sense focs artificials, però
amb brases ardents. La raó és que
ens sabem, en cada moment, mirats
amb un afecte nou. A Déu li és igual
com de normal sigui la meva vida: és
meva i això és suficient per a ell.
Déu, de fet, ens ofereix l’oportunitat
de fer de la nostra vida quelcom
excepcionalment singular i especial;
ell només sap comptar d’un en un.
Mai no fa comparacions entre els
seus fills. Ens ha cridat a cadascun
des d’abans de la creació del món (cf.
Ef 1, 4): no hi ha ningú igual a mi i,
per això, soc inimitable i
absolutament amable per a Déu.

Les moixaines semblen monòtones



Aquest espai de normalitat en què el
Senyor actua fa possible que la
nostra vida estigui, com diu sant Pau,
«amagada en Déu juntament amb el
Crist» (Col 3, 3); plena de dies iguals
en què aparentment no passa res i,
tanmateix, està succeint el més
inaudit. «En aquesta constància per
anar endavant dia a dia, veig la
santedat de l’Església militant.
Aquesta és moltes vegades la
santedat “de la porta del costat”».[5]
Des de fora podria semblar que la
monotonia s’ha apoderat de qui
busca viure aquesta santedat en les
coses ordinàries. Tanmateix, per
desemmascarar aquesta visió
superficial, sant Josepmaria
comparava els petits i constants
costums de pietat d’aquesta ànima
amb les moixaines que una mare fa
al seu fill petit: «Pla de vida:
monotonia? Les moixaines de la
mare, monòtones? No es diuen
sempre el mateix els que s’estimen?».
[6] Alhora, Déu està concentrat en



nosaltres i no deixa de pensar en
nosaltres ni d’estimar-nos en cap
instant; és igual com de normal sigui
la nostra vida, sinó com
d’excepcional sigui per a ell.

Sant Bernat de Claravall escrivia al
Papa Eugeni III, gran amic seu que va
ser beatificat després, per animar-lo
a no descuidar la vida d’oració
constant i, així, evitar que
l’absorbissin les activitats que havia
de complir en el seu nou ministeri:
«Oblida’t de les ocupacions almenys
durant un temps. Qualsevol cosa
menys permetre que t’arrosseguin i
et portin on tu no vulguis. Vols saber
on? A la duresa del cor».[7] Sense
uns costums de pietat concrets,
diaris, el cor té el perill de tancar-se a
l’amor de Déu i tornar-se dur. Sense
el seu afecte, fins i tot la cosa més
santa pot perdre el sentit. Sense ell al
nostre costat, de seguida ens quedem
sense forces.



El maig del 1936, sant Josepmaria
feia una prèdica i va proposar als
que l’escoltaven que cadascú
demanés la «gràcia per complir el
meu pla de vida de manera que
aprofiti bé el temps. Per què me’n
vaig a dormir i m’aixeco fora
d’hora?».[8] I pot sorgir en nosaltres
la pregunta: què té a veure l’amor de
Déu amb l’hora d’anar-se’n a
descansar? Aquesta és la meravella
de la normalitat de Déu. A ell li
importen, i molt, el nostre son, la
nostra salut, els nostres plans. I,
sobretot, vol que no ens assalti a
última hora la inquietud per fer més
coses de les que el dia ha permès,
perquè qui obra és sempre Déu.

Per garantir la nostra llibertat

En començar el seu pontificat, Benet
XVI ens alertava davant d’un perill
constant i que potser també era
present en aquella sinagoga de
Natzaret que esmentem al principi:



«El món és redimit per la paciència
de Déu i destruït per la impaciència
dels homes».[9] La normalitat també
ens sembla massa lenta, podem
pensar que arriba tard. Nosaltres
desitgem que les coses bones i santes
siguin realitat com més aviat millor.
De vegades ens és difícil entendre
per què el bé tarda tant a arribar, per
què el Messies es pren tant de temps
que fins i tot «comença estant nou
mesos en el si de la seva Mare, com
tot home, amb una naturalitat
extrema».[10]

En realitat, sota aquesta manera de
presentar-se, el que Déu busca potser
sigui garantir la llibertat dels homes,
estar segur que nosaltres també
volem estar amb ell, ja sigui a l’hora
de pregar uns quants minuts,
d’aturar la nostra jornada per
dedicar unes paraules a Maria o de
fer qualsevol altra cosa. Si Déu es
manifestés d’una manera diversa, la
nostra resposta hauria de ser



indiscutible. Per això veiem que
Jesús sembla feliç passant
desapercebut en les escenes de
l’evangeli. Els mags, per exemple, es
devien quedar sorpresos en veure el
rei dels jueus sostingut pels braços
d’una dona jove, en un lloc tan
senzill. Déu no vol dominar els
homes. La personalitat del seu Fill és
tan atractiva que Déu ha triat
manifestar-se en la normalitat per
donar-nos un espai de llibertat. Vol
fills lliures, no enlluernats. Sap que
res no ens estimula tant com el
descobriment personal d’un tresor
amagat. Agrair i gaudir d’aquesta
llibertat —amb totes les seves llums i
les seves ombres— ens ajuda a
compartir la seva paciència davant
de tantes coses que, a primera vista,
ens poden semblar un obstacle per a
la redempció i, tanmateix, són el
camí ordinari a través del qual Déu
es manifesta.



Per això mateix, també els seus
manaments i les seves normes són
un do i una invitació. Aquesta
realitat es pot resumir recorrent a
dos dels pensadors més grans de la
tradició cristiana: «En aquesta línia,
Tomàs d’Aquino va poder dir: “La
nova llei és la mateixa gràcia de
l’Esperit Sant”, no una norma nova,
sinó la nova interioritat donada pel
mateix Esperit de Déu. Agustí va
poder resumir al final aquesta
experiència espiritual de la veritable
novetat en el cristianisme en la
famosa fórmula: “Da quod iubes et
iube quod vis”, dona’m el que envies i
envia el que vulguis”».[11] Llavors
s’entenen bé alguns paràgrafs
encesos del salmista que ens poden
servir per agrair aquesta llibertat a
Déu: «Els meus llavis compten d’una
a una totes les sentències que has
donat. Soc més feliç guardant el teu
pacte que fruint de grans riqueses.
Vull considerar els teus preceptes i



fixar-me en els teus camins» (Sl 119,
13-15).

En la normalitat hi ha Déu

Vivim en una època de fenòmens de
masses, amb persones que tenen
milions de seguidors, fotos o vídeos
que es fan virals en pocs minuts.
Davant d’aquest panorama, quina
vigència té el que hem dit sobre la
normalitat en la qual obra el Senyor?
Sabem bé que Déu és pacient i ens ha
dit que la seva acció és com el llevat:
no és possible distingir-la de la massa
i, malgrat qualsevol circumstància,
arriba fins a l’últim racó. És Déu el
primer interessat a salvar el món,
molt més que nosaltres. De fet, és ell
qui empeny, qui encén i qui sosté.
Nosaltres, principalment, ens afegim
a aquest moviment de santedat:
«Amb la meravellosa normalitat
d’allò que és diví, l’ànima
contemplativa es desborda en afany
apostòlic».[12]



El Papa Francesc ens convida
precisament a deixar-nos envair per
la vibració apassionada de la gràcia:
«Quant de bé ens fa, com Simó, tenir
el Senyor “en braços” (Lc 2, 28). No
només al cap i al cor, sinó a les mans,
en tot el que fem: en l’oració, en el
treball, en el menjar, al telèfon, a
l’escola, amb els pobres, a tot arreu.
Tenir el Senyor a les mans és
l’antídot contra el misticisme aïllat i
l’activisme desenfrenat, perquè la
trobada real amb Jesús redreça tant
el devot sentimental com el frenètic
factòtum. Viure la trobada amb Jesús
és també el remei per a la paràlisi de
la normalitat, és obrir-se a la
quotidiana agitació de la gràcia».[13]
Amb Crist ens volem alliberar de la
paràlisi de pensar que en la
normalitat no hi ha Déu.

«Maria santifica les menudències —
ens feia notar sant Josepmaria—, allò
que molts consideren
equivocadament com intranscendent



i sense vàlua: el treball de cada dia,
els detalls d’atenció envers les
persones estimades, les converses i
les visites amb motiu de parentiu o
d’amistat. Beneïda normalitat, que
pot ser plena de tant d’amor de
Déu!».[14]

Diego Zalbidea

[1] Francesc, ex. ap. Amoris laetitia,
núm. 182.

[2] Benet XVI, La infancia de Jesús,
Editorial Planeta, Barcelona, 2012, p.
11.

[3] Francesc, encíclica Laudato si’,
núm. 98.

[4] Sant Josepmaria, Converses, núm.
113.



[5] Francesc, ex. ap. Gaudete et
exultate, núm. 7.

[6] Sant Josepmaria, guió d’una
prèdica, 22.VIII.1938. Citat a: Pedro
Rodríguez, Camí, edició
criticohistòrica, Rialp, Madrid, 2004,
p. 288.

[7] Sant Bernat de Claravall, carta al
Papa Beat Eugeni III.

[8] Sant Josepmaria, guió d’una
prèdica, V.1936. Citat a: Camí, edició
criticohistòrica, p. 288.

[9] Benet XVI, homilia, 24.IV.2005.

[10] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 18.

[11] Benet XVI, Jesús de Nazaret II,
Ediciones Encuentro, Madrid, 2011,
p. 83.

[12] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 120.



[13] Francesc, homilia, 2.II.2018.

[14] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 148.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-normalitat-la-
discrecio-i-la-divinitat/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-normalitat-la-discrecio-i-la-divinitat/
https://opusdei.org/ca/article/la-normalitat-la-discrecio-i-la-divinitat/
https://opusdei.org/ca/article/la-normalitat-la-discrecio-i-la-divinitat/

	​La normalitat, la discreció i la divinitat

