opusdei.org

«La no-violéncia: un
estil de politica per a
la pau»

Amb motiu de la 50a Jornada
Mundial de la Pau 2017, oferim
el text integre del missatge del
Papa Francesc per aquesta
celebracio.

31/12/2016

«La no-violéncia: un estil de
politica per a la pau»

1. A linici d’aquest nou any formulo
els meus més sincers desitjos de pau
per als pobles i per a les nacions del



mon, per als caps d’estat i de Govern,
aixi com per als responsables de les
comunitats religioses i dels diversos
sectors de la societat civil. Desitjo la
pau a cada home, dona, nen i nena,
alhora que reso perque la imatge i
semblanca de Déu en cada persona
ens permeti reconeixer-nos els uns
als altres com dons sagrats dotats
d’una dignitat immensa.
Especialment en les situacions de
conflicte, respectem la seva «dignitat
més profunda»m i fem de la no-
violencia activa el nostre estil de
vida.

Aquest és el Missatge per a la 50
Jornada Mundial de la Pau. En el
primer, el beat papa Pau VI es va
adrecar no nomes als catolics, sino a
tots els pobles, amb paraules
inequivoques: «Ha aparegut
finalment amb molta claredat que la
pau és la linia unica i veritable del
progrés huma (no pas les tensions de
nacionalismes ambiciosos ni les



conquestes violentes, ni les
repressions portadores d’un fals
ordre civil)». Va advertir del «perill
de creure que les controversies
internacionals no es poden resoldre
pels camins de la rao, és a dir, de les
negociacions fundades en el dret, la
justicia, ’equitat, sind només pels de
les forces espantoses i mortiferes.»
En canvi, citant Pacem in terris del
seu predecessor sant Joan XXIII,
exaltava «el sentitil’amor de la pau
fundada sobre la veritat, sobre la
justicia, sobre la llibertat, sobre
I’amor».i21 Impressiona ’actualitat
d’aquestes paraules, que avui son
igualment importants i urgents com
fa cinquanta anys.

En aquesta ocasio vull reflexionar
sobre la no-violéncia com un estil de
politica per a la pau, i demano a Déu
que es conformin a la no-violéncia
els nostres sentiments i valors
personals més profunds. Que la
caritat i la no-violéncia guiin la



manera de tractar-nos en les
relacions interpersonals, socials i
internacionals. Quan les victimes de
la violéncia vencen la temptacio de la
venjanca, es converteixen en els
protagonistes més creibles en els
processos no-violents de construccio
de la pau. Que la no-violéncia es
transformi, des del terreny local i
quotidia fins a I’ordre mundial, en
P’estil caracteristic de les nostres
decisions, de les nostres relacions, de
les nostres accions i de la politica en
totes les seves formes.

Un mon fragmentat

2. El segle passat va ser devastat per
dues horribles guerres mundials, va
coneixer ’'amenaca de la guerra
nuclear i un gran nombre de nous
conflictes, pero avui lamentablement
estem davant d’una terrible guerra
mundial per parts. No és facil saber
si el mon actualment és més o menys
violent del que va ser en el passat, ni



si els moderns mitjans de
comunicacio i la mobilitat que
caracteritza la nostra época ens fa
més conscients de la violencia o que
hi estiguem més habituats.

En qualsevol cas, aquesta violéncia
que es comet «per parts», de manera
i en ambits diversos, provoca un
enorme sofriment que coneixem bé:
guerres en diferents paisos i
continents; terrorisme, criminalitat i
atacs armats impredictibles; abusos
contra els emigrants i les victimes del
trafic, devastacio del medi ambient.
Amb quina finalitat? La violéncia
permet assolir objectius de valor
durador? Tot el que obté no es
redueix a desencadenar represalies i
espirals de conflicte letals que
beneficien només alguns «senyors de
la guerra»?

La violéncia no és la solucio per al
nostre mon fragmentat. Respondre
amb violéncia a la violéncia porta, en



el millor dels casos, a ’emigracio
forcada i a un enorme sofriment, ja
que les grans quantitats de recursos
que es destinen a finalitats militars
se sostreuen de les necessitats
quotidianes dels joves, de les families
en dificultats, de la gent gran, dels
malalts, de la gran majoria dels
habitants del mon. En el pitjor dels
casos, porta a la mort fisica i
espiritual de molta gent, o de tothom.

La Bona Noticia

3. També Jesus va viure en temps de
violencia. Ell va ensenyar que el
veritable camp de batalla, en el qual
s’enfronten la violéncia i la pau, és el
cor huma: «Perqueé de dins, del cor
de 'home, surten els pensaments
perversos» (Mc 7,21). Pero el
missatge de Crist, davant d’aquesta
realitat, ofereix una resposta
radicalment positiva: ell va predicar
incansablement I’amor incondicional
de Déu que acull i perdona, i va



ensenyar els seus deixebles a estimar
els enemics (cf. Mt 5,44) i a posar
I’altra galta (cf. Mt 5,39). Quan va
impedir que l’adultera fos lapidada
pels seus acusadors (cf. Jn 8,1-11) 1
quan, la nit abans de morir, va dir a
Pere que embeinés ’espasa (cf. Mt
26,52), Jesus va tracar el cami de la
no-violéncia, que va seguir fins al
final, fins a la creu, mitjangant la
qual va construir la pau i va destruir
I’enemistat (cf. Ef 2,14-16). Per aixo,
qui acull la Bona Noticia de Jesus
reconeix la seva propia violéncia i es
deixa curar per la misericordia de
Déu i, al seu torn, es converteix en
instrument de reconciliacio, segons
I’exhortacio de sant Francesc d’Assis:
«Que la pau que anuncieu de paraula
la tingueu, i en gran manera, en els
vostres cors».s

Ser avui veritables deixebles de Jesus
significa també acceptar la seva
proposta de la no-violencia. Aquesta
—com ha afirmat el meu predecessor



Benet XVI— «és realista, perque té en
compte que al mon hi ha massa
violéncia, massa injusticia i, per tant,
aquesta situacio només es pot
superar contraposant un plus
d’amor, un plus de bondat. Aquest
“plus” ve de Déu».ia1 I afegia amb
forca: «per als cristians la no-
violéncia no és un simple
comportament tactic, sind més aviat
una manera de ser de la persona,
I’actitud de qui esta tan convencgut de
I’amor de Déu i del seu poder que no
té por d’afrontar el mal unicament
amb les armes de ’amor i de la
veritat. ’amor als enemics
constitueix el nucli de la “revolucid
cristiana”».is1 Precisament, ’evangeli
de ’estimeu els vostres enemics (cf.
Lc 6,27) és considerat com «la carta
magna de la no-violéncia cristiana»,
que no s’ha d’entendre com un
«rendir-se davant del mal [...], sind
com una resposta al mal amb el bé
(cf. Rm 12,17-21), trencant d’aquesta
manera la cadena de la injusticia».



Més fort que la violéncia

4. Moltes vegades la no-violéncia
s’entén com a rendicio, desinteres i
passivitat, pero en realitat no és aixi.
Quan la mare Teresa va rebre el
Premi Nobel de la Pau, el 1979, va
declarar clarament el seu missatge
de la no-violencia activa: «A les
nostres families no tenim necessitat
de bombes i armes, de destruir per
portar la pau, sind de viure units,
estimant-nos els uns als altres [...]. I
llavors serem capacos de superar tot
el mal que hi ha al mén».;n Perque la
forca de les armes és enganyosa.
«Mentre els traficants d’armes fan la
seva feina, hi ha pobres constructors
de pau que donen la vida només per
ajudar una persona, una altra, una
altra»; per a aquests constructors de
la pau, la mare Teresa és «un simbol,
una icona dels nostres temps».is E1
mes de setembre passat vaig tenir la
gran alegria de proclamar-la santa.
He elogiat la seva disponibilitat cap a



tothom per mitja de «l’acollida i la
defensa de la vida humana, tant de la
no nascuda com de ’abandonada i
descartada [...]. Sha inclinat per les
persones defallides, que moren
abandonades al carrer, i n’ha
reconegut la dignitat que Déu els
havia donat; ha fet sentir la seva veu
als poderosos de la terra, perquée
reconeguessin les seves culpes
davant dels crims —davant dels
crims!— de la pobresa que ells
mateixos havien creat».;s1 Com a
resposta —i en aixo representa
milers, més encara, milions de
persones—, la seva missio és sortir a
trobar les victimes amb generositat i
dedicacio, tocant i embenant els
cossos ferits, curant les vides
trencades.

La no-violencia practicada amb
decisio i coherencia ha produit
resultats impressionants. No
s’oblidaran mai els exits obtinguts
per Mahatma Gandhi i Khan Abdul



Ghaffar Khan en l’alliberament de
I'India, i de Martin Luther King Jr.
contra la discriminacio racial. En
especial, les dones son frequentment
liders de la no-violencia, com, per
exemple, Leymah Gbowee i milers de
dones liberianes, que han organitzat
trobades d’oracio i protesta no-
violenta (pray-ins) i han obtingut
negociacions d’alt nivell per a la
conclusio de la segona guerra civil a
Libeéria.

No podem oblidar el decenni crucial
que es va acabar amb la caiguda dels
régims comunistes a Europa. Les
comunitats cristianes hi han
contribuit amb la seva oracio
insistent i la seva accio valenta. Hi
han tingut una influéncia especial el
ministeri i el magisteri de sant Joan
Pau II. A I’enciclica Centesimus annus
(1991), el meu predecessor,
reflexionant sobre els esdeveniments
del 1989, va posar en evidéncia que
un canvi crucial en la vida dels



pobles, de les nacions i dels estats es
fa «a través d’una lluita pacifica, que
fa servir només les armes de la
veritat i de la justicia».no Aquest
itinerari de transicio politica cap a la
pau ha estat possible, en part, «pel
compromis no violent d’homes que,
resistint-se sempre a cedir al poder
de la forca, han sabut trobar, una
vegada i una altra, formes eficaces
per donar testimoni de la veritat». I
concloia: «Tant de bo els homes
aprenguin a lluitar per la justicia
sense violéncia i renunciin a la lluita
de classes en les controversies
internes, aixi com a la guerra en les
internacionals».p

I’Església s’ha compromes en el
desenvolupament d’estrategies no
violentes per promocionar la pau a
molts paisos, implicant fins i tot els
actors més violents en un esfor¢ meés
gran per construir una pau justa i
duradora.



Aquest compromis en favor de les
victimes de la injusticia i de la
violéncia no és un patrimoni exclusiu
de ’Església Catolica, sin6 que és
propi de moltes tradicions religioses,
per a les quals «la compassio i la no-
violéncia son essencials i1 indiquen el
cami de la vida».nz Ho reafirmo amb
forca: «Cap religio és terrorista».ms
La violéncia és una profanaci6 del
nom de Déu.na No ens cansem mai
de repetir-ho: «No es pot fer servir
mai el nom de Déu per justificar la
violencia. Només la pau és santa.
Nomeés la pau és santa, no la guerra».

[15]

L’arrel domeéstica d’una politica no
violenta

5. Silorigen del qual sorgeix la
violencia és el cor dels homes, llavors
és fonamental recdrrer el cami de la
no-violéncia, en primer lloc, al si de
la familia. Es part d’aquella alegria
que vaig presentar, el marc passat,



en I’exhortacid apostolica Amoris
laetitia, com a conclusio dels dos
anys de reflexio de ’Església sobre el
matrimoni i la familia. La familia és
I’espai indispensable en el qual els
conjuges, pares i fills, germans i
germanes aprenen a comunicar-seia
cuidar-se els uns als altres de manera
desinteressada, i on els desacords o
fins i tot els conflictes s’han de
superar no amb la forca, sin6 amb el
dialeg, el respecte, la cerca del bé de
I’altre, la misericordia i el perdd.us
Des del si de la familia, I’alegria es
propaga al mon i s’irradia a tota la
societat.;r71 D’altra banda, una ética
de fraternitat i de coexisténcia
pacifica entre les persones i els
pobles no es pot basar en la logica de
la por, de la violéncia i de
I’entossudiment, sin6 en la
responsabilitat, el respecte i el dialeg
sincer. En aquest sentit, faig una
crida a favor del desarmament, aixi
com de la prohibicio i I’'abolicio de les
armes nuclears: la dissuasio nuclear i



I’amenaca certa de la destruccio
reciproca no poden servir de base a
aquest tipus d’etica.nist Amb la
mateixa urgencia suplico que s’aturi
la violéncia domestica i els abusos a
dones i nens.

El Jubileu de la Misericordia, conclos
el mes de novembre passat, ens ha
convidat a mirar dins del nostre cor i
a deixar que hi entri la misericordia
de Déu. ’any jubilar ens ha fet
prendre consciencia del gran
nombre i varietat de personeside
grups socials que son tractats amb
indiferencia, que son victimes
d’injusticia i pateixen violéncia. Ells
formen part de la nostra «familia»,
soOn els nostres germans i germanes.
Per aixo, les politiques de no-
violencia han de comencar dins dels
murs de casa per després estendre’s
a tota la familia humana. «L’exemple
de santa Teresa de Lisieux ens
convida a la practica del petit cami
de I’amor, a no perdre ’oportunitat



d’una paraula amable, d’'un
somriure, de qualsevol petit gest que
sembri pau i amistat. Una ecologia
integral també esta feta de simples
gestos quotidians en qué trenquem la
logica de la violencia, de
I’aprofitament, de ’egoisme».po

La meva crida

6. La construccio de la pau
mitjancant la no-violéncia activa és
un element necessari i coherent de
I’esfor¢ continu de I’Església per
limitar I’us de la forca per mitja de
les normes morals, a través de la
seva participacio en les institucions
internacionals i gracies també a
I’aportacio competent de tants
cristians en I’elaboracio de
normatives a tots els nivells. Jesus
mateix ens ofereix un «manual»
d’aquesta estratégia de construccio
de la pau en ’'anomenat Discurs de la
muntanya. Les vuit benaventurances
(cf. Mt 5,3-10) tracen el perfil de la



persona que podem definir
benaventurada, bona i autentica.
Benaventurats els mansos —diu
Jesus—, els misericordiosos, els que
treballen per la pau, i els purs de cor,
els que tenen gana i set de la justicia.

Aix0 és també un programa i un
desafiament per als liders politics i
religiosos, per als responsables de les
institucions internacionals i els
dirigents de les empreses i dels
mitjans de comunicacio d’arreu del
mon: aplicar les benaventurances en
I’acompliment de les seves
responsabilitats. Es el desafiament de
construir la societat, la comunitat o
I’empresa, de la qual son
responsables, amb l’estil dels
treballadors per la pau; de donar
mostres de misericordia i rebutjar
descartar les persones, danyar
I’ambient i voler vencer a qualsevol
preu. Aixo exigeix estar disposats a
«acceptar patir el conflicte, resoldre’l
i transformar-lo en la baula d’un nou



procés».iza Treballar d’aquesta
manera significa triar la solidaritat
com a estil per realitzar la historia i
construir I’amistat social. La no-
violencia activa és una manera de
mostrar veritablement com, de
veritat, la unitat és més important i
fecunda que el conflicte. Tot en el
mon esta iIntimament interconnectat.
rz11 Pot passar que les diferéncies
generin xocs: afrontem-los de
manera constructiva i no violenta, de
manera que «les tensions i els
oposats [puguin] assolir una unitat
multiforme que engendri nova vida,
1 conservar «les virtualitats valuoses
de les polaritats en pugnan.2

I’Església catolica acompanyara
qualsevol intent de construccio6 de la
pau també amb la no-violéncia activa
icreativa. L'l de gener del 2017
comencara la seva etapa el nou
dicasteri per al Servei del
Desenvolupament Huma Integral,
que ajudara I’Església a promoure,



amb creixent eficacia, els
incommensurables béns de la
justicia, la pau i la proteccio de la
creacio i de la sollicitud cap als
emigrants, «els necessitats, els
malalts i els exclosos, els marginats i
les victimes dels conflictes armats i
de les catastrofes naturals, els
empresonats, els aturats i les
victimes de qualsevol forma
d’esclavitud i de tortura».ps

En conclusio

7. Com és tradicio, signo aquest
missatge el 8 de desembre, festa de la
Immaculada Concepcio de la
Santissima Verge Maria. Maria és
Reina de la Pau. En el Naixement del
seu Fill, els angels glorificaven Déu
desitjant pau a la terra als homesia
les dones de bona voluntat (cf. Lc
2,14). Demanem a la Mare de Déu
que sigui ella qui ens guii.

«Tots volem la pau; moltes persones
la construeixen cada dia amb petits



gestos; molts pateixen i suporten
pacientment la fatiga d’intentar
edificar-la»ra E1 2017,
comprometem-nos amb la nostra
oracio i accio a ser persones que
apartin del seu cor, de les seves
paraules i dels seus gestos la
violéncia, i a construir comunitats no
violentes, que tinguin cura de la casa
comuna. «Res és impossible si ens
adrecem a Déu amb la nostra oracio.
Tots podem ser artesans de la pau».

[25)
Vatica, 8 de desembre de 2016

Francesc

[1] Exhortacio apostolica Evangelii
Gaudium, 228.

[2] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau 1968.



[3] «Llegenda dels tres companys»,
Fonti Francescane, num. 1469.

[4] Angelus (18 de febrer del 2007).
[5] Ibidem
[6] Ibidem

[7] Discurs en rebre el Premi Nobel
de la Pau (11 de desembre del 1979).

[8] Homilia a Santa Marta, «El cami
de la pau» (19 de novembre del
2015).

[9] Homilia en la canonitzacié de la
beata Mare Teresa de Calcuta (4 de
setembre del 2016).

[10] N. 23.
[11] Ibidem

[12] Discurs, Audiéncia interreligiosa
(3 de novembre del 2016).



[13] Discurs als participants a la
tercera Trobada Mundial dels
Moviments Populars (5 de novembre
del 2016).

[14] Cf. Discurs en la trobada
interreligiosa amb el xeic dels
musulmans del Caucas i amb
representants de les altres
comunitats religioses del pais, Baku
(2 d’octubre del 2016).

[15] Discurs, Assis (20 de setembre
del 2016).

[16] Cf. Exhortacio apostolica
postsinodal Amoris laetitia, 90-130.

[17] Ibidem, 133.194.234.

[18] Cf. Missatge en ocasio de la
Conferencia sobre I'impacte
humanitari de les armes atomiques
(7 de desembre del 2014).

[19] Carta enciclica Laudato si’ 230.



[20] Exhortacio apostolica Evangelii
Gaudium, 227.

[21] Cf. Carta enciclica Laudato si’
16.117.138.

[22] Exhortacio apostolica Evangelii
Gaudium, 228.

[23] Carta apostolica en forma de
motu proprio amb queé s’institueix el
dicasteri per al Servei del
Desenvolupament Huma Integral (17
d’agost del 2016).

[24] Regina Coeli, Betlem (25 de maig
del 2014).

[25] Crida, Assis (20 de setembre del
2016).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/la-no-violencia-


https://opusdei.org/ca/article/la-no-violencia-un-estil-de-politica-per-a-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/la-no-violencia-un-estil-de-politica-per-a-la-pau/

un-estil-de-politica-per-a-la-pau/
(28/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/la-no-violencia-un-estil-de-politica-per-a-la-pau/

	«La no-violència: un estil de política per a la pau»

