
opusdei.org

La llum de la fe (XII):
«Nosaltres
prediquem un Crist
crucificat»

Què significa que amb la seva
mort a la Creu i Resurrecció
Crist ha obtingut el perdó per a
tots els homes? A qui ha ofert la
seva vida i per què? Què
significa que la mort de Crist és
vida del món, que entrant en la
mort ha guanyat per a tots la
vida? Quatre imatges ens
ajuden a aprofundir en el
misteri.



11/02/2026

«Els jueus demanen prodigis, i els
grecs cerquen saviesa, però nosaltres
prediquem un Messies crucificat, que
és un escàndol per als jueus, i per als
pagans, una insensatesa.» (1Co 1,
22-23).

No és fàcil acceptar el misteri de la
Creu. La perspectiva d'un Messies
que, després d'haver estat humiliat,
acaba els seus dies a la Creu,
escandalitzava la imaginació de Pere
(cfr. Mt 16, 21-23) i els Dotze
simplement no l'entenien (cfr. Lc 18,
30-34). Era tan dolorós aquest
patiment que Jesús demanà al seu
Pare que passés aquest calze (cfr. Mt 
26, 39) i el cor de Maria, identificat
amb el del seu Fill, conegué
igualment la reticència natural
davant el patiment.



És tan natural el rebuig d'un Déu que
acaba al patíbul, que la seva
representació pictòrica trigà segles a
obrir-se camí a l'imaginari de la
cultura cristiana, tant en un context
hebraic com grecoromà. Aquest no
entendre és tan natural, que nosaltres
mateixos ho seguim experimentant
quan la Creu ens visita, no en la
commoció artística o en la teoria
d'un discurs, sinó en l'acerba
concreció de la vida real.

Tot i la duresa de la Creu, la
confiança en els plans de Déu, el seu
misteri de salvació, responen a una 
lògica que Ell mateix ens ha volgut
revelar, impulsà els primers cristians
a defensar l'indefensable, fins al punt
que avui, qualsevol nen que
aprengui el catecisme, recita de
memòria: «quin és el senyal del
cristià? El senyal del cristià és la
santa Creu»[1]. El senzill gest de
persignar-nos conté una força
simbòlica única: confessa amb



l'ànima i amb el cos tot el misteri de
la creació i de la redempció, tot el
que el Pare, el Fill i l'Esperit Sant han
fet i faran per cada un de nosaltres.

«Les paraules són pura rutina i no
val la pena de parlar; l’ull no
s’acontenta del que veu ni l’orella del
que sent» (Ec 1, 8). La contemplació
del misteri de la Creu és font
inesgotable de vida, a condició que
cada un recorri el seu propi camí
intel·lectual i espiritual. Aquesta ha
estat l'experiència dels grans mestres
de la tradició cristiana, que han pujat
el camí de la Creu amb la seva
predicació i amb la seva vida. Més
que una explicació, les reflexions que
segueixen volen presentar quatre
imatges capaces de generar llum i
serenor quan sembla que la tenebra
de la Creu ens envolta.

Primera imatge: el Tron de la
Misericòrdia



La primera imatge és la del Tron de
la misericòrdia. Es tracta d'una
iconografia desenvolupada
especialment a l'edat mitjana. N’hi ha
nombroses variacions, però el motiu
és sempre el mateix: Déu Pare sosté
amb les mans el seu Fill a la Creu,
mentre que l'Esperit Sant,
representat com un colom, apareix
entre els rostres del Pare i del Fill. La
força d'aquesta imatge consisteix a
presentar l'autodonació del Fill com
la mateixa donació del Pare, gràcies a
l'acció de l'Esperit Sant. D'aquesta
manera queda clar, en primer lloc,
que el Pare revela la seva
misericòrdia per cada una de les
seves criatures no malgrat, sinó per
mitjà de la Passió del seu Fill. Això no
significa que l'amor de Déu tingui a
la Creu una manifestació eminent pel
dolor que comportà, sinó perquè
constitueix, de fet, l'última i la més
eloqüent predicació de Jesús sobre
l'amor amb el qual el Pare respecta i



promou el bé i la llibertat de tots els
seus fills.

Aquesta imatge ens diu que Déu està
disposat a carregar amb el pes de la
Creu abans que forçar ningú a
estimar-lo. Per això, si mirem bé les
nafres del Ressuscitat, no veurem la
imatge d'un Déu tan radicalment
transcendent que considera indigne
de la seva puresa relacionar-se amb
aquells que són pols i vanitat (cfr. Gn
2,7; Sal 144, 4). La imatge del Déu
cristià manifesta, de manera
sorprenent i nova, la unitat de la
justícia i la misericòrdia; l'amor de
Déu, que sempre es posa del costat de
les seves criatures, i la seva capacitat
de complir el desig originari de la
creació. Precisament la Creu de Crist
fa evident el pes d'aquests pesars, és
a dir, el que li ha costat a la Trinitat
ser fidel al seu projecte, a aquesta
bogeria d'amor que és la creació
d'éssers personals que parlen de Tu a
Déu per tota l'eternitat, ja sigui sota



la forma d'un apassionat T'estimo, o
amb un amarg T'odio. El Nostre Pare
deia molts cops que precisament el
que estima pateix, «si d'amor en vaig
ple / és per la força del dolor»[2].

Segona imatge: el crit de Jesús

La segona imatge és el crit de Jesús:
«Déu meu, Déu meu, per què m'has
abandonat?» (Mt 27,46). Com tot a la
vida de Jesús, aquest gemec que surt
del fons d'un cos exhaust té funció de
revelació. Si mirem al nostre voltant
sense ingenuïtats, veurem que sovint
els justos són els que hi surten
perdent. És la constant veritat del
salm 73: «als impius els va
aparentment bé, als que volen viure
de cara a Déu els va aparentment
malament». En aquest sentit, Jesús a
la Creu se solidaritza amb tots els
innocents que pateixen injustament i
que no veuen escoltats els seus crits
en aquest món.



La Passió del Crucificat és un acte de
la compassió redemptora del Pare en
Crist amb totes les víctimes que,
d'una manera o altra, han patit per
defensar la veritat de Déu i la veritat
de l'home. Les seves queixes, els seus
clams tants cops silenciats, troben un
lloc en Déu gràcies al crit de Jesús. En
Ell no s'hi extingeixen, sinó que
troben ressonància divina. En el per
què de Jesús les nostres preguntes
més crispades pel dolor o la solitud,
no són oblidades, sinó que obtenen la
seguretat d'una resposta plena
d'amor per part de la Trinitat. Com
en el cas de Jesús, aquesta resposta
només serà plena quan arribi la
Resurrecció. Però si aprenem a 
cridar en Ell, la nostra angoixa es
transforma progressivament en pau i
serenor de victòria[3].

Si és veritat allò que els malvats, al
banquet etern, no s'asseuran
indistintament a la taula junt amb les
víctimes, com si no hagués passat



res[4], és fàcil entendre per què la
Creu és indissociable de la
Resurrecció i del Judici Final. Una
predicació que de fet només
insisteixi en una d'aquestes tres
realitats fa una caricatura del misteri
de Crist i fa encara menys acceptable
el rostre de Crist als nostres
contemporanis. El Judici Final és
indissociable de la Creu i de la
Resurrecció. És l'últim acte de la
constitució del Regne que Jesús
predicà des de l'inici; l'acte en el qual
les intencions del cor seran
manifestades i el patiment innocent
de tots els justos, començant des
d'Abel, rebran el reconeixement
públic que mereixen.

La tercera imatge: el bon lladre

La tercera imatge és la conversió del
bon lladre (cfr. Lc 23, 40-43). Penjat
de la Creu, Jesús no només se
solidaritza amb els innocents, sinó
que sondeja el fons dels cors que



rebutgen Déu. L'Esperit Sant mou
Jesús a no abandonar a ningú, ni
aquells que s'hi alcen en contra.
Jesús no ha vingut a cridar els justos,
sinó els pecadors (Mc 2, 17). Al llarg
de la seva vida no només parlà del
perdó i de l'amor als enemics (Mt 5,
44), sinó que morí perdonant i
beneint a un dels malfactors que
estava crucificat amb Ell (cfr. Lc 23,
43). El bon lladre passà de la
maledicció a la benedicció en pocs
minuts. L'èxode pel qual el conduí
Jesús és una metàfora de la nostra
vida, ja que tots hem pecat i hem
viscut privats de la glòria de Déu (cfr.
Rm 3, 23).

Hi ha una condició per poder entrar
a la benedicció, ja que en la relació
amb Jesús no hi ha res de màgic o
d'automàtic: ningú, ni tan sols Jesús,
pot substituir la nostra consciència.
Al final de la seva vida Jesús
continua amb el seu programa iniciat
al Jordà (cfr. Mc 1, 14). Busca i se



solidaritza amb els pecadors, però
per cridar-los a la conversió i a la
penitència (cfr. Lc 5, 32). La novetat
de la revelació de la Creu consisteix
que a Déu li basta un veritable acte
de contrició per donar la benedicció.
El bon lladre no va tenir oportunitat
per reparar el que havia robat, però
gaudeix ja de la vida eterna. Com en
el nostre Baptisme, ressona aquí
l'escandalosa generositat de la
paràbola del fill pròdig: el Pare no
exigeix el compliment material d'una
reparació impossible. Sondeja la
veritat del cor, i per això en té prou
que reconeguem el nostre pecat, que
ens penedim de cor i que ens
abracem a Jesús amb la fe que obra
el que pot per la caritat (Gal 5, 6). El
bon lladre és una bona imatge per
entendre l'absoluta gratuïtat de la
justificació i d'aquell mínim que el
Pare exigeix per poder perdonar-nos.
L'Esperit Sant que obra en Jesús i en
el seu Cos, que és l'Església,
s'encarregarà de sanar les seqüeles



que hem causat en el nostre entorn
amb els nostres pecats.

Des de la Creu, Jesús ens mira. La
seva oració d'intercessió, «Pare,
perdona'ls perquè no saben el que
fan» (Lc 23, 34), és oració eficaç: ens
posa, com a aquell lladre, en
condicions de reconèixer la pròpia
culpa, d'acceptar la pròpia
responsabilitat i d'obrir-nos a la
necessitat del perdó. Si la mirada de
Jesús no fos misericordiosa,
l'espectacle dels nostres pecats ens
duria fàcilment a la desesperació.
Però la seva mirada és diferent: no es
redueix als nostres actes, sinó que
obre un espai on el dolor que
experimentem en tocar la
mesquinesa de les nostres decisions
no acaba en un gest amarg. El Fill de
Déu és objecte d'una violència
absurda; la mateixa que continua
activa en el nostre interior quan
l'enveja, la superficialitat o la
indiferència davant el mal i el pecat



ens transformen en culpables. Però
l'Amor de Déu és més fort que
qualsevol neciesa de les criatures. La
paciència amb què suporta la feblesa
de qui no té bàcul (la im-becillitas)
revela que el Pare té en Crist les
mans sempre obertes per acollir-nos,
si de debò volem fer l'esforç de
deixar-nos abraçar per Ell.

La quarta imatge: l’Anyell degollat
davant el Tron de Déu

La quarta imatge és la de l’Anyell
degollat que està dempeus davant el
Tron de Déu (cfr. Ap 5, 1-14). El
profeta Isaïes havia usat la imatge de
l’anyell per parlar del Servent
sofrent (cfr. Is 53, 7). El Baptista usa
la mateixa imatge per referir-se a
Jesús «el qui lleva el pecat del
món!» (Jn 1, 29). L'evangeli de sant
Joan fa coincidir la mort de Crist amb
el moment del sacrifici ritual al
temple, potser per subratllar que la
sang d'un xai havia deslliurat els



primogènits d'Israel de la mort a
Egipte (cfr. Ex 12). El llibre de
l'Apocalipsi presenta Crist com
l’Anyell que venç els potents de la
terra, ja que Ell és el Rei de reis i
Senyor de senyors (cfr. Ap 17, 14).
Per a qui no està familiaritzat amb el
món bíblic pot resultar difícil
entendre la insistència –fins a vint-i-
nou vegades– que a l'Apocalipsi
apareix aquesta imatge. Però per als
primers cristians hebreus era tan
natural, que molt aviat es
desenvolupà la potent imatge de
l’Anyell degollat i victoriós, síntesi
admirable del que la tradició
cristiana posterior anomenarà
l'exaltació gloriosa de Crist a la Creu.
Aquesta tradició, d'origen joaní,
contempla la creu com anticipació de
la Glòria de la Resurrecció. En molts
crucifixos veiem encara les
anomenades potències, és a dir, els
raigs de la glòria del Ressuscitat que
s’expandeixen des de la Creu al món
sencer. Sant Josepmaria, com tants



altres sants, contemplava
habitualment la Creu des d'aquest
punt de vista[5].

El capítol 5 de l'Apocalipsi conté una
picada d'ullet característica de l'estil
de sant Joan. L'autor presenta amb
gran dramatisme l'escena d'un llibre
segellat que ningú és capaç d'obrir.
Un àngel crida a grans veus,
preguntant si hi ha algú digne d'obrir
els set segells. Però ningú respon.
Davant el silenci desolador, «Joan
arrenca en plor» (v. 4). Un dels
Ancians el tranquil·litza i li diu: «No
ploris: ha triomfat el lleó de la tribu
de Judà, el rebrot de David. Ell obrirà
el llibre i els seus set segells» (Ap 5,
5). La paradoxa és que quan aquest
Lleó fa acte de presència per obrir el
llibre, ho fa sota la forma d'un xai
(cfr. Ap 5, 6).

«Victor, quia victima»[6]. Vencé no
perquè fou violent, sinó perquè fou
víctima de la violència. La victòria



del Pare en Crist revela part de la
divina passivitat i mansuetud que la
imatge de l’Anyell tradueix en
llenguatge humà. Ni el Pare exigí al
seu Fill el dolor com satisfacció, ni
Crist eliminà el pecat destruint a
ningú. El Pare demanà al seu Fill que
revelés el seu amor de Pare per cada
un, arriscant-se que els homes donin
el curs que vulguin a l'amor de Déu.
Li demanà que confessés sempre i
sense embuts que el Pare no retira
els seus dons, que la llibertat és real i
que Ell no vol esclaus sinó fills. Per
això, tota la vida de Jesús fou
desemmascarar la lògica dels cors
que, tot complint externament, viuen
esclavitzats en l'interior per la por,
l'enveja o el ressentiment.

Jesús vingué a deslliurar-nos de
l'esclavatge del pecat anunciant que
«el Pare us estima» (Jn 16, 27) i uní la
seva voluntat d'home a aquell desig
diví de manera tan perfecta, que es
deixà penjar a la Creu abans que



obligar a ningú a rendir-se davant de
Déu. La paradoxa d'aquest Anyell
«mansuet i humil» (Mt 11, 29), que
vingué «per destruir les obres del
diable» (1 Jn 3, 8), és que les vencé 
suportant fins al final la temptació de
la desconfiança en l'amor del Pare.
D'aquesta manera demostrà la
grandesa del cor humà segons el
disseny creador de Déu: un cor que,
amb la força de l'Esperit Sant, pot
deixar-se modelar per tot, pot
abraçar a tothom i és capaç
d'introduir, en les tenebres més
denses del rebuig de Déu, la llum de
la confiança filial.

La nostra llibertat és real, i la Trinitat
l'estima tant, que ha volgut que
també nosaltres donem forma a la
relació que Ell inicià en la creació. Ni
Jesús, ni els que el crucificaren, ni
Maria, ni Pere, ni Judes eren mers
executors d'un guió ja escrit des de
l'eternitat. És veritat que Déu ens 
primereja i que ha establert les regles



i el sentit d'aquest joc, que és la
nostra vida. Però una regla
fonamental és que nosaltres decidim
i construïm amb Ell la manera de
viure en l'eternitat. «El Déu que et
creà sense tu, no et salvarà sense
tu»[7]. Ell sempre és amb nosaltres i
ens dona la mà, però no exercirà cap
violència contra cap de nosaltres
perquè sap que el do d'una relació
viscuda en llibertat il·lumina la
nostra història.

Juan Rego

[1] Cfr. Catecisme de l'Església catòlica,
núm. 617.

[2] Amics de Déu, núm. 68.

[3] Sal 22, 25-35: «Perquè no ha
rebutjat ni menyspreat el qui és
pobre i desvalgut;



no li ha amagat la seva mirada, i
quan cridava auxili l’ha escoltat.» En
tu s’inspirarà el meu cant davant de
tota l’assemblea; davant dels fidels
oferiré el que vaig prometre. Els
humils en menjaran fins a saciar-se,
lloaran el Senyor els qui el cerquen. I
diran: «Que visqueu per molts anys!»
Ho tindran present i tornaran al
Senyor tots els països de la terra, es
prosternaran davant d’ell totes les
famílies dels pobles. Perquè la
reialesa és del Senyor: ell és el sobirà
de les nacions. Els qui són a la terra
l’adoren, s’agenollen davant d’ell els
qui baixen a la pols. Per a ell viurà la
meva ànima. Una descendència
servirà el Senyor;

parlaran d’ell a aquesta generació.
Vindran a anunciar la seva bondat al
poble que ha de néixer. I diran: «El
Senyor ha fet tot això!».

[4] Cfr. Benet XVI, Enc. Spe salvi, 30.XI.
2007, núm. 44.



[5] Cfr. Camí, núm. 969.

[6] Sant Agustí, Confessions X, 43.

[7] Cfr. Sant Agustí, Sermó 169, 11, PL
38,923.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-
xii-nosaltres-prediquem-un-crist-

crucificat/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xii-nosaltres-prediquem-un-crist-crucificat/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xii-nosaltres-prediquem-un-crist-crucificat/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xii-nosaltres-prediquem-un-crist-crucificat/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xii-nosaltres-prediquem-un-crist-crucificat/

	La llum de la fe (XII): «Nosaltres prediquem un Crist crucificat»

