
opusdei.org

La llum de la fe (XI):
Un Déu que deixa
fer? El mal i el dolor

Per què existeix el mal? Quin
sentit té el dolor? Per què Déu
permet el mal? Aquestes són les
preguntes que tota persona es
fa en algun moment de la vida.
Fan referència a un dels grans
misteris de l'home.

22/01/2026

Introducció

L'existència del mal al món,
especialment en les seves formes



més agudes i difícils d'entendre, és
una de les causes més freqüents de
l'abandonament de la fe. Davant
esdeveniments que semblen
clarament injustos i sense sentit i
davant els quals ens sentim
impotents, sorgeix de manera
natural la pregunta de com ho pot
permetre Déu. Per què el Senyor, que
és bo, que és omnipotent, deixa que
passin aquests mals? Per què
persones senzilles, que porten molt
de pes a la vida, han de carregar amb
el drama d'una tragèdia imprevista,
com un desastre natural? Per què
Déu no hi intervé? Són preguntes que
no adrecem al món, ni tampoc als
nostres semblants, sinó a Déu,
perquè confessem que Ell és el
Creador i el Senyor del món1.

Aquestes qüestions, en certa manera,
desborden els confins de la Revelació
i penetren en el misteri de Déu; al
cap i a la fi, no hi ha res a la creació
que escapi a la saviesa i a la voluntat



de Déu. Igual que no podem abastar
la infinita bondat de Déu tampoc
podem sondejar totalment els seus
projectes. Per això, molts cops, la
millor actitud davant el mal i el dolor
és abandonar-se confiadament en
Déu, que sempre “en sap més” i “hi
pot més”.

Però també és natural que mirem
d'il·luminar l'obscur misteri del mal,
de manera que la fe no s'apagui per
l'experiència de la vida, sinó que,
precisament en aquests moments,
segueixi essent llum clara al nostre
camí, «la teva paraula fa llum als
meus passos» (Ps 119, 105).

El mal prové de la llibertat creada

Déu no ha creat un món tancat, al
qual només hi té accés Ell, ni tampoc
ha fet el món perfecte. L'ha fet obert
a moltes possibilitats i perfectible, i
ha creat els homes i les dones perquè
l'habitin i el completin amb enginy.
Ens ha fet intel·ligents i lliures i ens



ha donat espai per desenvolupar
aquests talents. Quan ens crida a
l'existència, ens posa a prova: ens
encarrega la tasca de fer el bé segons
les nostres possibilitats. I això és,
sovint, una tasca fatigosa. «Negocieu-
hi mentre no torno» (Lc 19, 13): com
a la coneguda paràbola de Jesús, els
talents no es poden enterrar o
amagar: cadascú està cridat a fer
fructificar la seva vida, a
desenvolupar el que rebem. Però
sovint no ho fem, o fem tot el
contrari, ens proposem
voluntàriament coses dolentes i les
fem: som, sovint, culpables.

La humanitat ho ha estat des del
principi, des d'aquell acte que fou
cap dels altres mals. Tot el que hi ha
de mal al món gira al seu entorn: al
mal ús de la llibertat, a la capacitat
que tenim de destruir les obres de
Déu: en nosaltres, en els altres, en la
natura. Quan ho fem ens privem de
Déu, se'ns enfosqueix el cor, i fins i



tot podem fer que la nostra vida o la
d'altres esdevingui un infern. Aquest
és el veritable mal, el que més hem
de témer: el pecat. D'ell provenen els
altres mals d'una manera o altra.

El patiment com a prova o
purificació

Però aleshores, el mal és sempre el
fruit directe de la culpa? Primer cal
aclarir què és el mal. En si mateix no
és més que l'altra cara del bé, la cara
que la realitat mostra quan manca el
bé, quan el que hauria de ser no és i
el que hauria de ser-hi no hi és. El
mal és privació, no té entitat positiva,
és negativitat, i necessita agafar-se al
bé per existir2. Patim quan
experimentem aquesta absència del
bo. La culpa, nostra o dels altres, fa
sempre mal; però, no sempre que
patim un mal el patim per haver-ne
estat culpables.

A la Sagrada Escriptura, el llibre de
Job tracta profundament aquest



problema. Els amics de Job volen
persuadir-lo que les desgràcies que el
Senyor li ha enviat són conseqüència
dels seus pecats, de la seva injustícia.
Tot i que de vegades és així, perquè
els delictes mereixen un càstig –lògic
segons l'ordre humà i també segons
el diví–, el cas de Job ens mostra que
també els justos i els innocents
pateixen. Referint-se a aquest llibre
sagrat sant Joan Pau II escriví: «Si és
veritat que el patiment té un sentit
com a càstig quan va unit a la culpa,
no és veritat, al contrari, que tot
patiment és conseqüència de la culpa
i que tingui caràcter de càstig»3. De
fet, per Job el patiment suposà una
prova per la seva fe, de la qual sortí
enfortit. De vegades Déu ens prova,
però sempre ens dona la gràcia per
vèncer i busca com podem créixer en
l'amor, que és el sentit últim del bé.

D'altres vegades el patiment té un
sentit de purificació. Així passà a
Israel en el temps de Moisès, quan el



poble era voluble i capriciós. Déu el
purificà amb un llarg viatge a través
del desert, i així l'anà formant fins
que fou capaç d'entrar a la terra
promesa i reconèixer la fidelitat de
Déu a la seva paraula. Sovint, el
patiment adquireix –en la
Providència divina– un valor
semblant, purificador. Hi ha
persones que, immerses en el brogit
de la vida, no es plantegen les
preguntes decisives fins que una
malaltia, o un revés econòmic o
familiar, els du a interrogar-se més a
fons. I passa sovint que hi ha un
canvi, una conversió, o una millora, o
una obertura a la necessitat del
proïsme. Llavors el patiment és
també pedagogia de Déu, que vol que
l'home no es perdi, que no es dissipi
en les delícies del camí o entre els
afanys mundans. Per tant, tot i que hi
ha una mesura de mal a la vida de
cada un amb la qual compta la
Providència divina, aquest mal es



revela en darrer terme, com a servei
al bé de l'home.

El patiment en la naturalesa

En aquesta llum adquireix un cert
sentit el patiment natural, el que és
present i com inscrit en el nostre
entorn creat: la fatiga del creixement
per saber més i progressar, la
caducitat dels éssers, que envelleixen
i moren, la falta d'harmonització en
els fenòmens naturals (s'imposen
com destruint l'ordre de la creació).
Patiments que no podem evitar, que
no dominem ni controlem, que són
allà, inscrits en la naturalesa.

De vegades es tracta de mals
necessaris perquè subsisteixin altres
béns. Sant Tomàs posa l'exemple del
lleó que no podria conservar la vida
si no cacés el ruc o un altre animal4.
Però, sovint, se'ns amaguen els béns
que puguin tenir relació amb els fets
tràgics de la naturalesa. No és fàcil
d'entendre per què Déu els permet,



ni per què ha creat un univers on
està implicada la destrucció i que, de
vegades, no sembla estar regit per la
Bondat i l'Amor. Una possible llum ve
del fet de considerar que, en general,
la destrucció originada pels
fenòmens naturals, té a veure, segons
el designi creador, amb la nostra
llibertat i amb la capacitat que tenim
de rebutjar Déu.

L'hàbitat on vivim i que tants cops
ens meravella amb la seva bellesa –el
món físic– també pot convertir-se en
un lloc horrible, semblant a com el
nostre cor, fet per estimar Déu i tenir
el Cel dins, pot també arribar a ser
un lloc trist i fosc: si s'abandona, si es
deixa dur per les llavors que planta
el diable. De manera que, quan
contemplem una naturalesa
desfermada que causa destrucció
sense miraments ni ombra de
justícia, hem de pensar que el Senyor
ens presenta allà la figura d'un món
on no pot regnar i d'un cor que



rebutja l'amor i la justícia. La
profunda relació entre la Creació i
l'home, que fou posat com a cap
perquè la custodiés (cfr. Gn 2, 15), es
mostra també en aquest desordre.

Els homes i «tot l’univers creat
gemega i sofreix dolors de part» (Rm
8, 22), perquè participa del projecte
creador i redemptor de Déu. Ell
«manté l’esperança que també serà
alliberat de l’esclavatge de la
corrupció» i «obtindrà la llibertat i la
glòria dels fills de Déu» (Rm 8, 21).

El patiment redemptor

Però sens dubte el que il·lumina de
manera més important el sentit del
mal és la Creu de Jesús. I juntament
amb la Creu, la Resurrecció. La Creu
ens indica que el patiment pot ser el
signe i la prova de l'amor. Més
encara, que pot ser la via de la
destrucció del pecat. Perquè en la
Creu de Jesús l'amor de Déu rentà els
pecats del món. El pecat no resisteix,



no pot resistir, l'amor que s'humilia
pel bé del pecador. Com expressa un
famós personatge creat per
Dostoievski, «la humilitat de l'amor
és una terrible força, la més forta de
totes, a la qual no hi ha res que s'hi
assembli»5.

A la Creu, el patiment de Jesús és
redemptor perquè el seu amor al
Pare i als homes no retrocedeix
davant el rebuig i la injustícia
humanes. Ell va donar la vida pels
pecadors, els va servir amb el seu
lliurament total, i així la Creu es va
convertir en font de vida per a ells.

També els nostres patiments poden
ser redemptors, quan són fruit de
l'amor o es transformen per l'amor.
Llavors participen de la Creu de
Crist. Com ensenyava sant
Josepmaria, el patiment és font de
vida: de vida interior i de gràcia per
un mateix i per als altres6. No és el



patiment com a tal el que redimeix,
sinó la caritat que hi és present.

En l'aspecte humà l'amor té capacitat
de modelar la vida: la mare que no
regateja esforços per la felicitat dels
seus fills, el germà que se sacrifica
pel germà necessitat, el soldat que es
juga la vida pel seu escamot. Són
exemples que perviuen en la
memòria i honoren els seus
protagonistes. Quan aquest amor
està motivat i fonamentat en la fe,
aleshores, a més de ser quelcom bell,
és també diví: participa de la Creu i
és canal de la gràcia que prové de
Crist. Allà el mal es transforma en bé,
mitjançant l'acció de l'Esperit Sant,
do que prové de la Creu de Jesús.

La darrera carta

Però a tot el que s'ha dit fins ara per
intentar explicar el sentit del mal s’hi
podria afegir una consideració
conclusiva. I és que, tot i que el mal
és present en la vida de l'home sobre



la terra, Déu té sempre a la seva mà
una última carta, és sempre el darrer
jugador pel que fa a la vida de
cadascú. Déu ens estima, ens aprecia,
i per això es reserva l'última carta,
que és l'esperança del món: el seu
amor creador omnipotent. L'amor
que es manifesta també en la
resurrecció de Jesucrist.

Per grans i incomprensibles que
arribin a ser els drames de la vida,
molt més gran és el poder creador i
re-creador de Déu. La vida és temps
de prova i, quan s'acaba, comença el
que és definitiu. Aquest món és
passatger. Passa com amb l'assaig
d'un concert: un s'ha oblidat de
l'instrument, un altre no s'ha après
bé la partitura i un tercer desafina.
Per això hi ha els assajos. És el temps
d'ajustar, d'harmonitzar instruments,
d'adaptar-se al director de
l'orquestra. Després, arriba el gran
dia, quan tot està preparat, i el
concert té lloc en una sala fastuosa,



enmig de la cridòriai de l'emoció
general.

La vida de Crist no mostra només
l'amor de Déu sinó també el seu
poder, el poder de tornar amb
escreix tot allò que no correspongué
a la justícia, tot allò on semblà que
Déu no hi era, allà on li deixà fer al
mal i al dolor més enllà del que
arribàrem a entendre. Jesús
experimentà també el seu moment
d'abandó (cfr. Mc 15, 34), el va patir
amb amor, i a la Creu el seguí una
eterna glòria. L'últim llibre de
l'Escriptura, l'Apocalipsi, ens parla
d'un Déu que «eixugarà totes les
llàgrimes dels seus ulls» (Ap 21, 4)
perquè Ell fa noves totes les coses
(cfr. Ap 21, 5) i serà font d'una
felicitat sobreabundant.

Com ajudar els qui pateixen?

Sovint, davant el dolor aliè ens
sentim impotents i només podem fer
el mateix que el bon samarità (cfr. Lc



10, 25-37): oferir estima, escoltar,
acompanyar, ser a prop; és a dir, no
passar de llarg. Algunes obres d'art
retraten el bon samarità i l'home
assaltat amb el mateix rostre. I pot
interpretar-se com que Crist cura i, a
la vegada, és curat. Cada un de
nosaltres som, o podem ser, el bon
samarità que cura les ferides d'un
altre, i en aquest moment som Crist.
Però de vegades també necessitem
que ens curin perquè alguna cosa
ens ha ferit –una mala cara, una
mala resposta, un amic que ens ha
deixat– i som guarits per un bon
samarità, que pot ser el mateix Crist
quan acudim a Ell en l'oració, o una
persona propera que es converteix
en Crist quan ens escolta. I nosaltres
som Crist per als altres, perquè cada
un de nosaltres som imatge i
semblança de Déu.

El patiment roman sempre com un
misteri, però un misteri que per
l'acció salvadora de Nostre Senyor



ens pot obrir cap als altres: «A tot
arreu hi ha nois abandonats o
perquè els abandonaren quan
nasqueren o perquè la vida els
abandonà, la família, els pares i no
senten l'afecte de la família. Com
sortir d'aquesta experiència negativa
d'abandó, de llunyania d'amor? Hi ha
un sol remei per sortir d'aquestes
experiències: fer allò que jo no he
rebut. Si no vas rebre comprensió,
sigues comprensiu amb els altres. Si
no vas rebre amor, estima els altres.
Si vas sentir el dolor de la solitud,
acosta't a aquells que estan sols. La
carn es cura amb la carn i Déu es feu
carn per curar-nos a nosaltres. Que
fem el mateix nosaltres amb els
altres»7.

Moltes persones han sentit la carícia
de Déu justament en els moments
més difícils: els leprosos acariciats
per santa Teresa de Calcuta, els
tuberculosos als quals confortava
materialment i espiritualment sant



Josepmaria o els moribunds tractats
amb respecte i amor per sant Camil
de Lelis. Això també ens diu quelcom
sobre el misteri del dolor en
l'existència humana: són moments
en què la dimensió espiritual de la
persona pot desplegar-se amb força
si es deixa abraçar per la gràcia del
Senyor, dignificant fins les situacions
més extremes.

Antonio Ducay

1 Cfr. Joan Pau II, Carta Apostòlica 
Salvifici Doloris, núm. 9.

2 Cfr. J. Ratzinger, Déu i el món,
Creure i viure a la nostra època,
Barcelona 2005, pàg. 120.

3 Joan Pau II, Carta Apostòlica 
Salvifici Doloris, núm. 11.



4 Cfr. Sant Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 48, a. 2 ad 3

5 Els germans Karamazov, Colihue,
Buenos Aires 2006, p. 447.

6 Cfr. Sant Josepmaria, Via Crucis,
Estació XII.

7 Papa Francesc, Discurs a l'estadi
Kerasani de Nairobi, 27-XI-2015.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-
xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-

dolor/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-dolor/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-dolor/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-dolor/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-dolor/

	La llum de la fe (XI): Un Déu que deixa fer? El mal i el dolor

