opusdei.org

La llum de la fe (XI):
Un Déu que deixa
fer? El mal i el dolor

Per que existeix el mal? Quin
sentit té el dolor? Per qué Déu
permet el mal? Aquestes son les
preguntes que tota persona es
fa en algun moment de la vida.
Fan referéncia a un dels grans
misteris de I'home.

22/01/2026

Introduccio

L'existéncia del mal al mon,
especialment en les seves formes



més agudes i dificils d'entendre, és
una de les causes més frequents de
I'abandonament de la fe. Davant
esdeveniments que semblen
clarament injustos i sense sentit i
davant els quals ens sentim
impotents, sorgeix de manera
natural la pregunta de com ho pot
permetre Déu. Per que el Senyor, que
és bo, que és omnipotent, deixa que
passin aquests mals? Per qué
persones senzilles, que porten molt
de pes a la vida, han de carregar amb
el drama d'una tragédia imprevista,
com un desastre natural? Per que
Déu no hi intervé? Son preguntes que
no adrecem al mon, ni tampoc als
nostres semblants, sind a Déu,
perque confessem que Ell és el
Creador i el Senyor del mén'.

Aquestes questions, en certa manera,
desborden els confins de la Revelacio
i penetren en el misteri de Déu; al
cap ialafi, no hiharesala creacio
que escapi a la saviesa i a la voluntat



de Déu. Igual que no podem abastar
la infinita bondat de Déu tampoc
podem sondejar totalment els seus
projectes. Per aix0, molts cops, la
millor actitud davant el mal i el dolor
és abandonar-se confiadament en
Déu, que sempre “en sap mes” i “hi
pot més”.

Pero també és natural que mirem
d'il-luminar 1'obscur misteri del mal,
de manera que la fe no s'apagui per
I'experiencia de la vida, sino que,
precisament en aquests moments,
segueixi essent llum clara al nostre
cami, «la teva paraula fa llum als
meus passos» (Ps 119, 105).

El mal prové de la llibertat creada

Déu no ha creat un mon tancat, al
qual només hi té accés Ell, ni tampoc
ha fet el mon perfecte. L'ha fet obert
a moltes possibilitats i perfectible, 1
ha creat els homes i les dones perquée
I'habitin i el completin amb enginy.
Ens ha fet intel-ligents i lliures i ens



ha donat espai per desenvolupar
aquests talents. Quan ens crida a
I'existéncia, ens posa a prova: ens
encarrega la tasca de fer el bé segons
les nostres possibilitats. I aixo és,
sovint, una tasca fatigosa. «Negocieu-
hi mentre no torno» (Lc 19, 13): com
a la coneguda parabola de Jesus, els
talents no es poden enterrar o
amagar: cadascu esta cridat a fer
fructificar la seva vida, a
desenvolupar el que rebem. Pero
sovint no ho fem, o fem tot el
contrari, ens proposem
voluntariament coses dolentes i les
fem: som, sovint, culpables.

La humanitat ho ha estat des del
principi, des d'aquell acte que fou
cap dels altres mals. Tot el que hi ha
de mal al modn gira al seu entorn: al
mal us de la llibertat, a la capacitat
que tenim de destruir les obres de
Déu: en nosaltres, en els altres, en la
natura. Quan ho fem ens privem de
Déu, se'ns enfosqueix el cor, i fins i



tot podem fer que la nostra vida o la
d'altres esdevingui un infern. Aquest
és el veritable mal, el que més hem
de témer: el pecat. D'ell provenen els
altres mals d'una manera o altra.

El patiment com a prova o
purificacio

Pero aleshores, el mal és sempre el
fruit directe de la culpa? Primer cal
aclarir que és el mal. En si mateix no
és més que l'altra cara del bé, la cara
que la realitat mostra quan manca el
bé, quan el que hauria de ser no és i
el que hauria de ser-hi no hi és. E1
mal és privacid, no té entitat positiva,
és negativitat, i necessita agafar-se al
bé per existir’. Patim quan
experimentem aquesta absencia del
bo. La culpa, nostra o dels altres, fa
sempre mal; pero, no sempre que
patim un mal el patim per haver-ne
estat culpables.

A la Sagrada Escriptura, el llibre de
Job tracta profundament aquest



problema. Els amics de Job volen
persuadir-lo que les desgracies que el
Senyor li ha enviat son conseqiéncia
dels seus pecats, de la seva injusticia.
Tot i que de vegades és aixi, perquée
els delictes mereixen un castig -1ogic
segons l'ordre huma i també segons
el divi-, el cas de Job ens mostra que
també els justos i els innocents
pateixen. Referint-se a aquest llibre
sagrat sant Joan Pau II escrivi: «Si és
veritat que el patiment té un sentit
com a castig quan va unit a la culpa,
no és veritat, al contrari, que tot
patiment és consequiencia de la culpa
i que tingui caracter de castig»’. De
fet, per Job el patiment suposa una
prova per la seva fe, de la qual sorti
enfortit. De vegades Déu ens prova,
pero sempre ens dona la gracia per
vencer 1 busca com podem créixer en
I'amor, que és el sentit ultim del bé.

D'altres vegades el patiment té un
sentit de purificacio. Aixi passa a
Israel en el temps de Moises, quan el



poble era voluble i capricids. Déu el
purifica amb un llarg viatge a través
del desert, i aixi I'ana formant fins
que fou capag d'entrar a la terra
promesa i reconeéixer la fidelitat de
Déu a la seva paraula. Sovint, el
patiment adquireix —en la
Provideéencia divina— un valor
semblant, purificador. Hi ha
persones que, immerses en el brogit
de la vida, no es plantegen les
preguntes decisives fins que una
malaltia, o un revés economic o
familiar, els du a interrogar-se més a
fons. I passa sovint que hi ha un
canvi, una conversio, o una millora, o
una obertura a la necessitat del
proisme. Llavors el patiment és
també pedagogia de Déu, que vol que
I'home no es perdi, que no es dissipi
en les delicies del cami o entre els
afanys mundans. Per tant, tot i que hi
ha una mesura de mal a la vida de
cada un amb la qual compta la
Providéncia divina, aquest mal es



revela en darrer terme, com a servei
al bé de I'home.

El patiment en la naturalesa

En aquesta llum adquireix un cert
sentit el patiment natural, el que és
present i com inscrit en el nostre
entorn creat: la fatiga del creixement
per saber més i progressar, la
caducitat dels éssers, que envelleixen
i moren, la falta d'harmonitzacio en
els fenomens naturals (s'imposen
com destruint I'ordre de la creacio).
Patiments que no podem evitar, que
no dominem ni controlem, que sén
alla, inscrits en la naturalesa.

De vegades es tracta de mals
necessaris perque subsisteixin altres
béns. Sant Tomas posa l'exemple del
lle6 que no podria conservar la vida
si no cacés el ruc o un altre animal®.
Pero, sovint, se'ns amaguen els béns
que puguin tenir relaciéo amb els fets
tragics de la naturalesa. No és facil
d'entendre per queé Déu els permet,



ni per que ha creat un univers on
esta implicada la destrucci6 i que, de
vegades, no sembla estar regit per la
Bondat i I'Amor. Una possible llum ve
del fet de considerar que, en general,
la destruccio originada pels
fenomens naturals, té a veure, segons
el designi creador, amb la nostra
llibertat i amb la capacitat que tenim
de rebutjar Déu.

L'habitat on vivim i que tants cops
ens meravella amb la seva bellesa —el
mon fisic- també pot convertir-se en
un lloc horrible, semblant a com el
nostre cor, fet per estimar Déu i tenir
el Cel dins, pot també arribar a ser
un lloc trist i fosc: si s'abandona, si es
deixa dur per les llavors que planta
el diable. De manera que, quan
contemplem una naturalesa
desfermada que causa destruccio
sense miraments ni ombra de
justicia, hem de pensar que el Senyor
ens presenta alla la figura d'un mon
on no pot regnar i d'un cor que



rebutja 'amor i la justicia. La
profunda relacio entre la Creacio i
I'home, que fou posat com a cap
perque la custodiés (cfr. Gn 2, 15), es
mostra també en aquest desordre.

Els homes i «tot 'univers creat
gemega i sofreix dolors de part» (Rm
8, 22), perque participa del projecte
creador i redemptor de Déu. Ell
«manté ’esperanca que també sera
alliberat de I’esclavatge de la
corrupcio» i «obtindra la llibertat i la
gloria dels fills de Déu» (Rm 8, 21).

El patiment redemptor

Pero sens dubte el que il-lumina de
manera més important el sentit del
mal és la Creu de Jesus. I juntament
amb la Creu, la Resurreccié. La Creu
ens indica que el patiment pot ser el
signe ila prova de 1'amor. Més
encara, que pot ser la via de la
destruccio del pecat. Perque en la
Creu de Jesus I'amor de Déu renta els
pecats del moén. El pecat no resisteix,



no pot resistir, I'amor que s’humilia
pel bé del pecador. Com expressa un
famos personatge creat per
Dostoievski, «la humilitat de I'amor
és una terrible forga, la més forta de
totes, a la qual no hi ha res que s'hi
assembli»’.

Ala Creu, el patiment de Jesus és
redemptor perque el seu amor al
Pare i als homes no retrocedeix
davant el rebuig i la injusticia
humanes. Ell va donar la vida pels
pecadors, els va servir amb el seu
lliurament total, i aixi la Creu es va
convertir en font de vida per a ells.

També els nostres patiments poden
ser redemptors, quan son fruit de
I'amor o es transformen per I'amor.
Llavors participen de la Creu de
Crist. Com ensenyava sant
Josepmaria, el patiment és font de
vida: de vida interior i de gracia per
un mateix i per als altres®. No és el



patiment com a tal el que redimeix,
sind la caritat que hi és present.

En I'aspecte huma I'amor té capacitat
de modelar la vida: la mare que no
regateja esforgos per la felicitat dels
seus fills, el germa que se sacrifica
pel germa necessitat, el soldat que es
juga la vida pel seu escamot. SOn
exemples que perviuen en la
memoria i honoren els seus
protagonistes. Quan aquest amor
esta motivat i fonamentat en la fe,
aleshores, a més de ser quelcom bell,
és també divi: participa de la Creu i
és canal de la gracia que prové de
Crist. Alla el mal es transforma en bé,
mitjancant I'accio de 1'Esperit Sant,
do que prové de la Creu de Jesus.

La darrera carta

Pero a tot el que s'ha dit fins ara per
intentar explicar el sentit del mal s’hi
podria afegir una consideracio
conclusiva. I és que, tot i que el mal
és present en la vida de I'home sobre



la terra, Déu té sempre a la seva ma
una ultima carta, és sempre el darrer
jugador pel que fa a la vida de
cadascu. Déu ens estima, ens aprecia,
1 per aixo es reserva l'ultima carta,
que és l'esperanca del mon: el seu
amor creador omnipotent. L'amor
que es manifesta també en la
resurrecci6 de Jesucrist.

Per grans i incomprensibles que
arribin a ser els drames de la vida,
molt més gran és el poder creador i
re-creador de Déu. La vida és temps
de prova i, quan s'acaba, comenca el
que és definitiu. Aquest mon és
passatger. Passa com amb l'assaig
d'un concert: un s'ha oblidat de
I'instrument, un altre no s'ha apres
bé la partitura i1 un tercer desafina.
Per aixo hi ha els assajos. Es el temps
d'ajustar, d'harmonitzar instruments,
d'adaptar-se al director de
I'orquestra. Despreés, arriba el gran
dia, quan tot esta preparat, i el
concert té lloc en una sala fastuosa,



enmig de la cridoriai de 1'emocid
general.

La vida de Crist no mostra només
I'amor de Déu sino també el seu
poder, el poder de tornar amb
escreix tot allo que no correspongué
a la justicia, tot allo on sembla que
Déu no hi era, alla on li deixa fer al
mal i al dolor més enlla del que
arribarem a entendre. Jesus
experimenta també el seu moment
d'abando (cfr. Mc 15, 34), el va patir
amb amor, i a la Creu el segui una
eterna gloria. L'ultim llibre de
I'Escriptura, I'Apocalipsi, ens parla
d'un Déu que «eixugara totes les
llagrimes dels seus ulls» (Ap 21, 4)
perque Ell fa noves totes les coses
(cfr. Ap 21, 5) i sera font d'una
felicitat sobreabundant.

Com ajudar els qui pateixen?

Sovint, davant el dolor alié ens
sentim impotents i només podem fer
el mateix que el bon samarita (cfr. Lc



10, 25-37): oferir estima, escoltar,
acompanyar, ser a prop; és a dir, no
passar de llarg. Algunes obres d'art
retraten el bon samarita i I'home
assaltat amb el mateix rostre. I pot
interpretar-se com que Crist cura i, a
la vegada, és curat. Cada un de
nosaltres som, o podem ser, el bon
samarita que cura les ferides d'un
altre, i en aquest moment som Crist.
Pero de vegades també necessitem
que ens curin perque alguna cosa
ens ha ferit —-una mala cara, una
mala resposta, un amic que ens ha
deixat- i som guarits per un bon
samarita, que pot ser el mateix Crist
quan acudim a Ell en I'oracio, o una
persona propera que es converteix
en Crist quan ens escolta. I nosaltres
som Crist per als altres, perque cada
un de nosaltres som imatge i
semblanca de Déu.

El patiment roman sempre com un
misteri, perd un misteri que per
I'acci6 salvadora de Nostre Senyor



ens pot obrir cap als altres: «A tot
arreu hi ha nois abandonats o
perque els abandonaren quan
nasqueren o perque la vida els
abandona, la famdilia, els pares i no
senten l'afecte de la familia. Com
sortir d'aquesta experiencia negativa
d'abando, de llunyania d'amor? Hi ha
un sol remei per sortir d'aquestes
experiéncies: fer allo que jo no he
rebut. Si no vas rebre comprensio,
sigues comprensiu amb els altres. Si
no vas rebre amor, estima els altres.
Si vas sentir el dolor de la solitud,
acosta't a aquells que estan sols. La
carn es cura amb la carn i Déu es feu
carn per curar-nos a nosaltres. Que
fem el mateix nosaltres amb els
altres»’.

Moltes persones han sentit la caricia
de Déu justament en els moments
més dificils: els leprosos acariciats
per santa Teresa de Calcuta, els
tuberculosos als quals confortava
materialment i espiritualment sant



Josepmaria o els moribunds tractats
amb respecte i amor per sant Camil
de Lelis. Aix0 també ens diu quelcom
sobre el misteri del dolor en
I'existencia humana: son moments
en que la dimensio espiritual de la
persona pot desplegar-se amb forca
si es deixa abracar per la gracia del
Senyor, dignificant fins les situacions
més extremes.

Antonio Ducay

' Cfr. Joan Pau II, Carta Apostolica
Salvifici Doloris, num. 9.

* Cfr. J. Ratzinger, Déu i el mon,
Creure i viure a la nostra época,
Barcelona 2005, pag. 120.

* Joan Pau II, Carta Apostolica
Salvifici Doloris, num. 11.



* Cfr. Sant Tomas d'Aquino, Summa
Theologiae, 1, q. 48,a. 2 ad 3

® Els germans Karamazov, Colihue,
Buenos Aires 2006, p. 447.

® Cfr. Sant Josepmaria, Via Crucis,
Estacio XII.

’ Papa Francesc, Discurs a l'estadi
Kerasani de Nairobi, 27-XI-2015.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-
xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-
dolor/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-dolor/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-dolor/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-dolor/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-xi-un-deu-que-deixa-fer-el-mal-i-el-dolor/

	La llum de la fe (XI): Un Déu que deixa fer? El mal i el dolor

