
opusdei.org

La llum de la fe
(VIII): el camí de
l'alliberament. Del
pecat a la gràcia

Si el pecat entrà a la humanitat
per un exercici equivocat de la
llibertat, el «que es compleixin
en mi la teva paraula» (Lc 1, 38)
que pronuncià Maria obrí una
nova etapa a la Història: el Fill
de Déu baixà a la terra per
donar la seva vida en un acte
suprem de llibertat, per estar
originat en l'Amor.

29/08/2018



Després que Adam i Eva menjaren
del fruit de l'arbre prohibit, el Senyor
«Un cop l’hagué expulsat, va posar a
l’orient de l’Edèn els querubins amb
la flama de l’espasa fulgurant per a
guardar el camí de l’arbre de la
vida» (Gn 3, 24). Començava així el
drama de la història humana: l'home
i la dona caminarien com exiliats de
la seva veritable pàtria, que es
caracteritzava per la comunió amb
Déu. Ho expressa meravellosament
Dante a l'inici de la Divina comèdia:
«A meitat del camí de la vida / en una
selva obscura em trobava / perquè la
meva ruta havia extraviat»1. Però
aquest caminar no és una nit sense
llum; el Senyor també anuncià una
esperança: «Posaré enemistat entre
tu i la dona, entre el teu llinatge i el
seu. Ell t’atacarà al cap i tu l’atacaràs
al taló» (Gn 3, 15). La vinguda de
Crist marcaria el pas del pecat a la
vida de la gràcia.

La "culpa" original



És el coneixement de Déu el que fa
néixer el sentit de pecat, i no a la
inversa. No arribarem a entendre el
pecat original i les seves
conseqüències mentre no percebem,
en primer lloc, la Bondat de Déu en
crear l'home, així com la grandesa
del seu destí. El Catecisme de
l'Església Catòlica afirma: «El primer
home no fou només creat bo, sinó
també constituït en l'amistat amb el
seu creador i en harmonia amb ell
mateix i amb la creació al seu
voltant; amistat i harmonia que
només seran superades per la glòria
de la nova creació en Crist»2.

El pecat d'Adam i Eva introduí una
ruptura fonamental en la unitat
interna de l'home. La subjecció de la
voluntat humana a la Voluntat
divina, que era como la pedra clau de
l'arc de les facultats corpòries i
espirituals de la naturalesa humana,
quedà trencada per la desobediència
a Déu i, en treure la clau, tot l'arc es



desmuntà. Com a conseqüència,
«l'harmonia en què es trobaven,
establerta gràcies a la justícia
original, queda destruïda; el domini
de les facultats espirituals de l'ànima
sobre el cos es trenca (cf. Gn3,7)»3.

A aquest primer pecat, se l'anomena
pecat original, i es transmet, junt
amb la naturalesa humana, de pares
a fills, amb l'única excepció, per
especial privilegi de Déu, de la
Santíssima Mare de Déu. «Per la
desobediència d'un sol home, tots
foren constituïts pecadors» (Rom
5,19), diu Sant Pau. Certament,
aquesta realitat és difícil d'entendre,
àdhuc una mica escandalosa per la
consciència actual: «Si jo no he fet
res, per què he de carregar amb
aquest pecat?».

El Catecisme de l'Església Catòlica
enfronta aquest tema: «és un pecat
que serà transmès per propagació a
tota la humanitat, és a dir, per la



transmissió d'una naturalesa
humana privada de la santedat i de
la justícia originals. Per això, el pecat
original és anomenat "pecat" de
manera anàloga4: és un pecat
"contret", "no comès", un estat i no
un acte»5. Reflexionant sobre aquest
tema, Ronald Knox escrigué que
«s'estalviaria moltíssima feina si
arribéssim tots a l'acord de dir culpa
original al pecat original. Perquè el
pecat, segons la mentalitat de l'home
corrent, és quelcom que ell mateix
comet, mentre que la culpa es
quelcom que li pot correspondre
sense falta alguna per part seva»6.

I això és el que passa amb el pecat
original: els nostres primers pares
pecaren i, en fer-ho, perderen la
santedat i justícia originals que Déu
els havia atorgat, i la seva naturalesa
quedà «ferida en les pròpies forces
naturals, sotmesa a la ignorància, al
patiment i a l'imperi de la mort i
inclinada al pecat»7. I com que ningú



pot deixar en herència el que ja no
té, Adam i Eva no pogueren deixar-
nos el que havien perdut: aquest
estat de santedat i justícia originals, i
la naturalesa íntegra. Ens
transmeteren la seva naturalesa, tal i
com quedà en aquell moment: ferida
pel pecat. Per això pogué escriure
sant Agustí: «d'ells no naixeria cap
altra cosa que el que ells foren.
L'enormitat de la culpa i la
condemnació consegüent corrompé
la naturalesa, i el que en els primers
pecadors precedí com penal, en els
descendents vingué a ser natural»8.

Així doncs, el pecat original és la
causa de l'estat en què ens trobem
per la mala herència rebuda i, com
afirma elCatecisme, «no té, en cap
descendent d'Adam, un caràcter de
falta personal»9. Però tots venim al
món afectats per les conseqüències:
certa ignorància en la intel·ligència,
una vida marcada pel patiment,
sotmesos a l'imperi de la mort, la



voluntat inclinada al pecat i les
passions desordenades. Qualsevol
persona té l'experiència d'aquesta
disgregació, d'aquest incoherència,
d'aquest feblesa interna. Quants cops
ens proposem quelcom que després
no fem!: dur un règim de menjars
necessari per la salut, dedicar
diàriament un temps a aprendre un
idioma, tractar amb més dolcesa els
fills, no enfadar-se amb els pares o el
cònjuge, no queixar-se de la feina,
ajudar un pobre o un malalt,
acompanyar amb generositat els més
vulnerables, parlar bé dels altres i
alegrar-se amb els seus èxits, mirar
amb netedat de cor el món i les
persones… Per no parlar dels cops
que fem el que no volem: deixar-nos
portar per un atac d'ira injustificat,
caure en la mandra en lloc de servir
amb amor, disculpar-nos amb una
mentida per no quedar malament,
cedir a la curiositat a internet…



S'experimenta també la tirania del
desig que, buscant vehement un bé
aparent, limitat i particular (un
plaer, un privilegi, el poder, la fama,
els diners, ...), arrossega cap a si una
voluntat debilitada, i la desvia del bé
íntegre i veritable de la persona (la
felicitat, la vida amb Déu) que hauria
de perseguir. Igual que la
intel·ligència, llum per assenyalar el
fi veritable, està enfosquida i corre el
risc de transformar-se en un simple
instrument per aconseguir el que
una voluntat esclavitzada pel desig ja
ha decidit buscar.

Però no tot és maleït en l'home, ni
molt menys. La naturalesa humana
no està del tot corrompuda, conserva
la seva bondat essencial. Venim al
món amb les "llavors" de totes les
virtuts, cridades a desenvolupar-se
amb l'ajuda dels altres, l'exercici de
la nostra llibertat i la gràcia de Déu.
En realitat, la virtut correspon més al
que veritablement som que el pecat,



ja que aquest és sempre un acte
contra natura, un «acte suïcida»10.
Benet XVI ho expressava així: «Es
diu: ha mentit, és humà. Ha robat, és
humà. Però això no és realment
humà. Humà és ser generós, ser bo,
ser un home de justícia»11.

De l'esclavatge a l'alliberament

A l'arrel de tot pecat hi trobem el
dubte sobre Déu, la sospita que
potser no vulgui o pugui fer-nos
feliços: «És tan bo com diu que és?
No ens estarà enganyant? Com que
Déu us ha dit que no mengeu de cap
arbre del jardí?» (Gn 3, 2), diu la serp
a Eva. I quan ella contesta que no és
així, que només tenen prohibit
menjar de l'arbre que és enmig del
jardí per no morir, la serp sembra el
verí de la desconfiança al seu cor:
«No, no morireu; és que Déu sap que
el dia que en mengeu, se us obriran
els ulls, i sereu com Déu en el
coneixement del bé i el mal» (Gn 3,



4-5). En realitat, rere aquest promesa
de llibertat infinita, d'autonomia
absoluta de la voluntat (impossibles
per una criatura), s'amaga una gran
mentida. Perquè en intentar fer-ho
pel nostre compte, sense el suport de
Déu, apareix el mal que ens
esclavitza i encadena, perquè ens
impedeix ser feliços amb Déu.

El pecat pot aparèixer perquè som
lliures, viu d'aquesta llibertat, però
acaba matant-la. Promet molt i
només fa dolor. És un engany que
ens converteix en «esclaus del
pecat» (Rom 6,17). Per això: «el mal
no és una criatura, sinó quelcom
semblant a una planta paràsita. Viu
del que agafa a d'altres i al final es
mata a si mateixa igual que ho fa la
planta paràsita quan s'apodera del
seu hostatge i el mata»12.

Si el pecat entrà a la humanitat per
un exercici equivocat de la llibertat,
el remei a aquest i l'inici d'una vida



nova també entrà per la decisió
lliure. El «que es compleixin en mi la
teva paraula» (Lc 1, 38) que
pronuncià Maria d'una manera
plenament lliure obre una nova
etapa en la història, la plenitud dels
temps. Així, el Fill de Déu baixà a la
terra per lliurar la seva vida en un
acte suprem de llibertat, per estar
originat en l'amor: «Pare meu, si és
possible, que aquesta copa s’allunyi
de mi. Però que no es faci com jo
vull, sinó com tu vols.» (Mt 26,39). I
ara ens alça, perquè puguem
respondre perquè em dona la gana a
la seva invitació de viure la «llibertat
gloriosa dels fills de Déu» (Rom 8,21).

És precisament amb la nostra
llibertat de fills de Déu com podem
tornar a deixar-nos mirar i curar pel
Senyor, acudint-hi amb humilitat,
que ens renova interiorment amb la
seva gràcia. Aprenem així que «la
voluntat de Déu no és per l'home una
llei imposada des de fora, que



l'obliga, sinó la mesura intrínseca de
la seva naturalesa, una mesura que
hi és inscrita i el fa imatge de Déu i
criatura lliure»13. En realitat, Déu és
el garant de la nostra llibertat. És
lliure qui es deixa estimar per Déu,
qui no desconfia d'Ell, qui creu en el
seu Amor. Amb la fe desapareixen
els límits que ens imposen el dubte,
la mentida, la ceguesa i el sense
sentit. Amb l'esperança cauen la por,
el desànim, la inquietud i la
culpabilitat que ens tenallen. Amb la
caritat deixem enrere l'egoisme,
l'avarícia, el replegament sobre un
mateix, les frustracions i les
amargors que redueixen la mesura
de la nostra vida.

La gràcia de Déu

Sant Joan Pau II va escriure al seu
darrer llibre que «la Redempció és el
límit diví imposat al mal per la
simple raó, el mal hi és vençut
radicalment pel bé, l'odi per l'amor,



la mort per la Resurrecció»14. La
resposta de Déu als nostres pecats és
l'Encarnació i Redempció de Nostre
Senyor Jesucrist. «Jesucrist fou lliurat
pels nostres pecats» (Rom 4, 25),
afirma sant Pau. Ell ens reconcilia
amb Déu, ens allibera de l'esclavatge
del pecat, i ens concedeix el do de la
gràcia: «un do gratuït de Déu, pel
qual ens fa partícips de la seva vida
trinitària i capaços d'obrar per amor
a Ell»15. No ens hauríem d'acostumar
a aquesta realitat: la gràcia és un do
immerescut, una participació en la
vida divina, ens introdueix en la
intimitat amorosa de Déu, i ens fa
capaços d'obrar diferent: com fills de
Déu.

La gràcia és molt més abundant que
el pecat: «on abundà el pecat,
sobreabundà la gràcia» (Rom 5, 20). I
molt més fort. En una famosa
novel·la, la protagonista va al
confessionari i, un cop allà,
manifesta el seu pecat qualificant-lo



com gravíssim. La resposta que
escolta del confessor és aquesta: «No,
filla meva –deia tranquil·lament i
amb fredor–, vostè no ha ofès Déu
més greument que una infinitat
d'homes: sigui vostè humil àdhuc en
la confessió del seu pecat! Gran, en la
seva vida, només ho ha estat la
Gràcia; només la Gràcia és sempre
gran. El pecat, és petit i corrent»16.
Per això sant Josepmaria podia
afirmar: «El nostre Pare del Cel
perdona qualsevol ofensa, quan el fill
hi retorna altra vegada, quan es
penedeix i demana perdó. Nostre
Senyor és tan Pare, que preveu els
nostres desigs d’ésser perdonats, i
s’avança, obrint-nos els braços amb
la seva gràcia»17. Una gràcia que se'ns
concedeix abundantment en l'oració
i els sagraments. I que es recupera, si
s'ha perdut pel pecat greu, en el
sagrament de la Penitència18.

Un dels himnes de la Litúrgia de les
Hores resa així: «Guareix, Senyor,



amb la rosada de la teva gràcia, les
ferides de la nostra ànima malalta,
perquè, sufocant els mals desitjos,
deplori els seus pecats amb
llàgrimes»19. La gràcia sana les
ferides del pecat a la nostra ànima:
identifica la voluntat humana amb la
Voluntat Divina mitjançant l'amor de
Déu, il·lumina la intel·ligència
mitjançant la fe, ordena les passions
al fi veritable de l'home i les sotmet a
la raó, etc. En una paraula: és la
medicina de tot el nostre ser. En
definitiva: «No hi ha res millor al món
que estar en gràcia de Déu»20.

Potser algunes persones es
pregunten: «si la gràcia de Déu és tan
poderosa, per què no té efectes més
decisius en les persones?» Tornem a
ensopegar amb el misteri de la
llibertat humana. La gràcia «preveu,
prepara i suscita la lliure resposta de
l'home»21, però no força aquesta
llibertat. «Qui et creà sense tu no et
salvarà sense tu»22, sentencià sant



Agustí. Tenim a la nostra disposició
una central nuclear amb mils de
megawatts, però hi hem de
connectar la xarxa de la nostra casa
si volem que aquesta energia ens
il·lumini, escalfi i aprofiti. Hem de
rebre la gràcia amb humilitat,
agraïment i penediment dels nostres
pecats, i lluitar amb amor per seguir
dòcilment els seus impulsos. Sense
perdre mai de vista, com ens recorda
el Papa Francesc, que «aquesta lluita
és molt bonica, perquè ens permet
celebrar cada cop que el Senyor venç
a la nostra vida»23. Evitarem així tot
intent de voluntarisme, conscients de
l'absoluta prioritat de la gràcia a la
nostra vida.

Però és que, a més, «en aquesta vida
les fragilitats humanes no són
sanades completament i
definitivament per la gràcia»24. «La
gràcia, precisament perquè suposa la
nostra naturalesa, no ens fa
superhomes de cop. Pretendre-ho



seria confiar massa en nosaltres
mateixos (…). Perquè si no advertim
la nostra realitat concreta i limitada,
tampoc podrem veure les passes
reals i possibles que el Senyor ens
demana en cada moment, després
d'haver-nos capacitat i captivat amb
el seu do. La gràcia actua
històricament i, d'ordinari, ens pren i
transforma d'una forma progressiva.
Per això, si rebutgem aquesta
manera històrica i progressiva, de
fet, podem arribar a negar-la i
bloquejar-la, tot i que l'exalcem amb
les nostres paraules»25. Déu és delicat
i respectuós amb nosaltres. Així
reflexionava en una ocasió el
cardenal Ratzinger: «Jo crec que Déu
ha irromput a la història d'una forma
molt més suau del que ens hagués
agradat. Però així és la seva resposta
a la llibertat. I si nosaltres desitgem i
aprovem que Déu respecti la
llibertat, devem respectar i estimar
la suavitat de les seves mans»26. Que



és tant com dir: estimar la suavitat de
la seva gràcia.

José Brage

Bibliografia editorials sobre el
pecat i la gràcia

Lectures recomanades

- Catecisme de l'Església Catòlica,
núm. 374-421, 1846-1876 i 1987-2029.

- Compendi del Catecisme de l'Església
Catòlica, núm. 72-78 i 422-428.

- Sant Joan Pau II, Exhortació
apostòlica "Reconciliatio et
Paenitentia" (2-XII-1984).

- Concili Vaticà II, Constitució
pastoral "Gaudium et spes" (7-
XII-1965), núm. 13 i 37.



- Benet XVI, Homilia (8-XII-2005); 
Discurs als alumnes del Col·legi
Universitari Santa Maria de
Twickenham, Londres, 17-IX-2010; 
Trobada amb els rectors de la diòcesi
de Roma, el 18 de febrer de 2010.

- Francesc, Exhortació Apostòlica
"Gaudete et exultate" (19-III-2018),
núm.47-62 i 158-165 Paraules en la
visita a Auschwitz, 29 d'agost de 2016,
paraules des de la finestra de
l'Arquebisbat de Cracòvia, 29 d'agost
de 2016.

* * *

- Lorda, Juan Luis, Antropologia
teològica, EUNSA, Barañáin 2009,
pàg. 287-438.

- Ratzinger, Joseph, Creació i pecat; 
Déu i el món, pàg. 106-130: "Sobre la
creació".



- Sant Agustí, La Ciutat de Déu,
Llibres XIII i XIV: "La mort com pena
del pecat" i "El pecat i les passions".

- Sanz, Santiago, L'elevació
sobrenatural i el pecat original, a
"Resums de fe cristiana", tema 7
(www.opusdei.org).

* * *

- Aligieri, Dante, La divina comèdia.

- Knox, Ronald, El torrent ocult,
Capítol XVIII: "Pecat i perdó".

- Merton, Thomas, La muntanya dels
set cercles.

- Waugh, Evelyn, Retorn a
Brideshead.

1 DANTE ALIGHIERI, Divina comèdia,
Infern, Cant I, 1-3.

https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-7-lelevacio-sobrenatural-i-el-pecat-original/


2 Catecisme de l'Església Catòlica,
núm. 374.

3 Catecisme de l'ESglésia Catòlica,
núm. 400.

4 Convé entendre bé el concepte
d'analogia: és la relació de semblança
entre coses diferents. Aplicat al
nostre cas: la caiguda original té
semblança amb el pecat, però és
diferent del pecat personal.

5 Catecisme de l'Església Catòlica,
núm. 404.

6KNOX, R., El torrent ocult, Rialp,
Madrid 2000, p. 266.

7 Catecisme de l'Església Catòlica,
núm. 405.

8 SANT AGUSTÍ, La Ciutat de Déu,
Llibre XIII, III, 1.

9 Catecisme de l'Església Catòlica,
núm. 405.



10 SANT JOAN PAU II, Ex. Ap. 
Reconciliatio et Paenitentia (2-
XII-1984), núm. 15.

11 BENET XVI,Trobada amb els rectors
de la diòcesi de Roma, 18-II-2010.

12 RATZINGER, J., Déu i el món,
Galaxia Gutemberg, Barcelona 2002,
pàg. 120.

13 BENET XVI, Homilia, 8-XII-2005.

14 SANT JOAN PAU II, Memòria i
identitat, La esfera de los libros,
Madrid 2004, pàg. 36.

15 Compendi del Catecisme de
l'Església Catòlica, núm. 423.

16 LE FORT, G. Von, El vel de Verònica,
Encuentro, Madrid 1998, pàg. 314.

17 SANT JOSEPMARIA,És Crist que
passa, núm. 64.

18 Cfr. Compendi del Catecisme de
l'Església Catòlica, núm. 310.



19 Himne llatí de Vespres de dimarts
de la XXV setmana del Temps
Ordinari.

20 SANT JOSEPMARIA,Camí, núm.
286.

21 Compendi del Catecisme de
l'Església Catòlica, núm. 425.

22 Sermó 169, 13.

23 FRANCESC, Ex. Ap. Gaudete et
exultate (19-III-2018), núm. 158.

24 Ibidem, núm. 49.

25 Ibidem, núm. 50.

26 RATZINGER, J., La sal de la terra,
Palabra, Madrid 1997, p. 238.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-

https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-viii-el-cami-de-lalliberament-del-pecat-a-la-gracia/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-viii-el-cami-de-lalliberament-del-pecat-a-la-gracia/


viii-el-cami-de-lalliberament-del-pecat-
a-la-gracia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-viii-el-cami-de-lalliberament-del-pecat-a-la-gracia/
https://opusdei.org/ca/article/la-llum-de-la-fe-viii-el-cami-de-lalliberament-del-pecat-a-la-gracia/

	La llum de la fe (VIII): el camí de l'alliberament. Del pecat a la gràcia

