opusdei.org

La llibertat, un do de
Déu

Us oferim en audio i text,
I'homilia de sant Josepmaria
"La llibertat, un do de Déu"
publicada a "Amics de Déu" i
pronunciada el 10 d'abril de
1956.

11/03/2020

Disponible també a Soundcloud,
ivoox i Youtube



https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-la-llibertat-un-do-de-deu?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27037733
https://youtu.be/_GYPdtHmS5A

Moltes vegades us he recordat
aquella escena commovedora que
ens relata I’Evangeli: Jesus és a la
barca de Pere, des d’on ha parlat a la
gent. Aquella multitud que el seguia
ha remogut I’afany d’animes que
consumeix el seu Cor, i el Divi Mestre
vol que els seus deixebles participin
ja d’aquest zel. Després de dir-los que
es llancin mar endins —duc in altum!
—,[1] suggereix a Pere que cali les
Xarxes per pescar.

No m’entretindré ara en els detalls,
tan alliconadors, d’aquells moments.
Desitjo que considerem la reacci6 del
Princep dels Apostols, a la vista del
miracle: aparteu-vos de mi, Senyor,
que soc un home pecador.[2] Una
veritat —no en tinc cap dubte— que
escau perfectament a la situacio
personal de tothom. No obstant aixo,
us asseguro que en topar-me durant
tota la vida amb tants de prodigis de
la gracia, obrats a través de mans
humanes, m’he sentit inclinat, cada



dia més, a cridar: Senyor, no us
aparteu de mi, que sense VOs no puc
fer res de bo.

Entenc molt bé, justament per aixo,
aquells mots del Bisbe d’Hipona, que
ressonen com un cant meravellds a
la llibertat: Déu, que et va crear sense
tu,[3] no et salvara sense tu, perque
cadascun de nosaltres, tuijo, ens
movem sempre amb la possibilitat
—Ila trista desventura— d’aixecar-nos
contra Déu, de rebutjar-lo —potser
amb el nostre capteniment— o
d’exclamar: no volem que regni sobre
nosaltres.[4]

Escollir la vida

Hem apreés amb agraiment, ja que
percebem la felicitat a qué som
cridats, que totes les criatures han
estat tretes del no-res per Déu i per a
Déu: les racionals, els homes, tot i
que perdem la ra¢ tan sovint; i les
irracionals, aquelles que tresquen
per la superficie de la terra, o que



habiten en les entranyes del mon, o
que travessen la blavor del cel,
algunes fins a mirar el sol de fit a fit.
Pero enmig d’aquesta meravellosa
varietat, nomes nosaltres, els homes
—no parlo aqui dels angels— ens
unim al Creador per I’exercici de la
nostra llibertat: podem retre al
Senyor la gloria que li correspon com
a Autor de tot allo que existeix, o
negar-la-hi.

Aquesta possibilitat compon el
clarobscur de la llibertat humana. El
Senyor ens invita; ens impulsa
—perque ens estima
entranyablement!— a escollir el bé.
Mira: avui jo poso davant teu la vida
amb el bé, la mort amb el mal. Si
obeeixes el precepte de Jahve, el teu
Déu, que avui t’'imposo, d’estimar
Jahve, el Déu, de seguir els seus
camins i observar els seus
manaments, decrets i preceptes,
viuras... Escull, doncs, la vida perqué
visquis.[5]



¢Vols pensar —jo també el faig, el
meu examen— si mantens
immutable i1 ferma la teva eleccio de
Vida? ¢Si en sentir aquesta veu de
Déu, amabilissima, que t’estimula a
la santedat, respons lliurement que
si? Tornem a girar I’esguard al nostre
Jesus, quan parlava a la gent per les
ciutats i els camps de Palestina. No
pretén d’imposar-se. Si vols ésser
perfecte...[6] diu al jove ric. Aquell
xicot rebutja la insinuacio, i
I’Evangeli diu que abiit tristis,[7] que
se’n va anar entristit. Per aixo algun
cop ’he anomenat lau trista: va
perdre I’alegria perqueé es va negar a
lliurar la seva llibertat a Déu.

Considereu ara el moment sublim en
queé ’arcangel sant Gabriel anuncia a
santa Maria el designi de I’Altissim.
La nostra Mare escolta, 1 pregunta
per tal d’entendre millor que li
demana el Senyor; en acabat, surt la
resposta ferma: fiat![8] —que es faci
en mi segons la vostra paraulal—, el



fruit de la millor llibertat: la de
decidir-se per Déu.

En tots els misteris de la nostra fe
catolica, aleteja aquest cant a la
llibertat. La Trinitat Beatissima treu
el moén i ’home del no-res, en un
lliure devessall d’amor. El Verb baixa
del Cel i pren la nostra carn amb
aquest segell estupend de la llibertat
en la submissio: Heus aqui que vinc,
com esta escrit de mi al principi del
llibre, per a complir, oh Déu!, la
vostra voluntat.[9] Quan arriba I’hora
marcada per Déu per a salvar la
humanitat de ’esclavitud del pecat,
contemplem Jesucrist a Getsemani,
patint dolorosament fins a vessar
una suor de sang,[10] que accepta
espontaniament, rendint-s’hi, el
sacrifici que el Pare li reclama: com
un anyell conduit a ’escorxador, com
una ovella muda davant els
esquiladors.[11] Ja ho havia anunciat
als seus, en una d’aquelles converses
en les quals vessava el seu Cor, per



tal que tots els qui ’estimen coneguin
que Ell és el Cami—no n’hi ha
d’altre— per arribar al Pare: per aixo,
el Pare m’estima, perque jo dono la
vida per recobrar-la altre cop. Ningu
no me la pren; sino que soc jo qui la
dono, de la meva propia voluntat. Tinc
poder de donar-la i tinc poder de
recobrar-la.[12]

El sentit de 1a llibertat

Mai no podrem acabar d’entendre
aquesta llibertat de Jesucrist,
immensa —infinita— com el seu
amor. Pero el tresor preciosissim del
seu generos holocaust ens ha de
moure a pensar: ;per que m’heu
deixat, Senyor, aquest privilegi, amb
que sOc capag de seguir les vostres
petjades, pero també d’ofendre-us?
Arribem aixi a calibrar el recte us de
la llibertat si es disposa devers el bé; i
la seva errada orientacio, quan amb
aquesta facultat I’home s’oblida,
s’aparta de I’Amor dels amors. La



llibertat personal —que defenso i
defensaré sempre amb totes les
meves forces— en mena a demanar
amb una seguretat convencuda,
conscient també de la meva propia
feblesa: ¢qué espereu de mi, Senyor,
perque jo voluntariament ho
compleixi?

Ens ho respon Crist mateix: veritas
liberavit vos;[13] la veritat us fara
lliures. ¢Quina veritat és aquesta que
inicia i consuma en tota la nostra
vida el cami de la llibertat? Us la
resumiré, amb I’alegria i amb la
certesa que provenen de la relacid
entre Déu i les seves criatures: saber
que hem sortit de les mans de Déu,
que som objecte de la predileccio de
la Trinitat Beatissima, que som fills
d’un Pare tan gran. Jo demano al
Senyor que ens decidim a adonar-
nos-en, a assaborir-ho de dia en dia:
aixi obrarem com persones lliures.
No ho oblideu: qui no se sap fill de
Déu, desconeix la seva veritat mes



intima, i manca en la seva actuacio
del domini i de la senyoria propis
d’aquells qui estimen el Senyor per
damunt de totes les coses.

Convenceu-vos-en, per guanyar el cel
ens hi hem d’obstinar lliurement,
amb una decisi6 plena, constant i
voluntaria. Pero la llibertat no es
basta a si mateixa: li cal un nord, una
guia. No hi cap, que l’anima faci via
sense que ningu la regeixi; i per aixo
ha estat redimida de manera que
tingui Crist com a Rei, el jou del qual
és suau i la carrega lleugera, i no el
diable, el regne del qual és pesant.[14]

Rebutgeu I’engany dels qui es
conformen amb una trista cridoria:
llibertat, llibertat! Molts cops dins
aquest mateix clam, s’hi amaga una
tragica servitud: perque l’eleccid que
s’estima més I’error, no allibera: és
Crist I'tinic que allibera,[15] ja que
només Ell és el Cami, la Veritatila
Vida.[16]



Preguntem-nos altra vegada, en la
presencia de Déu: Senyor, per qué
ens heu proporcionat aquest poder?;
per qué heu dipositat en nosaltres
aquesta facultat d’escollir-vos o de
rebutjar-vos? Vos desitgeu que
emprem encertadament aquesta
capacitat nostra. Senyor, que voleu
que faci?[17] I la resposta diafana,
precisa: estimaras el Senyor, el teu
Déu, amb tot el teu cor, amb tota la
teva anima i amb tota la teva ment.
[18]

Ho veieu? La llibertat adquireix el
seu autentic sentit quan s’exercita en
servei de la veritat que rescata, quan
es gasta cercant ’Amor infinit de
Déu, que ens deslliga de tota
servitud. Com més va, més augmenta
el meu neguit d’anunciar amb grans
crits aquesta riquesa insondable del
cristia: la llibertat de la gloria dels
fills de Déu![19] Es aqui on es
resumeix la voluntat bona, que ens



ensenya a encalgar el bé, després de
distingir-lo del mal.[20]

M’agradaria que meditéssiu sobre un
punt fonamental, que ens enfronta
amb la responsabilitat de la nostra
consciencia. Ningu no pot elegir per
nosaltres: heus aqui el grau suprem
de la dignitat en els homes: que per
ells mateixos, i no per altres, s’adrecin
cap al bé.[21] Molts de nosaltres hem
heretat dels nostres pares la fe
catolica i, per gracia de Déu, des que
vam rebre el Baptisme, tot just
acabats de néixer, comenca en
I’anima la vida sobrenatural. Pero
hem de renovar, al llarg de la nostra
existéncia —i fins i tot al llarg de
cada jornada— el determini
d’estimar Déu per damunt de totes
les coses. Es cristia, vull dir un
veritable cristia, qui se sotmet a
limperi de ltinic Verb de Déu,[22]
sense assenyalar condicions en
aquest acatament, disposat a resistir
la temptacio diabolica amb la



mateixa actitud de Crist: el Senyor, el
teu Déu adoraras, i només a Ell
serviras.[23]

Llibertat i donacio

[’amor de Déu és gelds; no se satisfa
si hom acudeix a la seva cita
imposant condicions: espera amb
impaciencia que ens donem del tot,
que no ens guardem en el cor els
racons obscurs, on no arriben el goig
il’alegria de la gracia i dels dons
sobrenaturals. Tal vegada pensareu:
el fet de respondre que si a aquest
Amor exclusiu, ¢no és potser perdre
la llibertat?

Amb I’'ajuda del Senyor que presideix
aquesta estona d’oracio, amb la seva
llum, espero que tant per vosaltres
com per mi quedi encara més definit
aquest tema. Cadascun de nosaltres
ha experimentat alguna vegada el fet
que servir Crist Senyor Nostre
comporta dolor i fatiga. Negar
aquesta realitat, suposaria no haver-



se trobat amb Déu. I’anima
enamorada sap que quan ve aquest
dolor, es tracta d’'una impressio
passatgera i aviat descobreix que el
pes és lleuger i la carrega suau,
perque és Ell qui ho porta a les seves
espatlles, tal com es va abracar a la
creu quan estava en joc la nostra
felicitat eterna.[24] Pero hi ha homes
que no ho entenen, que es rebel-len
contra el Creador —una rebel-1id
impotent, mesquina, trista—, que
repeteixen encegats la queixa inutil
que recull el Salm: trenquem els seus
lligams i traguem-nos el seu jou del
damunt![25] Es resisteixen a complir,
amb un heroic silenci, amb
naturalitat, sense lluiment i sense
lamentacions, la tasca dura de cada
dia. No entenen que la Voluntat
divina, també quan es presenta amb
matisos de dolor, d’exigencia
feridora, coincideix exactament amb
la llibertat, que solament resideix en
Déu i en els seus designis.



Son animes que fan barricades amb
la llibertat. La llibertat, la meva
llibertat! La tenen i no la segueixen;
la miren, la posen com un idol de
fang dins el seu enteniment mesqui.
Aix0 és llibertat? ¢Quin profit en
treuen, d’aquesta riquesa, sense un
compromis serids, que orienti tota
I’existéncia? Un comportament aixi
s’oposa a la categoria propia, a la
noblesa, de la persona humana. Falta
la ruta, el cami clar que informi els
passos damunt la terra: aquestes
animes —les heu trobades, com jo—
es deixaran arrossegar despres per la
vanitat pueril, per la ufanor egoista,
per la sensualitat.

Llur llibertat es demostra esteril, o bé
dona fruits ridiculs, també
humanament. Qui no escull —amb
plena llibertat!— una norma recta de
conducta, tard o d’hora es veura
manejat per d’altres, viura en la
indoléncia —com un parasit—,
subjecte a allo que els altres



determinin. Es prestara a ésser
sacsejat per qualsevol cop de vent, i
els altres ho resoldran tot sempre per
ell. Aquests nuvols son sense aigua,
portats d’aci d’alla per les ventades,
arbres tardorencs, infructuosos,
morts dues vegades, sense arrels,[26]
per més que s’encobreixin amb un
xerroteig continuat, amb pal-liatius
amb els quals intenten d’esfumar
I’abséncia de caracter, de valentia i
d’honradesa.

Pero no em coacciona ningu!,
repeteixen obstinadament. Ninga?
Tots coaccionen aquesta il-lusoria
llibertat, que no s’arrisca a acceptar
responsablement les consequiéncies
d’actuacions lliures, personals. On no
hi ha amor de Déu, s’hi fa un buit
d’exercici individual i responsable,
de la propia llibertat: alli —malgrat
les aparences— tot és coaccio.
L’indecis, el qui és irresolut, és com
una materia blanca a merce de les
circumstancies; qualsevol I’emmotlla



al seu voler i, abans que res, ho fan
les passions i les tendencies pitjors
de la naturalesa ferida pel pecat.

Recordeu la parabola dels talents.
Aquell servent que en rebé un, podia
—com els seus companys— emprar-
lo bé, mirar que li rendis, aplicant les
qualitats que posseia. I que delibera?
El preocupa la por de perdre’l. Bé.
Pero, i després? El colga![27] I all0o no
dona fruit. No oblidem aquest cas de
por malaltissa d’aprofitar
honradament la capacitat de treball,
la intel-ligencia, la voluntat, tot
I’home. El colgo —sembla afirmar
aquest desgraciat—, pero la meva
llibertat queda salva! No. La llibertat
s’ha inclinat vers quelcom de molt
concret, vers la sequedat més pobra i
arida. Ha pres partit, perqué no tenia
més remei que triar: pero ha triat
malament.

Res no és més fals que oposar la
llibertat a la propia donacio, ja que



aquesta ve com a consequeéncia de la
llibertat. Mireu: quan una mare se
sacrifica per amor dels seus fills, ha
triat; i, segons la mesura d’aquest
amor, aixi es manifestara la seva
llibertat. Si aquest amor és gran, la
llibertat apareixera fecunda; el bé
dels fills prové d’aquesta beneida
llibertat, que suposa donacio i prové
d’aquesta beneida donacio, que és
justament llibertat.

Pero em preguntareu, quan
aconseguim allo que estimem amb
tota ’anima ja no continuarem
buscant. Ha desaparegut la llibertat?
Jo us asseguro que aleshores és més
operativa que mai, perque ’amor no
s’acontenta amb un acompliment
rutinari ni es compagina amb el tedi
o amb l’apatia. Estimar significa
recomencar cada dia a servir, amb
obres d’afecte.

Hi insisteixo: voldria gravar-ho al foc
en cadascu: la llibertat i 1a donacié



no es contradiuen: se sostenen
mutuament. La llibertat només pot
lliurar-se per amor; no concebo cap
altra mena de despreniment. No és
cap joc de paraules, més o menys
encertat. En la donacid voluntaria, a
cada instant d’aquesta dedicacio, la
llibertat renova ’amor, i renovar-se
és ser continuament jove, generaos,
capac de grans ideals i de grans
sacrificis. Recordo que em vaig
endur una alegria en saber que dels
joves, en portugues, se’n diu os
novos. I ho sén. Us explico aquesta
anecdota perque ja he complert
bastants anys, perd quan reso al peu
de l’altar al Déu que omple d’alegria
la meva joventut,[28] em sento molt
jove i sé que mai no arribaré a
considerar-me vell; perque, si s6c
fidel al meu Déu, ’Amor em
vivificara continuament: es
renovara, com la de I’aliga, la meva
joventut.[29]



Per amor a la llibertat, ens lliguem.
Unicament la supérbia atribueix a
aquests lligams el pes d’una cadena.
La veritable humilitat, que ens
ensenya Aquell que és mans i humil
de cor, ens mostra que el seu jou és
suauila seva carrega lleugera;[30] el
jou és la llibertat, el jou és ’amor, el
jou es la unitat, el jou és la vida, que
Ell ens guanya a la Creu.

La llibertat de les consciéncies

Quan, durant els meus anys de
sacerdoci, no diré que predico, sino
que clamo el meu amor a la llibertat
personal, noto en alguns un posat de
desconfianca, com si sospitessin que
la defensa de la llibertat enclogués
un perill per a la fe. Que es
tranquil-litzin aquests pusil-lanimes.
Exclusivament atempta contra la fe
una equivocada interpretacio de la
llibertat, una llibertat sense cap fi,
sense norma objectiva, sense llei,
sense responsabilitat. En un mot: el



llibertinatge. Malauradament, és aixo
el que alguns propugnen; aquesta
reivindicacio si que constitueix un
atemptat a la fe.

Per aix0 no és exacte parlar de
llibertat de consciéncia, que equival a
avaluar com de bona categoria moral
el fet que I'’home rebutgi Déu. Ja hem
recordat que podem oposar-nos als
designis salvadors del Senyor;
podem, pero no hem de fer-ho. I si
algu adoptava deliberadament
aquesta actitud, pecaria per
transgressio del manament primer i
fonamental: estimaras Jahvé amb tot
el cor.[31]

Jo defenso amb totes les meves forces
la llibertat de les consciéncies[32] que
denota que no és licit a ningu
d’impedir que la criatura reti culte a
Déu. S’han de respectar les legitimes
ansies de veritat: ’home té una
obligacio greu de cercar el Senyor, de
coneixer-lo i adorar-lo, pero a la



terra ningu no s’ha de permetre
d’imposar al proisme la practica
d’una fe que no té; de la mateixa
manera que ningu no pot apropiar-se
el dret de fer mal a qui I’ha rebuda
de Déu.

La Nostra Santa Mare I’Església
sempre s’ha pronunciat per la
llibertat, i ha rebutjat tots els
fatalismes, antics i menys antics. Ha
assenyalat que cada anima és
mestressa del seu desti, per bé o per
mal: i els qui no es van apartar del bé
aniran a la vida eterna; els qui
cometeren el mal, al foc etern.[33]
Sempre ens impressiona aquesta
tremenda capacitat teva i meva, de
tots, que revela alhora el signe de la
nostra noblesa. Talment el pecat és un
mal voluntari, que de cap manera no
fora pecat si no tingués el seu principi
en la voluntat: i és tanta l’evidencia
d’aquesta afirmacio, que els pocs savis
i els molts ignorants que habiten el
mon, hi estan d’acord.[34]



Torno a aixecar el cor en accio de
gracies al meu Déu, al meu Senyor,
perque res no el privava d’haver-nos
creat impecables, amb un impuls
irresistible vers el bé, pero va creure
que els seus servidors serien millors si
el servien lliurement.[35] Que en son,
de grans, I’amor, i la misericordia del
nostre Pare! Davant aquestes
realitats de les seves bogeries divines
pels fills, jo voldria tenir mil boques,
mil cors, més encara, que em
permetessin de viure en una
continua lloanca a Déu Pare, a Déu
Fill, a Déu Esperit Sant. Penseu que el
Totpoderds, el qui amb la seva
Providéncia governa I’Univers, no
desitja servents forgats: s’estima més
fills lliures. Ha ficat en ’anima de
cada un de nosaltres —per bé que
naixem proni ad peccatum, inclinats
al pecat, per la caiguda de la primera
parella— una espurna de la seva
intel-ligéncia infinita, I’atraccid
envers allo que és bo, una ansia de
pau perdurable. I ens mena a



entendre que la veritat, la felicitat i
la llibertat s’aconsegueixen quan
procurem que germini en nosaltres
aquesta llavor de vida eterna.

Respondre que no a Déu, rebutjar
aquest principi de felicitat nova i
definitiva, ho ha deixat en mans de la
criatura. Pero si obra aixi, deixa de
ser fill per convertir-se en esclau.
Cada cosa és allo que li convé segons
la seva naturalesa; per aixo, quan es
mou a la recerca de quelcom estrany,
no actua segons la seva propia
manera de ser, sino per un impuls
d’altri; i aixo és servil. L’home és
racional per naturalesa. Quan es
comporta segons la rao, ho fa pel seu
moviment propi, tal com qui és: i aixo
és propi de la llibertat. Quan peca,
obra fora de rag, i aleshores es deixa
conduir per Uimpuls d’un altre,
subjecte en confins aliens, i per aixo
qui accepta el pecat és servent del
pecat.[36]



Permeteu-me que insisteixi en aixo;
és molt clar i ho podem comprovar
sovint al nostre entorn o en el nostre
propi jo: cap home no s’escapa d’una
servitud o altra. Els uns es
prosternen davant el diner; els altres
adoren el poder; i d’altres, la relativa
tranquil-litat de I’escepticisme; i n’hi
ha que descobreixen en la sensualitat
el seu vedell d’or. I el mateix s’esdevé
amb les coses nobles. Ens afanyem
en una feina, en una empresa de
proporcions meés o menys grans, en
I’acompliment d’una obra cientifica,
artistica, literaria, espiritual. Si un
hom s’hi aferma, si hi posa una
veritable passio, el qui s’hi lliura en
viu esclau, es dedica amb goig al
servei de la finalitat de la seva tasca.

Esclavitud per esclavitud —si,
tanmateix, hem de servir, ja que tant
si ho admetem com si no, aixo és la
condicié humana—, no hi ha res més
bo que reconeixer-se esclaus de Déu
per Amor. Perqueé en aquest moment



perdem la situacio d’esclaus, per a
convertir-nos en amics, en fills. I es
aqui on es manifesta la diferencia:
afrontem les honestes ocupacions del
mon amb la mateixa passio, amb el
mateix afany que els altres, pero amb
la pau en el fons de I’anima; amb
alegria i serenitat, també en les
contradiccions: perque no dipositem
la confianca en allo que passa, sind
en allo que roman per sempre, no
som fills de l’esclava, sino de la lliure.
[37]

D’on ens ve aquesta llibertat? Ve de
Crist, Senyor Nostre. Aquesta és la
llibertat amb que ens ha redimit.[38]
Per aix0 ensenya: si el Fill, doncs, us
ateny la llibertat, sereu lliures de
viure.[39] Els cristians no hem de
manllevar a ningu el veritable sentit
d’aquest do, ja que I'inica llibertat
que salva '’home és cristiana.

Em plau de parlar de ’aventura de la
llibertat, perque aixi es desenvolupa



la vostra vida ila meva. Lliurement
—com a fills, hi insisteixo, no com a
esclaus—, seguim el sender que el
Senyor ha assenyalat per a cada un
de nosaltres. Assaborim aquesta
amplitud de moviments com un regal
de Déu.

Lliurement, sense cap coaccio,
perqué em dona la gana, em
decideixo per Déu. I em comprometo
a servir, a convertir la meva
existéncia en una donacio als altres,
per amor al meu Senyor Jesus.
Aquesta llibertat m’anima a clamar
que res, a la terra, no em separara de
la caritat de Crist.[40]

Responsables davant Déu

Déu al principi va fer ’home i el va
deixar en mans del seu lliure arbitri.
Aixo no s’esdevindria si no tingués
lliure eleccio.[41] Som responsables
davant Déu, de totes les accions que
realitzem lliurement. Aqui no hi
caben anonimats; ’home es troba de



cara al seu Senyor, i esta en la seva
voluntat que es resolgui a viure com
un amic o com un enemic. Aixi
comenca el cami de la lluita interior,
que és una empresa per a tota la
vida, perqué mentre dura el nostre
pas per la terra ningu no ha assolit la
plenitud de la seva llibertat.

La nostra fe cristiana ens porta, a
més, a assegurar a tothom un clima
de llibertat, comencant per allunyar
tota mena de coaccions enganyoses
en la presentacio de la fe. Si som
arrossegats vers Crist, creiem sense
voler; aleshores s’usa la violéncia, no
la llibertat. Sense que un ho vulgui, es
pot entrar a UEsglésia; sense que un
ho vulgui, es pot acostar a Ualtar; pot,
sense voler-ho, rebre el Sagrament.
Pero només pot creure el qui vol.[42] 1
resulta evident que arribats a I’edat
de la rao, cal la llibertat personal per
a entrar a ’Església, i per a
correspondre a les continues crides
que el Senyor ens adreca.



En la parabola dels invitats al sopar,
el pare de familia, després de saber
que alguns dels qui havien d’acudir a
la festa s’han excusat amb raons i
excuses facils, ordena al criat: surt
pels camins i pels tancats i fes entrar
per for¢ca —compelle intrare— els que
trobis, perque vinguin.[43] Aix0 no és
coaccid? ¢No és fer us de violencia
contra la legitima llibertat de cada
consciéncia?

Si meditem I’Evangeli i ponderem els
ensenyaments de Jesus, no
confondrem aquestes ordres amb la
coaccio. Vegeu de quina manera Crist
insinua sempre: si vols ésser
perfecte... si algu em vol seguir.
Aquest compelle intrare no comporta
violéncia fisica ni moral: reflecteix
I’empenta de ’exemple cristia, que
en la seva manera de procedir
mostra la forca de Déu: mireu com
atreu el Pare: delecta ensenyant, sense
imposar la necessitat. Es aixi com
atreu cap a Ell.[44]



Quan un respira aquest ambient de
llibertat, s’entén ben clar que obrar
malament no es cap alliberament,
sind una esclavitud. Qui peca contra
Déu conserva el lliure arbitri quant a
la llibertat de coaccio, pero 'ha
perdut quant a la llibertat de culpa.
[45] Potser manifestara que s’ha
comportat d’acord amb les seves
preferéncies, perd no aconseguira de
pronunciar la veu de la veritable
llibertat, per tal com s’ha fet esclau
d’allo que ell mateix ha decidit, i s’ha
decidit per la cosa pitjor, per
I’absencia de Déu, i alli no hi ha
llibertat.

Us ho torno a dir: no accepto cap
altra esclavitud que la de I’Amor de
Déu. I aix0 perque, tal com ja us ho
he comentat en d’altres moments, la
religid és la major rebel-lia de I’home
que no tolera viure com una béstia,
que no es conforma —no s’aquieta—
sino tracta i coneix el Creador. Us
vull rebels, lliures de tot lligament,



perqueé us vull amb mi —és Crist qui
ens hi vol!l— fills de Déu. Esclavatge o
filiacio divina: heus aqui el dilema de
la nostra vida. O fills de Déu o
esclaus de la supérbia, de la
sensualitat, d’aquest egoisme
angoixos en queé tantes animes
semblen debatre’s.

[’Amor de Déu assenyala el cami de
la veritat, de la justicia, del bé. Quan
ens decidim a respondre al Senyor: la
meva llibertat per a Vos, ens trobem
alliberats de totes les cadenes que
ens havien lligat a coses sense
importancia, a preocupacions
ridicules, a ambicions mesquines. I la
llibertat —tresor incalculable, perla
meravellosa que fora trist de llengar
a les bésties[46] — és esmercada tota
sencera a aprendre de fer el bé.[47]

Aquesta és la llibertat gloriosa dels
fills de Déu. Els cristians acovardits
—cohibits o envejosos— en llur
conducta, davant el llibertinatge dels



qui no han acollit la Paraula de Déu,
demostrarien tenir un concepte
miserable de la nostra fe. Si de debo
complim la Llei de Crist —si ens hi
esforcem, perqué no sempre ho
aconseguirem—, ens descobrirem
proveits d’aquesta meravellosa
gallardia d’esperit, que no necessita
anar a cercar enlloc més el sentit de
la dignitat humana més completa.

La nostra fe no és cap carrega, ni cap
limitaci6. Quina pobra idea de la
veritat cristiana manifestaria qui
raonés aixi! En decidir-nos per Déu,
no hi perdem res, ho guanyem tot:
qui al preu de ’anima conserva la
vida, la perdra; i qui perdi la seva vida
per amor meu, la retrobara.[48]

Hem tret la carta guanyadora, el
primer premi. Mai que hi hagi res
que ens privi de veure aixo
clarament, examinem l’'interior de la
nostra anima: potser hi trobarem
poca fe, poc tracte personal amb Déu,



poca vida d’oracio. Hem de pregar al
Senyor —mitjancant la seva Mare i
Mare Nostra— que ens augmenti el
seu amor, que ens concedeixi de
tastar la dolcor de la seva presencia,
ja que és tan sols quan hom estima
que arriba a la llibertat més plena: la
de no voler abandonar mai, per tota
I’eternitat, ’objecte dels nostres
amors.

[1]1Lc V, 4.
[2] Lc V, 8.

[3] St. Agusti, Sermo CLXIX, 13 (PL 38,
923).

[4] Lc XIX, 14.
[5] Dt XXX, 15-16, 19.
[6] Mt XIX, 21.

[7] Mt XIX, 22.



[8] Lc 1, 38.

[9] Hebr. X, 7.

[10] Cfr. Lc XXII, 44.
[11] Is LIII, 7.

[12] Ioh X, 17-18.
[13] Ioh VIII, 32.

[14] Origenes, Commentarii in
Epistolam ad Romanos, V, 6 (PG 14,
1034-1035).

[15] Cfr. Gal 1V, 31.
[16] Cfr. Ioh X1V, 6.
[17] Cfr. Act IX, 6.
[18] Mt XXII, 37.
[19] Rom VIII, 21.

[20] St. Maxim Confessor, Capita de
charitate, 11, 32 (PG 90, 995).



[21] St. Tomas d’Aquino, Super
epistolas S. Pauli lectura. Ad
Romanos, cap. II, lect. 111, 217 (ed.
Marietti, Torino, 1953).

[22] Origenes, Contra Celsum, VIII, 36
(PG 11, 1571).

[23] Mt 1V, 10.

[24] Cfr. Mt X1, 30.
[25] Ps 11, 3.

[26] Iudae, 12.

[27] Cfr. Mt XXI, 18.
[28] Ps XLII, 4.

[29] Cfr. Ps CII, 5.
[30] Cfr. Mt XI, 29-30.
[31] Dt VI, 5.

[32] Lled XIII, Enc. Libertas
praestantissimum, 20-VI-1888, ASS 20
(1888), 606.



[33] Simbol Quicumque.

[34] St. Agusti. De vera religione, XIV,
27 (PL 34, 133)

[35] St. Agusti, Ibidem (PL 34, 134).

[36] Ioh VIII, 34. St. Tomas d’Aquino,
Super Evangelium S. Ioannis lectura,
cap. VIII, lect. IV, 1204 (ed. Marietti,

Torino, 1952).

[37] Gal 1V, 31.

[38] Cfr. Gal 1V, 31.
[39] Ioh VIII, 36.

[40] Cfr. Rom VIII, 39.

[41] St. Tomas d’Aquino, Questiones
disputatae. De malo, q. V1, a. I.

[42] St. Agusti, In Ioannis Evangelium
tractatus, XXVI, 2 (PL 35, 1607).

[43] Lc X1V, 23.



[44] St. Agusti, In Ioannis Evangelium
tractatus, XXVI, 7 (PL 35, 1610).

[45] St. Tomas d’Aquino, Ibidem.
[46] Cfr. Mt. VII, 6.
[47] Cfr. Is I, 17.

[48] Mt X, 39.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/la-llibertat-un-do-
de-deu/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/la-llibertat-un-do-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/la-llibertat-un-do-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/la-llibertat-un-do-de-deu/

	La llibertat, un do de Déu

