
opusdei.org

La cristologia
catòlica

Text de la conferència que
Mons. Angelo Amato va
pronunciar durant les XLIII
Jornades de Qüestions
Pastorals, el passat dia 7 de
febrer al Seminari Conciliar de
Barcelona. L'acte fou organitzat
pel Centre Sacerdotal
Montalegre, iniciativa
promoguda per la Societat
Sacerdotal de la Santa Creu.

08/02/2008



[ Més informació de les XLIII
Jornades de Qüestions Pastorals ]

1. Una emergencia cristológica

Jesucristo constituye la identidad
cristiana en su estadio naciente, y la
cristología no es otra cosa que la
reflexión creyente sobre este ADN
del Cristianismo. En concreto la tarea
de la cristología es la de anunciar
siempre de nuevo y motivar
constantemente hoy la fe en el
misterio de la encarnación salvífica,
expresada en el símbolo niceno-
costantinopolitano de 381:

«Et in unum Dominum Iesum
Christum, Filium Dei unigenitum,

et ex Patre natum ante omnia
saecula.

Deum de Deo, lumen de lumine,
Deum verum de Deo vero,

https://opusdei.org/article/informacions-sobre-les-xliii-jornades-de-questions-pastorals/
https://opusdei.org/article/informacions-sobre-les-xliii-jornades-de-questions-pastorals/


genitum, non factum,
consubstantialem Patri: per quem
omnia facta sunt.

Qui propter nos homines et propter
nostram salutem descendit de caelis.

Et incarnatus est de Spiritu Sancto ex
Maria Virgine, et homo factus est.

Crucifixus etiam pro nobis sub
Pontio Pilato; passus et sepultus est,

et resurrexit tertia die, secundum
Scripturas,

et ascendit in caelum, sedet ad
dexteram Patris.

Et iterum venturus est cum gloria,

iudicare vivos et mortuos, cuius
regni non erit finis».

La cristología es, por lo tanto,
«intellectus et redditio mysterii
incarnationis et redemptionis in
cultura nostrae aetatis».



A diferencia de la teología ortodoxa,
anclada sustancialmente en la
cristología de los Padres de la Iglesia
y de los primeros siete concilios
ecuménicos, y a diferencia asimismo
de la teología protestante, con su
típica cristología de la Cruz, la
cristología católica presenta una
originalidad metodológica con una
triple referencia: escucha fundante
de la Sagrada Escritura, adhesión
indispensable a la tradición de la
Iglesia (gran teología, liturgia,
espiritualidad) y diálogo con la
cultura.

La cristología católica, por
consiguiente, tendría una constante
contenutística, al reproponer y
motivar siempre de nuevo el nucleo
esencial de la cristología
(encarnación y redención), y una 
variable metodológica, dada por el
diálogo con los diferentes contextos
culturales: secularización, pluralismo



religioso, post-modernidad,
relativismo, indiferentismo.

Si, teóricamente hablando, la
impostación católica parece la más
adecuada y completa, ya que es
capaz de componer de manera
armónica las instancias de fidelidad
a la tradición de la Iglesia (cristología
ortodoxa) y de adhesión al texto
bíblico (cristología protestante) con
las instancias y los desafíos
provenientes de la cultura
contemporánea, en realidad los
resultados no parecen del todo
satisfactorios. Con frecuencia la
cristología aparece reductiva,
minimalista, insuficiente, porque no
acoge el Misterio revelado en su
integridad. Y ello deriva – como
señala la Conferencia Episcopal
Española, aunque el juicio vale para
toda la Iglesia – de una concepción
racionalista de la fe y de la
revelación, de un humanismo
inmanentista aplicado a Jesucristo,



de la absolutización arbitraria del
método histórico-crítico. En
definitiva, se ha abandonado lo que
era específicamente cristiano, como
el valor definitivo y universal de la
revelación de Cristo, su condición de
Hijo del Dios vivo, su presencia real
en la Iglesia, la universalidad de su
sacrificio redentor. [1]

Se trata de una situación crítica, de
una verdadera y propia emergencia,
no fisiológica, desde luego, sino más
bien patológica, que afecta a toda la
Iglesia y necesita una rápida terapia
de curación.

2. Un Cristo «desfigurado»

2.1. Una investigación débil sobre
Jesucristo

No pretendemos de ningún modo
formular una valoración negativa de
la investigación histórico-crítica.
Reconocemos, por el contrario, que a
ella se debe un mayor conocimiento



del texto bíblico y del contexto social
y religioso de la Palestina del siglo
primero de la era cristiana. Sin
embargo, no podemos dejar de
constatar que tal investigación ha
fragmentado la imagen de Jesús en
una multiplicidad de
interpretaciones a menudo
contradictorias y no raramente
tendentes a disminuir su
importancia universalmente
salvífica.

Ciertamente, también el arte nos ha
transmitido una galería riquísima de
retratos: el Cristo transfigurado de
los iconos bizantinos no es el Cristo
muerto de Mantegna y el severo Juez
miguelangelesco de la Capilla Sixtina
no es el Cristo humanísimo y
desfigurado de Rouault. Pero en
todas estas imágenes emergía, en el
fondo, una precisa identidad: la del
Hijo de Dios encarnado, verdadero
Dios y verdadero hombre. La
creatividad artística respetaba



sustancialmente los cánones bíblicos,
ofreciendo, aún en la diversidad de
las interpretaciones, los rasgos
esenciales para un inmediato
reconocimiento del rostro de Cristo. 
[2]

Lo mismo se puede decir de las
grandes presentaciones literarias de
Jesús: diversas en sus puntos de vista
pero convergentes en las líneas de
fondo. El Cristo “epifanía de Dios” de
Fedor Dostoievskij es diverso del
Cristo “hijo del hombre” de Miguel de
Unamuno, así como el “Cristo de la
santa Agonía” de Georges Bernanos
no coincide con el Cristo
“revolucionario del amor” de
Giovanni Papini o con “el eterno
compañero del hombre” del Shusaku
Endo. Narraciones literarias
diferentes, pero el mismo Cristo de la
tradición bíblica y eclesial.

La investigación contemporánea
sobre el Jesús histórico, por el



contrario, parece haber extraviado el
rostro auténtico del Señor,
reduciéndolo a una oscura figura del
pasado, del cual nada puede
afermarse certeza, sino que fue al
máximo, un moralista, un
revolucionario o un predicador.

A diferencia de todos los demás
grandes personajes de la antigüedad
– Buda, Sócrates, Confucio, Julio
Cesar... – de los cuales no se discute
casi nada, respecto a Jesús hay un
verdadero y propio encarnizamiento
investigativo, que, con frecuencia,
llega, si no a negar su misma
existencia histórica, ciertamente a
disolver su significato y valor,
sembrando la sombra de la duda
sobre todo aquello que dijo e hizo,
que la Iglesia ha transmitido y vivido
con fidelidad en sus dos mil años de
existencia. Se trata de una verdadera
y propia galería de falsificaciones, en
las que Jesús se pierde en una
madeja de mitos y leyendas, en base



a pretendidos descubrimientos de
nuevas fuentes o desconcertantes
interpretaciones finalmente
“verdaderas” del fundador del
Cristianismo. [3]

Concordamos con cuanto Klaus
Berger, docente de Teología del
Nuevo Testamento en la facultad de
teología evangélica de la universidad
de Heidelberg y uno de los más
conocidos exegetas de lengua
alemana, afirma en su reciente libro
dedicado a Jesús:

«Algunos estudiosos han sacado su
imagen de Jesús exclusivamente de
una parte de los tres primeros
evangelios, los de Mateo , Lucas , 
Marcos , sin tener en consideración
el evangelio de Juan . Después han
puesto en cuestión la autenticidad de
muchas otras palabras de Jesús. Sin
demasiadas escrúpulos han
declarado leyenda textos que
podrían resultar embarazosos para



los iluminados contemporáneos,
atribuyendo a la comunidad formada
tras la Pascua la responsabilidad del
hecho de que Jesús se haya
convertido en una especie de Dios.
Esto ha redimensionado a Jesús: lo
ha convertido una persona
cualquiera, que ha dicho y hecho
menos de lo que cuenta el Nuevo
Testamento. Las narraciones sobre
Jesús fueron privadas de su sal,
haciéndose insulsas e insípidas. Y la
persona misma de Jesús fue
empequeñecida». [4]

Esta reducción hermenéutica de
Jesús acaba por apagar todo interés
en él y en sus ideales. Ha sido
reducido a una sombra aquel que se
ha definido luz del mundo. ¿Cómo se
puede seguir y amar a un fantasma
así? [5]

2.1. Una historia todavía por conocer

Todo ello, sin embargo, no es una
novedad. Para los estudiosos de la



investigación histórica sobre Jesús se
trata de una película ya vista. Hoy, de
hecho, parece que hayamos
regresado a los inicios de la Leben-
Jesu -Forschung de los siglos
[dieciocho y diecinueve] XVIII-XIX, 
[6] cuando, en plena euforia
racionalista, Hermann Samuel
Reimarus (+ 1768) rechazó como
fraudulenta la imagen
neotestamentaria de Jesús, muerto y
resucitado, verdadero Dios y
verdadero hombre. Tuvo inicio así el
llamado «retorno al auténtico Jesús
de la historia», con las numerosas
vidas racionalistas, sobre todo
protestantes, como, por ejemplo, la
de de Heinrich E.G. Paulus, que
acepta los milagros de Jesús, pero
explicándolos de modo racional: las
curaciones milagrosas serían debidas
a las simple fuerza sicológica de
Jesús. A las vidas racionalistas les
siguieron las interpretaciones
fantásticas, en las que la clave
interpretativa de Jesús ya no era la



razón sino la fantasía: se inventan
personajes, se narran episodios
jamás mencionados en los evangelios
– Jesús que llora por la muerte de
Sócrates (!) – , se prefieren los
apócrifos a los evangelios canónicos.
Estas vidas fantásticas, por ejemplo,
explican los milagros recurriendo a
la “Reiseapotheke” (una especie de
farmacia de viaje), que Jesús llevaba
siempre consigo.

A todo ello siguió la interpretación
mítica de David Friedrich Strauss, la
escéptica de Bruno Bauer (que negò
la misma existencia histórica de
Jesús), la estética de Ernst Renan, la
liberal de Adolf von Harnack, la
modernista de Alfred Loisy. En este
caleidoscopio interpretativo, había
una pre-comprensión de fondo: el
rechazo a priori de lo sobrenatural,
la duda metódica sobre la validez
testimonial de las fuentes
neotestamentarias y el



reconocimiento del solo mensaje
moralista de Jesús.

La publícistica hodierna – películas,
documentales, novelas,
publicaciones de nuevos “apócrifos”,
el “Jesus Seminar” – parece querer
proponer de nuevo el mismo clima
creado por la teoría del fraude de
Reimarus, que consideraba el
Cristianismo como fruto del engaño
de los primeros discípulos. Retorna,
pues, de actualidad el juicio del
famoso estudioso protestante
Joachim Jeremias, gran intérprete del
Nuevo Testamento, que definió tal
teoría «necia y diletante». [7]

2.3. El carácter «biográfico» de los
Evangelios

Afortunadamente, otros
acercamientos no ideológicos han
sacado a la figura de Cristo del
callejón sin salida del prejuicio
racionalista para colocarlo en la vía
maestra de la investigación científica



más sólida y no condicionada a
priori . Se trata de un siglo de
desarrollos originales y positivos,
que han dado resultados
convincentes.

En efecto, al racionalismo liberal se
opusieron con toda la fuerza de su
competencia y su prestigio los
exponentes de la llamada teología
dialéctica, que, con Rudolf Bultmann,
más que apuntar al Jesús de la
historia hicieron hincapié en el
Cristo del kerygma. Deseando, sin
embargo, reconocer también el dato
histórico, han sido numerosos los
estudiosos – entre los cuales el ya
citato Jeremias, pero también Ernst
Käsemann. Günther Bornkamm,
Heinz Conzelmann – que
revalorizaron en modo sustancial el
Jesús de la historia como importante
para la fe, desde el momento que la
comunidad cristiana primitiva no
tenía intención de dejar que se



esfumara en el mito la historia y la
persona de su maestro.

En esta línea de revalorización de la
fiabilidad histórica de los Evangelios,
se insertan estudiosos como Charles
Harold Dodd, con su insuperable
análisis de los fundamentos
históricos del cuarto evangelio; los
exponentes de la escuela
escandinava, con su estudio sobre los
medios y los controles de la
transmisión de la tradición oral y
escrita en tiempos de Jesús. La fase
más reciente de esta cuestión,
llamada “ Third Quest ” – tras la
“primera” racionalista y la “segunda”
bultmanniana y post-bultmanniana
–, subraya, sobre indiscutibles bases
arqueológicas, papirológicas e
histórico-documentarias (como la
valorización de nuevas fuentes no
ficticias sino auténticas: Qumran,
Nag-Hammadi, la literatura inter-
testamentaria y helenística), la
validez histórica de los Evangelios,



ofreciendo al respecto una adecuada
criteriología. En esta línea se pone el
óptimo volumen Jesús, la respuesta a
los enigmas del prof. Armand Puig i
Tàrrech. [8]

A todo ello se debe añadir también
una nutrida serie de estudiosos, que,
trabajando sobre la literatura
comparada, han dato asimismo una
respuesta convincente a la vexata
quaestio de si los Evangelios nos
transmiten una vida de Jesús o son
simplemente fruto del la experiencia
religiosa de la primera comunidad
cristiana. Desgraciadamente, una
actitud escéptica, tanto por parte de
la literatura académica como de la
formación catequística, tiende a
subestimar o incluso a rechazar del
todo la finalidad biográfica de los
Evangelios.

En realidad, comenzando con Clyde
Weber Votaw, que colocaba los
evangelios en el ámbito de la



literatura biográfica greco-romana, y
prosiguiendo con Graham N.
Stanton, Charles H. Talbert, Philip
Shuler (que motiva el carácter
biográfico del evangelio de Mateo),
Hubert Cancik (que muestra la
estructura historiográfica de
Marcos), y Klaus Berger, se llega a la
síntesis de Richard Burridge, el cual,
mediante un análisis comparado de
las biografías helenísticas greco-
romanas, incluído el Moisès de Filón
de Alejandría, reafirma el carácter
“biográfico” de los Evangelios.
Burridge muestra cómo el verdadero
género literario de los Evangelios es
el bíos . Como las biografás de la
época ( bíoi ), en efecto, también los
Evangelios tienen una longitud
relativamente breve; tienen un solo
protagonista (Jesucristo, y sólo él; los
demás personajess, incluída su
madre o el mismo Pedro, disponen
de un espacio mínimo); a diferencia
de las modernas biografías, se
concentran en el período más



significativo del personaje
biografiado: en nuestro caso en el
ministerio público de Jesús y en el
misterio pascual, con una breve
referencia a su nacimiento. [9]

Podemos entonces resumir los
resultados más fiables de la
investigación sobre la vida de Jesús
señalando lo siguiente:

1. los datos científicamente más
acreditados concuerdan en dar
testimonio del valor histórico de los
Evangelios;

2. los estudiosos revalorizan también
la fiabilidad histórica del Evangelio
de Juan, notando su fuerte conexión
con el propio ambiente socio-
cultural, con sus numerosos topoi ,
hoy arqueológicamente confirmados;

3. finalmente, un estudio
desapasionado, libre de prejuicios
racionalistas, lleva a concluir que los
Evangelios son parte del género



literario bíos : eso significa que las
narraciones evangélicas están más
interesadas en referir acerca de “las
gestas” de Jesús que a dar testimonio
de la “fe” de los primeros cristianos.

Los evangelios se concentran en la
persona, el mensaje, las actitudes y
las obras de Jesús, en resumen, sobre
su “vida”, en su momento más
decisivo. La experiencia cristiana, en
cambio, nos ha sido transmitida
sobre todo en el resto del Nuevo
Testamento: los Hechos de los
Apóstoles , las Epístolas y el 
Apocalipsis .

La Iglesia antigua no habría
elaborado los evangelios como bíoi si
no hubiera estado interesada en la
persona de Jesús. El hecho de que los
evangelistas hayan elegido
expresarse a través del género
literario Evangelio , indica que hay
una existencia histórica concreta en
la raíz de su testimonio: si la carne –



concluye Burridge – no hubiera
tenido relevancia para el evangelista
o si el revelador no hubiese asumido
en absoluto una existencia humana
plena, ¿por qué el evangelista habría
escrito un Evangelio? [10]

El valor histórico de los Evangelios y
su cualidad biográfica devuelven a la
teología una base insustituible para
su elaboración cristológica.

3. Armonía entre historia y fe: 
Jesús de Nazaret de Benedicto XVI

El volumen Jesús de Nazaret de
Joseph Ratzinger-Benedicto XVI – se
inserta en este contexto. [11]
Siguiendo las vicisitudes del tiempo,
se coloca en el punto más armonioso
de la investigación histórico-crítica
contemporánea. El texto contiene dos
importantes premisas para el estudio
de la cristología católica: una
premisa metodológica y otra
contenutistica.



3.1. Premisa metodológica

Metodológicamente hablando, el
Papa sigue la línea interpretativa que
reconoce tanto el valor histórico-
documental y “biográfico” de las
fuentes bíblicas, como la armonía
entre el Jesús de la historia y el Cristo
de la fe. Se individua, además, una
“cristología pre-pascual”, de la que el
mismo Jesús da testimonio durante
su existencia terrena.

El Santo Padre ya había preparado
este volumen con su libro Unterwegs
zu Christus (2003), en el cual, el
entonces cardenal Ratzinger
lamentaba tres límites presentes en
la cristología contemporánea. Ante
todo una inquietante 
descristologización , que reduce a
Jesús a un simple personaje
humanitario y tolerante, que no
exige nada y aprueba todo. [12] En
segundo lugar, el rechazo de lo
sobrenatural como algo que está



presente en la historia. Un prejuicio
que conduce a una interpretación de
la figura de Jesús que se dice
“científica”, pero que, en realidad, es
“ideológica”. [13] En tercer lugar,
una mal entendida actualización,
que se convierte en criterio
arbitrario de individuación de la
autenticidad las palabras y acciones
de Jesús, omitiendo elementos
centrales del misterio de Cristo, para
poner en evidencia sólo lo que se
“presupone” que es “actual”:

«Las presuposiciones acerca de lo
que Jesús no podía ser (Hijo de Dios)
y de lo que debía ser, se convierten
en criterios de interpretación, y
hacen aparecer como fruto de un
riguroso análisis histórico lo que en
realidad es sólo el resultado de
premisas filosóficas». [14]

En Jesús de Nazaret , el Santo Padre
relee la “historia” en su doble
significado, es decir, como



acontecimiento espacio-temporal ( 
Historie ) y como evento salvífico ( 
Geschichte ). Estos dos significados
dan la clave para entender en modo
armónico el “evento Cristo”, tal como
lo transmite la primera predicación
apostólica post-pascual (cf. Hch 2,
22).

La historia de Jesús no es una
creación mitológica de la comunidad
cristiana o una consecuencia de las
condiciones socio-políticas y
económicas del tiempo. Ella es un
soporte imprescindible de la realidad
de Jesús. Esa historia es necesaria
para no reducir la figura de Jesús a la
de un héroe imaginario o a un simple
maestro atemporal de humanidad, ni
caer en un fideísmo acrítico, como
sucede con las lecturas
fundamentalistas de la Biblia.

La originalidad del Cristianismo
reside justamente en la afirmación
de que la historia humana ha



acogido al “evento Cristo”, regalo de
amor del Padre a toda la humanidad;
el Verbo hecho carne que hay que
adorar; el Redentor que hay que
querer; el Juez escatológico que hay
que temer. Con eso se afirma que la
totalidad de su evento y cada uno de
sus «misterios» es historia de
salvación de Dios Trinidad para el
hombre. En Cristo, la historia
humana se ha convertido en evento
salvífico.

Por lo tanto no “ sola fides ”, porque
una “ fides sine historia ” es
infundada. Ni tampoco “ sola historia
”, porque una “ historia sine fide ” es
insuficiente para aferrar la verdad
del don de Dios en Cristo. Así, “ 
historia et fides ” están
inseparablemente unidas y
constituyen los pilares de la verdad
del Cristianismo, que es salvación en
la historia y en la fe.



Por la fe bíblica – advierte el Papa
con razón – es indispensable y
fundamental el factum historicum , es
decir la referencia a acontecimientos
históricos realmente acaecidos. El 
incarnatus est no es una afirmación
poética o simbólica, sino fuertemente
realista.

Por esto, él opta por una
interpretación eclesial ( exégesis
canónica ), que, si por un lado confía
en los resultados de la investigación
histórico-crítica, sin embargo no
absolutiza su valor ni comparte su
actitud de sospecha metódica.

Sus criterios interpretativos son por
tanto los siguientes: confianza en la
autenticidad histórica del dato
neotestamentario; afirmación de la
unidad y la continuidad entre el
Antiguo y el Nuevo Testamento;
importancia hermenéutica de la
tradición viva de la Iglesia; atención
a la analogía de la fe, entendida



como consonancia de las
correspondencias interiores del dato
de fe.

3.2. Premisa contenutística

La segunda premisa, que hace
referencia al contenido, constituye el
motivo dominante de la obra, y
consiste en la presentación de Jesús
como el nuevo Moisés profetizado
por las Escrituras. Lo que hizo
decisiva la figura de Moisés no fue
tanto su potencia taumatúrgica o la
liberación de su pueblo de la
esclavitud egipcia, sino más bien el
haber conversado «cara a cara» con
Dios, como hace el amigo con su
amigo (cf. Ex 33, 11). Este acceso
inmediato a Dios le permitió
comunicar al pueblo elegido la
palabra y la voluntad de Dios de
primera mano y sin falsificación.

Sin embargo, esta familiaridad tenía
límites. Moisés, incluso hablando con
Dios, no vio nunca su rostro, sino



sólo sus espaldas (Ex 33, 21s). La
visión plena de Dios debía ser
prerrogativa del nuevo Moisés, que
habría vivido en la presencia de Dios
no sólo como amigo, sino como Hijo.
Y de esta comunión filial él habría
sacado su autoridad doctrinal, la
eficacia de sus obras de poder y la
originalidad de sus actitudes: «A Dios
nadie lo ha visto jamás: el Hijo único,
que está en el seno del Padre, nos lo
ha dado a conbocer» (Jn 1, 18).

Benedicto XVI ve realizada en Jesús,
plenamente y sin límites, la promesa
del nuevo profeta y del mediador de
la nueva alianza. Ésta es la clave
para una recta comprensión de Jesús.
Su enseñanza «con autoridad» no
proviene de un aprendizaje humano,
recibido en una escuela, sino del
contacto inmediato con el Padre, que
él ve cara a cara y del que es “la
Palabra”: «La dimensión cristológica,
es decir, el misterio del Hijo como
revelador del Padre, la “cristología”,



está presente en todos los discursos y
en todas las acciones de Jesús». [15]

4. La revalorización de la
“cristología pre-pascual”

El volumen propone, por lo tanto,
abundantes elementos para una
cristología pre-pascual – ignorada
por la mayor parte de los manuales
de cristología –, ofrecida por el
mismo Jesús antes de la Pascua, que
posee todos los elementos que se
necesitan para una comprensión
correcta de su misterio. Una
cristología que por parte de Jesús es
explícita, pero que, antes de la
Pascua, queda implícita para los
discípulos. Ellos confesarán con fe a
Jesús en su encuentro con el
Resucitado. También aquí el Santo
Padre nos ofrece una novedad
teológica significativa, que merece
ser acogida y seguida.

Después del capítulo sobre las
tentaciones, el Papa afronta la



predicación de Jesús. El capítulo
tercero, en efecto, trata del Evangelio
del Reino, que constituye el eje de la
predicación pre-pascual de Jesús. La
llegada del Reino es la llegada misma
de Jesús. El Reino de Dios es Jesús en
persona. Es así rechazada la
interpretación secularística del Reino
o reino-centrismo , según la cual el
Reino indicaría sencillamente un
mundo en el que dominan la paz, la
justicia y la salvaguardia de la
creación, independientemente de la
referencia a Dios. Para el Papa, en
cambio, la expresión «Reino de Dios»
subraya justamente el señorío de
Dios, fuente y criterio de paz y
justicia en el mundo. Y es en
Jesucristo donde Dios obra y reina en
modo divino, es decir, sin poder
mundano; reinando y sirviendo con
amor; un amor que va hasta el fin,
hasta a la Cruz.

También el Sermón de la montaña
(capítulos cuarto y quinto) es



cristologicamente decisivo. Jesús se
sienta sobre la «cátedra» de la
montaña, no como los maestros de
Israel, sino como el nuevo Moisés, el
Moisés más grande, que amplía la
alianza a todos los pueblos sobre el
nuevo Sinai. El Sermón de la
montaña es la nueva Torah traída
por Jesús. El Papa no examina todo el
contenido del Sermón, sino que elige
tres temas: las Bienaventuranzas, la
nueva Torah del Mesías y la Oración.

Las Bienaventuranzas tienen un gran
valor para el discípulo, puesto que
antes han sido vividas y realizadas
por el mismo Cristo, como en su
prototipo. Ellas son una especie de
biografía oculta de Jesús; su retrato
fiel. [16] También las
Bienaventuranzas contienen
elementos concretos de una
cristología implícita o pre-pascual,
que el Papa, en este contexto, llama
“cristología escondida”. [17] Tras el
Sermón de la montaña yace la figura



de Cristo, de ese hombre que es Dios
y les enseña a sus discípulos las
sendas de la verdadera vida.

Después de las Bienaventuranzas se
presenta la Torah del nuevo Mesías,
que no ha venido para abolir la ley
antigua sino a darle cumplimiento.
Este cumplimiento exige un “ plus ”
de justicia: la justicia de los
discípulos de Jesús, en efecto, tiene
que ser superior a la de los escribas y
fariseos. Aún en la fidelidad y la
continuidad, la relación entre la
Torah de Moisés y la Torah del
Mesías es, sin embargo, ilustrada a
través de una serie de antítesis: «se
dijo a los antiguos, pero yo os digo».

Con el fin de hacer luz sobre este
aspecto sorprendente, el Papa teje un
respetuoso diálogo con Jacob
Neusner, un rabino contemporáneo,
el cual, conversando idealmente con
Jesús, resulta impresionado por la
grandeza y pureza de sus palabras. 



[18] Sin embargo, el rabino se queda
perplejo frente a la imposibilidad de
conciliar el corazón del Sermón de la
montaña con la Torah, decidiendo no
seguir a Jesús, sino permanecer fiel
al “eterno Israel”. [19]

¿Qué es lo que ha turbado al hebreo
observante Neusner frente al
mensaje de Jesús? La centralidad del
Yo de Jesús, que imprime a todo una
nueva dirección: «La perfección, el
ser santos como Dios es santo,
exigido por la Torah, ahora consiste
en seguir a Jesús». [20]

Es este el punto que distingue el
mensaje de Jesús de la fe del “eterno
Israel”. Cristo se coloca en el lugar de
la Torah: «Jesús se entiende a sí
mismo como la Torah, la palabra de
Dios en persona». [21] En las antítesis
del Sermón de la montaña aparece la
sublimidad del ethos del nuevo
Mesías: «no sólo no matar, sino ir al
encuentro del hermano con el que se



está en conflicto para reconciliarse
con él; nada de divorcios; no sólo
igualdad en el derecho (ojo por ojo,
diente por diente), sino dejarse
golpear sin devolver el golpe; amar
no solamente al prójimo, sino incluso
al enemigo». [22]

Esta cristologización de la Torah, que
impide al hebreo Neusner seguir a
Jesús, es el núcleo irrenunciable de la
enseñanza de Jesús.

Lo que la cristología católica
frecuentemente no consigue ver, el
hebreo Neusner lo ha percibido
claramente: antes de la Pascua, en su
predicación, Jesús ha pretendido
tener una autoridad suprema, la
autoridad misma de Dios.

La lectura cristológica del Jesús
prepascual continúa en los capítulos
sucesivos con la oración de Jesús, con
la vocación de los discípulos, con el
mensaje de las parábolas. El
amplísimo capítulo octavo trata más



tarde de las grandes imágenes
juánicas relativas a Jesús. Frente a
una exégesis a la que le cuesta
bastante reconocer la historicidad
del cuarto Evangelio, considerándolo
una reconstrucción teológica tardía,
el Papa afirma, por el contrario,
siguiendo una exégesis más atenta a
la fiabilidad histórico-documentaria,
que el cuarto Evangelio se apoya en
un conocimiento
extraordinariamente preciso de los
lugares y de los tiempos y que,
además, su autor es un testigo ocular
fiable y veraz de los hechos de Jesús:

«La verdadera pretensión del
[cuarto] Evangelio es la de haber
transmitido correctamente el
contenido de los discursos, el auto-
testimonio de Jesús en las grandes
controversias desarrolladas en
Jerusalén, a fin de que el lector
encuentre de veras los contenidos
decisivos de este mensaje y en él la
auténtica figura de Jesús». [23]



El Evangelio de Juan, en cuanto
“Evangelio pneumático”, no ofrece
una simple transcripción
taquigráfica de las palabras y de las
acciones de Jesús, sino que nos
acompaña, mediante el comprender
en el recuerdo, en la profundidad de
la palabra y de los acontecimientos:
«Este Evangelio nos muestra al
verdadero Jesús, y podemos usarlo
tranquilamente como fuente sobre
Jesús». [24]

Tras haber recalcado y justificado la
fiabilidad histórica del cuarto
Evangelio, el Papa ilustra, con su
extraordinaria finura expositiva, las
grandes imágenes cristológicas
contenidas en él: el agua, la vid y el
vino, el pan, el pastor.

Con la confesión de Pedro, en el nono
capítulo, tenemos otra importante
confirmación de la autocomprensión
de Jesús, que se ponía en el mismo
plano del Dios viviente:



«Era éste el elemento que la fe
rígidamente monoteísta de los
Hebreos no conseguía aceptar; era
éste el elemento que incluso el
mismo Jesús podía preparar sólo
lenta y gradualmente. Era éste
también el elemento que – sin
olvidar la continuidad
ininterrumpida con la fe en la
unicidad de Dios – impregna su
entero mensaje y costituye su
aspecto más nuevo, particular y
distintivo. El hecho de que el proceso
ante el Procurador romano se
transformara en un proceso contra
un mesianismo político correspondía
al pragmatismo de los Saduceos. Pero
incluso el mismo Pilatos intuyó que,
en realidad, se trataba de cosa muy
distinta, esto es, que nunca le
habrían entregado para condenarlo a
un “rey” que fuera en verdad
políticamente prometedor». [25]

En Jesús las palabras y las promesas
mesiánicas se hacen realidad de



forma desconcertante e inesperada.
Y los discípulos, turbados, percibían
que verdaderamente Jesucristo era
Dios en persona. Y manifestaban su
convicción con los títulos de la
Antigua Alianza: Cristo, Hijo de Dios,
Señor. Sólo tras la resurrección la luz
de Pascua hizo exclamar a Tomás en
modo explícito y pleno: «Señor mío y
Dios mío» (Jn 20,28).

También el hecho de la
Transfiguración tiene que ver con la
divinidad de Jesús, estrechamente
relacionada con el misterio de la
Cruz. En este evento se hace visible
la íntima compenetración del ser de
Jesús con Dios. En su ser uno con el
Padre, Jesús mismo es Luz de Luz:

«Aquello que Él es en su intimidad y
aquello que Pedro había tratado de
decir en su confesión se hace
perceptible en este momento incluso
a los sentidos: el ser de Jesús en la luz



de Dios, su propio ser luz como Hijo».
[26]

El volumen se concluye con el
capítulo décimo, que completa esta
original cristología pre-pascual con
los títulos y las afirmaciones que
Jesús mismo se atribuye. Si después
de la Pascua se impusieron
apelativos como Cristo (Mesías), 
Kyrios (Señor), Hijo de Dios, antes de
la Pascua Jesús mismo utilizó en
referencia a sí mismo los títulos “Hijo
del hombre”, “el Hijo” y la expresión
“Yo soy”. Con ello Jesús manifesta su
propia originalidad y su caraterística
exclusiva, que es la de estar en
comunión filial con el Padre, en una
comunión no sólo de carácter
intelectual, sino también ontológica:
Jesús es verdaderamente el Hijo de
Dios y Dios él mismo. Cuando el
primer Concilio de Nicea (325 d.C.)
usó el adjetivo omooúsios (de la
misma substancia o consubstancial
al Padre), no helenizó la fe, sino que



fijó el elemento incomparablemente
nuevo que había aparecido en el
hablar de Jesús con el Padre: «En el
Credo de Nicea la Iglesia, junto con
Pedro, dice siempre de nuevo a Jesús:
“Tú eres el Cristo, el Hijo del Dios
vivo” (Mt 16, 16)». [27] 5. Cristología
y tradición bíblico-ecclesial: una
indispensable correción de rumbo

Si hasta ahora hemos dado gran
espacio al libro del Santo Padre, lo
hemos hecho con la precisa
convicción de que la obra constituye
un verdadero “ turning point ” de la
cristología católica contemporánea y,
por consiguiente, un importante
indicador en la investigación, en la
enseñanza y en la catequesis. El Jesús
de Nazaret ratzingeriano es el mismo
que nos ha transmitido la tradición
bimilenaria de la Iglesia, no como
fruto de la creatividad de la
comunidad cristiana primitiva, sino
como manifestación auténtica y
veraz de la persona, de las palabras,



de las actitudes y de las obras de
Jesús de Nazaret. La comunidad
cristiana no ha inventado,
desfigurato o transfigurado a Jesús
de Nazaret. Simplemente lo ha
testimoniado y anunciado con
coherencia.

Por ello el volumen del Papa – que
pronto se completará con la segunda
parte, relativa al evento de la
encarnación y al misterio pascual –
por sí solo contiene implícitamente
un conjunto de orientaciones
“contenutísticas” y “bibliográficas”
no sólo para una actualización de
nociones, sino sobre todo para una
significativa correción de rumbo de
la actual navegación de la cristología
católica. [28]

6. Cristología y diálogo
interreligioso

6.1. Los desafíos de la cultura
contemporánea a la cristología



Un elemento intrínseco del método
teológico nos lo da el auditus
culturae , que al día de hoy puede ser
estimulado por un triple diálogo:
diálogo con las otras religiones del
mundo, diálogo con la cultura post-
moderna, diálogo con las situaziones
de injusticia.

Por lo que se refiere al diálogo
interreligioso, es un hecho que hoy
como ayer la humanidad vive en una
pluralidad de religiones, y es otro
dato de hecho que la Iglesia católica
no rechaza nada de cuanto es
verdadero y santo en las otras
religiones. [29] Por otra parte,
empero, el Señor Jesús, antes de
ascender al cielo, confió a sus
discípulos el mandato de anunciar el
Evangelio al mundo entero y de
bautizar a todas las naciones (cf. Mc
16, 15-16 passim ). Esta misión
universal de la Iglesia, que nace del
mandato explícito y solemne de



Jesús, se halla todavía lejos de su
cumplimiento. [30]

El desafío que la presencia de fieles
de otras religiones constituye para
los católicos tiene un doble efecto: les
obliga a redescubrir su propia
identidad de bautizados y les
constriñe a valorar el significato
salvífico de las otras religiones.

Desgraciadamente, sin embargo, en
la práctica y en la profundización
teórica del diálogo entre la fe
cristiana y las otras tradiciones
religiosas «el perenne anuncio
misionero de la Iglesia es hoy puesto
en peligro por teorías de tipo
relativista, que pretenden justificar
el pluralismo religioso, no sólo de
facto sino también de iure (o de
principio)». [31] Y a estas teorías
decididamente pluralistas y
relativistas se dirige la Declaración 
Dominus Iesus de la Congregación
para la Doctrina de la Fe, al fin de



contestar sus presupuestos y
rechazar sus conclusiones.

En realidad, una respuesta oportuna
y autorizada a las hipótesis
pluralistas de la teología de las
religiones – ya sustancialmente
presentes en los años ‘80 en la
reflexión teológica sobre todo en
lengua inglesa – había sido dada ya
en 1990 por la Encíclica –
fundamentalmente cristológica y
doctrinal, además de misionera – 
Redemptoris missio de Juan Pablo II.
En ella se afirmaba: 1. Jesucristo es el
único salvador de la humanidad ( 
RMi n. 4-11); 2. existe una indisoluble
unidad personal entre el Verbo
eterno y el Jesús histórico ( RMi n. 6);
3. el reino de Dios se identifica con la
persona misma de Jesucristo, y la
Iglesia está al servicio del Reino ( RMi
n. 12-20; n. 9).

A propósito de Jesucristo, Único
Salvador» de la entera humanidad,



fuente de gracia y salvación también
fuera del Cristianismo, Juan Pablo II
se expresaba así:

«Los hombres, pues, no pueden
entrar en comunión con Dios, si no es
por medio de Cristo y bajo la acción
del Espíritu. Esta mediación suya
única y universal, lejos de ser
obstáculo en el camino hacia Dios, es
la via establecida por Dios mismo, y
de ello Cristo tiene plena conciencia.
Aun cuando no se excluyan
mediaciones parciales, de cualquier
tipo y orden, éstas sin embargo
cobran significado y valor 
únicamente por la mediación de
Cristo y no pueden ser entendidas
como paralelas y complementarias» (
RMi n. 5).

Este importante pronunciamiento
magisterial ha sido desatendido en
sus afirmaciones doctrinales
probablemente por dos motivos: por
su contexto temporal, dado que en la



teología occidental no se entendió de
inmediato la extensión de las tesis
pluralistas y su perniciosa
importancia; y por su índole
misionera, en cuando la encíclica fue
recibida, leída e interpretada en sus
aspectos propiamente
misionológicos, pastorales y
espirituales más que en sus aspectos
doctrinales.

Tampoco el documento de la
Comisión Teológica Internacional “ El
Cristianismo y las religiones ” (1997), 
[32] que, retomando el magistero de
la Iglesia, ofrecía un amplio y
orgánico cuadro de referencia para
aclarar la relación salvífica del
misterio de Cristo y de la Iglesia con
las otras religiones, ha tenido mejor
fortuna. La consecuencia ha sido una
ulterior difunsión a todos los niveles,
doctrinales y pastorales, de teorías y
de actitudes decididamente
relativistas y pluralistas.



Añadamos en seguida que, teniendo
en cuenta la particular situación
teológica de Asia, en noviembre del
1999, en la exhortación apostólica
post-sinodal Ecclesia in Asia , el Santo
Padre Juan Pablo II reafirmaba
oportunamente la doctrina de la
unicidad y universalidad salvífica del
misterio de Cristo:

«Desde el primer instante del tiempo
hasta el último, Jesús es el único
Mediador universal. También para
cuantos no profesan explícitamente
la fe en él como Salvador, la
salvación llega a través de él como
gracia, mediante la comunicación del
Espíritu Santo. Nosotros creemos que
Jesucristo, verdadero Dios y
verdadero hombre, es el único
Salvador, dado que sólo él, el Hijo, ha
realizado el plan universal de la
salvación». [33]

6.2. La Declaración “ Dominus Iesus ”



En este inexplicable clima de
desatención e incluso en ocasiones
aversión, la Congregación interviene
con un documento extremadamente
breve y con un «lenguaje expositivo»
de indudable claridad (DI n. 3). La
Declaración no pretende tratar de
modo orgánico y amplio toda la
problemática relativa a la unicidad y
universalidad del misterio de Cristo y
de la Iglesia, ni proponer soluciones
teológicas originales, sino
simplemente exponer de nuevo los
fundamentos de la doctrina católica,
a menudo olvidados o negados por la
teología pluralista incluso católica.

Desde un punto de vista cristológico,
tres son sustancialmente los
contenidos doctrinales que la 
Declaración “Dominus Iesus” desea
recalcar para contrastar
interpretaciones erróneas o
ambiguas acerca del acontecimiento
central de la revelación cristiana, o
sea sobre el significado y el valor



universal del misterio de la
encarnación:

1. la plenitud y la definitividad de la
revelación de Jesús (n. 5-8);

2. la unidad de la economía salvífica
del Verbo encarnado y del Espíritu
Santo (n. 9-12);

3. la unicidad y universalidad del
misterio salvífico de Jesucristo (n.
13-16).

1. La reafirmación de la plenitud y de
la definitividad de la revelación
cristiana pretende oponerse a la tesis
sobre el carácter limitato, incompleto
e imperfecto de la revelación de
Jesucristo, considerada como
complementaria a aquella presente
en las otras religiones. El
fundamento de esta aserción errónea
sería el hecho de que la plena y
completa verdad acerca de Dios no
podría ser monopolio de ninguna
religion histórica. Ni siquiera el



Cristianismo, por tanto, podría
expresar adecuadamente todo el
entero misterio de Dios.

Esta posición es rechazada como
contraria a la fe de la Iglesia. Jesús,
en cuanto Verbo del Padre, es «el
camino, la verdad y la vida» (Jn 14,
6). Es él quien revela la plenitud del
misterio de Dios: «A Dios nadie lo ha
visto jamás: el Hijo Único, que está
en el seno del Padre, nos lo ha dado a
conocer» (Jn 1, 18). Justamente, la 
Declaración indica que la fuente de la
plenitud, la globalidad y la
universalidad de la revelación
cristiana es la persona divina del
Verbo encarnado: «La verdad sobre
Dios no es abolida o reducida porque
sea dicha en lenguaje humano. Ella,
en cambio, sigue siendo única, plena
y completa porque quien habla y
actúa es el Hijo de Dios
encarnado» (n. 6). Por consiguiente,
la revelación cristiana lleva a
plenitud todas las demás



revelaciones salvíficas de Dios a la
humanidad.

2. En cuanto a la unidad de la
economía salvífica del Verbo la 
Declaración pretende contrastar tres
tesis que, con el objeto de fundar
teológicamente el pluralismo
religioso, buscan relativizar y
disminuir la originalidad del
misterio de Cristo.

La primera considera a Jesús de
Nazaret, como una de las tantas
encarnaciones histórico-salvíficas del
Verbo eterno, reveladora de lo divino
no de manera exclusiva, sino
complementaria a otras figuras
históricas. Contra tal tesis, se
reafirma la unidad entre el Verbo
eterno y Jesús de Nazaret. Solo Jesús
es el Hijo y el Verbo del Padre. Es por
lo tanto contrario a la fe cristiana
introducir una cualquiera separación
entre el Verbo y Jesucristo: Jesús es el
Verbo encarnado, persona una e



indivisible, hecho hombre para la
salvación de todos (cf. n. 10).

Una segunda tesis errónea, derivata
de la primera, establece una
distinción dentro de la economía del
misterio del Verbo. En virtud de ella,
existiría una doble economía
salvífica, la del Verbo eterno y la del
Verbo encarnado: «La primera
tendría una plusvalía de
universalidad respecto a la segunda,
limitada solamente a los cristianos,
aunque si bien en ella la presencia de
Dios sería más plena» (n. 9). La 
Declaración rechaza esta distinción y
reafirma la fe de la Iglesia en la
unicidad de la economía salvífica
querida por Dios, Uno y Trino, «cuya
fuente y centro es el misterio de la
encarnación del Verbo, mediador de
la gracia divina en el plan de la
creación y de la redención» (n. 11).
Jesucristo, Hijo de Dios hecho
hombre, es el único mediador y
redentor de toda la humanidad: si



hay elementos de salvación y de
gracia fuera del Cristianismo, estos
hallan su fuente y su centro en el
misterio de la encarnación del Verbo.

Una tercera tesis errónea separa, en
cambio, la economía del Espíritu
Santo de aquella del Verbo
encarnado: la primera tendría un
carácter más universal que la
segunda. La Declaración rechaza
también esta hipótesis como
contraria a la fe católica. La
encarnación del Verbo es, en efecto,
un evento salvífico trinitario: «el
misterio de Jesús, Verbo encarnado,
constituye el lugar de la presencia
del Espíritu Santo y la razón de su
efusión a la humanidad, no sólo en
los tiempos mesiánicos, sino también
antes de su venida en la historia» (n.
12). El misterio de Cristo está
íntimamente conectado con el del
Espíritu Santo, por lo cual la acción
salvífica de Jesucristo, con y por su
Espíritu, se extiende, más allá de los



confines visibles de la Iglesia, a toda
la humanidad. Hay una única
economía divina trinitaria, que se
extiende a la humanidad entera, por
lo cual «los hombres no pueden
entrar en comunión con Dios si no es
por medio de Cristo y bajo la acción
del Espíritu» [34] (n. 12).

3. Finalmente, contra la tesis que
niega la unicidad universalidad
salvífica del misterio de Cristo, la 
Declaración reafirma que «debe ser 
firmemente creída , como dato
perenne de la fe de la Iglesia, la
proclamación de Jesucristo, Hijo de
Dios, Señor y único salvador, que en
su evento de encarnación, muerte y
resurrección ha llevado a
cumplimiento la historia de la
salvación, que tiene en él su plenitud
y su centro» (n. 13). Recogiendo los
numerosos datos bíblicos y
magisteriales, se declara que «la
voluntad salvífica universal de Dios
Uno y Trino es ofrecida y cumplida



una vez para siempre en el misterio
de la encarnación, muerte y
resurrección del Hijo de Dios» (n. 14).

La misma Congregación para la
Doctrina de la Fe publicò en 2001 una
Notificación a propósito del libro de
Jacques Dupuis, Hacia una teología
cristiana del pluralismo religioso . La
Notificación confuta algunas
afirmaciones erróneas o peligrosas,
reproponiendo, en la línea trazada
por la Dominus Iesus , la verdad
evangélica de la mediación salvífica
única y universal de Jesucristo, de la
unicidad y plenitud de la revelación
cristiana, de la acción salvífica
universal del Espíritu Santo, de la
ordenación de toda la humanidad a
la Iglesia.

7. Cristología y diálogo con la
cultura contemporánea

El diálogo con la cultura
contemporánea implica también el
encuentro con la llamada cultura



post-moderna, fundamentalmente
relativista y pluralista. Este diálogo,
por tanto, no puede descuidar la
recta metodología teológica.

Un ejemplo de tergiversación
metodológica lo constituye la
interpretación post-moderna de la
cristología realizada por Roger
Haight, el cual, pretendiendo
valorizar el dato cultural
contemporáneo – o aquello que él
considera como tal –, corre el riesgo,
sin embargo, de falsear el dato de fe.

Para Haight, en efecto, «no se puede
seguir afirmando […] que el
Cristianismo es la religión superior o
que Cristo es el Centro absoluto,
respecto al cual todas las demás
mediaciones históricas son relativas.
[…] En la cultura post-moderna es
imposible pensar […] que una
religión pueda pretender ser el
centro al cual todas las demás deben
ser reconducidas». [35]



Con una impostación metodológica
errónea las consecuencias son
fácilmente imaginables. De hecho, la 
Notificación de la Congregación para
la Doctrina de la Fe relativa al libro 
Jesus Symbol of God de Roger Haight,
además de señalar una metodología
carente, enumera algunas otras
graves carencias de contenido acerca
de la preexistencia del Verbo, la cual
no tendría un fundamento bíblico;
acerca de la divinidad de Jesús, el
cual sería solo una persona finita,
una persona humana, un ser
humano exactamente como cada uno
de nosotros; acerca de la Santísima
Trinidad, cuyo misterio resulta
vanificado por la negación de la
divinidad de Jesús; acerca del valor
salvífico de la muerte de Jesús, que
sería sólo un profeta; acerca de la
unicidad y universalidad de la
mediación salvífica de Jesús y de la
Iglesia: sólo Dios operaría la
salvación, la mediación universal de
Jesús no sería, pues, necesaria;



acerca de la resurreción, que
carecería de pruebas históricas. [36]

También en el ámbito de las
situaciones de injusticia y de
pobreza, una errada impostación
teológica no sólo no responde a las
exigencias de justicia y de
solidaridad, sino que priva a la
teología de su verdadera fuerza, esto
es, la del Evangelio de Jesús. En la fe
de la Iglesia, fuente de cualquier
discurso teológico, y no separada de
ella, la Iglesia de los pobres recibe su
valoración cristiana, como
testimonia la larga tradición de la
doctrina social de la Iglesia, que sale
al paso evangélicamente de las
exigencias de equidad e igualdad de
todo ser humano.

La falta de atención a las fuentes de
la fe, pone en riesgo contenidos
substanciales de la confesión de fe
cristiana. Por ello la Notificación de
la Congregación para la Doctrina de



la Fe sobre la cristología de Jon
Sobrino, poniendo de manifiesto la
debilidad de sus presupuestos
metodológicos, enumera las
interpretaciones erróneas dadas por
el autor a la divinidad de Jesús, al
misterio de la encarnación, a la
relación Jesucristo-Reino de Dios, a la
autoconciencia de Jesús, al valor
salvífico de su muerte. [37] 8. La
guía del magisterio

En nuestra reflexión sobre la
cristología católica hemos omitido un
importante acento, esto es, la
referencia antropológica. La
cristología – o sea, el recto anuncio
de Cristo – es base insustituible para
una sana antropología cristiana. 
Cristo y hombre son términos co-
esenciales. Cristo, Hijo de Dios
encarnado, se ha hecho verdadero
hombre, al fin de que el hombre
pudiese hacerse verdadero hijo de
Dios:



«Por esto la Palabra se hizo hombre y
el Hijo de Dios se hizo hijo del
hombre, para que el hombre,
captando la Palabra y recibiendo la
filiación, se hiciese hijo de Dios». [38]

La cristología católica debe
recuperar el auténtico Cristo bíblico-
eclesial, piedra angular de la Iglesia,
para poder relanzar una auténtica
antropología cristiana, que restituya
al hombre post-moderno la
esperanza y el gozo de su existencia
humana.

En tal recuperación nos ha hecho de
guía también el magisterio de la
Iglesia, que, no sólo no es insensible
a la investigación, apreciando su
perseverancia y sus fatigas, sino que,
al contrario, recoge con gratitud sus
frutos maduros y los difunde a
manos llenas.

Con todo ello contribuye a poner de
nuevo en la justa dirección el
indispensable trabajo de búsqueda y



profundización bíblico-teológica.
Como para el debate mariológico y
eclesiológico de los años 1970-1990,
también para la quaestio
christologica del pasado ventenio el
magisterio se hace interlocutor y
protagonista de la correcta
elaboración metodológica y
contenutística de la comprensión
verdadera de Jesús al inicio del
tercer milenio.

Este protagonismo no está dictado
por actitudes censorias, sino por el
amor: « Solus amor ». Asì Pedro
respondió a Jesús: «Señor, tu lo sabes
todo; tú sabes que te amo» (Jn 21, 17).
De este amor por Jesús brota la
misión pastoral de Pedro y de los
Apóstoles.

+Angelo Amato, SDB

.....................................................................................
[1] Cf. Conferencia Episcopal
Española, Teología y Secularización



en España , Edice, Madrid 2006, n. 5,
per sobre todo n. 23-32.

[2] Cf. Christoph L. Frommel y
Gerhard Wolf (a cura), L’immagine di
Cristo dall’acheropita alla mano
d’artista , Biblioteca Apostolica
Vaticana, Città del Vaticano 2006.

[3] Un ejemplo típico lo tenemos en
la novela The Da Vinci Code (2003) de
Dan Brown, en la que no se sabe si
lamentar más la ignorancia respecto
a Jesús de Nazaret y la Iglesia o la
arrogancia con la que propone una
larga serie de verdaderas y propias
falsificaciones históricas e
interpretativas. Para una crítica
rigurosa de los errores contenidos en
esta “ fiction ”, cf. Carl E. Olson y
Sandra Miesel, The Da Vinci Hoax.
Exposing the Errors in The Da Vinci
Code , Ignatius Press, San Francisco
2004. El hecho, sin embargo, de que
entre los cristianos se haya
producido un desconcierto tal



respecto al libro y al film, demuestra
la escasa importancia dada tanto en
las escuelas teológicas como en la
catequesis a la historia de los
orígenes del Cristianismo y a sus
fuentes. Paradójicamente, el mismo
desorientamiento se ha dado ante el
film “ The Passion of Christ ” (USA-
Italia 2004), clasificado “restricted”en
los Estados Unidos de América, esto
es, prohibido a menores de 17 años
no acompañados. Y sin embargo la
película contenía no una narración
novelesca, sino la descripción
evangélica puntual de la pasión de
Jesús, con las escenas realistas de la
traición de Judas, de la flagelación,
de la coronación de espinas, del cruel
camino al Calvario de Jesús cargado
con la cruz, de la crucifixión y de la
muerte. El suplicio crudelísimo de la
crucifixión con el golpe final de la
lanza es exactamente lo que sucedió
hace veinte siglos, y que viene
representado en la piedad mariana



por los misterios dolorosos del
Rosario.

[4] K. Berger, Gesù , Queriniana,
Brescia 2006, p. 9-10.

[5] «Un Jesús irreconocible», es el
juicio que José Rico Pavés ha dado
recientemente a un volumen sobre
Jesús, muy difundo en España: J.A.
Pagola, Jesús. Aproximación
histórica , PPC, Madrid 2007.

[6] Cf. A. Schweitzer, Storia della
ricerca sulla vita di Gesù , Brescia,
Paideia 1986.

[7] J. Jeremias, Il problema del Gesù
storico , Brescia, Paideia 1973, p. 11.

[8] A. Puig i Tàrrech, Gesù. La
risposta agli enigmi , San Paolo,
Cinisello B. 2007.

[9] R. Burridge, What Are the
Gospels? A Comparison with Graeco-



Roman Biography, Cambridge,
University Press 1992.

[10] Ib. p. 257.

[11] Joseph Ratzinger – Benedetto
XVI, Gesù di Nazaret , Rizzoli, Milano
2007.

[12] J. Ratzinger, In cammino verso
Gesù Cristo , San Paolo, Cinisello B.
2004, p. 6.

[13] Ib. p. 52.

[14] Ib. p. 53.

[15] Joseph Ratzinger – Benedicto
XVI, Gesù di Nazaret , p. 28.

[16] Ib. p. 98.

[17] Ib. p. 124.

[18] J. Neusner, Un rabbino parla con
Gesù , San Paolo, Cinisello B. 2007.



[19] Joseph Ratzinger – Benedetto
XVI, Gesù di Nazaret , p. 130.

[20] Ib. p. 131.

[21] Ib. p. 137.

[22] Ib. p. 151.

[23] Ib. p. 269.

[24] Ib. p. 275.

[25] Ib. p. 350-351.

[26] Ib. p. 357.

[27] Ib. p. 405.

[28] Para el género literario
“manuales de cristología”, que
substancialmente siguen la línea
hermeneútica eclesial presente en el
libro del Papa, señalamos los
siguientes: Angelo Amato, Gesù il
Signore. Saggio di cristología ,
Edizioni Dehoniane, Bologna 2003,
sexta edición revisada y ampliada



con cuatro capítulos, con bibliografía
internacional en cada uno de los
dieciocho capítulos. Con traducción
española: Jesús el Señor , BAC,
Madrid 2006, tercera edición;
Fernando Ocáriz – Lucas F. Mateo
Seco – José Antonio Riestra, Il
Misterio di Cristo. Manuale di
Cristología , Apollinare Studi, Roma
2000, p. 335; Christoph Schönborn –
Michael Konrad – Hubert Philipp
Weber, Dio inviò suo Figlio . 
Cristología , Jaca Book, Milano 2002,
pp. 312.

[29] Concilio Ecuménico Vaticano II,
Decl. Nostra aetate , n. 2.

[30] Así se expresaba en 1990 Juan
Pablo II en la encíclica Redemptoris
missio , n. 1 (= RMi).

[31] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Decl. Dominus Iesus , n. 4. De
ahora en adelante las citas
aparecerán en el texto con la sigla DI.
Para el texto de la Declaración, véase:



Congregatio pro Doctrina Fidei, 
Documenta inde a Concilio Vaticano
Secundo Expleto Edita (1966-2005) ,
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano 2006, p. 496-517.

[32] Cf. Commissione Teologica
Internazionale, Il Cristianismo e le
religioni , en Commissione Teologica
Internazionale, Documenti
1969-2004 , Edizioni Studio
Domenicano, Bologna 2006, p.
543-597.

[33] Juan Pablo II, Exhort. post-sin. 
Ecclesia in Asia , n. 14.

[34] Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
missio , n. 5.

[35] Roger Haight, Jesus Symbol of
God , Orbis Books, Maryknoll 1999, p.
333.

[36] Congregatio pro Doctrina Fidei, 
Notificatio de opere “Jesus Symbol of
God” a Patre Rogerio Haight S.J. edito,



13 dicembre 2004 , en Congregatio
pro Doctrina Fidei, Documenta , p.
620-628.

[37] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Notificazione sulle opere
del P. Jon Sobrino, Jesucristo
Liberador. Lectura histórico-teológica
de Jesús de Nazaret (Madrid 1991) e
La fe en Jesucristo. Ensayo desde las
víctimas (San Salvador 1999), 26
novembre 2006 , Libreria Editrice
Vaticana, Città del Vaticano 2006.

[38] Ireneo, Adversus haereses , III,
19, 1.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-cristologia-
catolica/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-cristologia-catolica/
https://opusdei.org/ca/article/la-cristologia-catolica/
https://opusdei.org/ca/article/la-cristologia-catolica/

	La cristologia catòlica

