
opusdei.org

La creació no és ni
un moviment ni una
mutació

Us oferim el Discurs del Sant
Pare Benet XVI a l’Assemblea
plenària de l’Acadèmia
Pontifícia de ciències. En ell,
Benet XVI afirma que ciència i
fe són perfectament
compatibles per entendre
l’origen de l’univers.

28/11/2008

Il·lustres senyores i senyors,



M’alegra saludar-vos, vosaltres,
membres de l’Acadèmia pontifícia de
ciències, amb ocasió de la vostra
assemblea plenària, i agraeixo al
professor Nicola Cabibbo les
paraules que m’ha adreçat
amablement en el vostre nom.

Amb l’elecció del tema: " Visió
científica de l’evolució de l'univers
i de la vida ", tracteu de concentrar-
vos en una àrea d’investigació que
desperta molt d’interès. De fet, avui
molts dels nostres contemporanis
desitgen reflexionar sobre l’origen
fonamental dels éssers, sobre la seva
causa, sobre el seu fi i sobre el sentit
de la història humana i de l'univers.

En aquest context es plantegen
naturalment qüestions concernents a
la relació entre la lectura del món
que fan les ciències i la que ofereix la
Revelació cristiana. Els meus
predecessors el papa Pius XII i el
papa Joan Pau II van reafirmar que



no hi ha oposició entre la visió de la
creació per part de la fe i la prova de
les ciències empíriques. En els seus
inicis, la filosofia va proposar
imatges per explicar l’origen del
cosmos, basant-se en un o més
elements del món material. Aquesta
gènesi no es considerava una creació,
sinó més aviat una mutació o una
transformació. Implicava una
interpretació d’alguna manera
horitzontal de l’origen del món.

Un avanç decisiu en la comprensió
de l’origen del cosmos va ser la
consideració de l’ésser quan ésser i
l'interès de la metafísica per la
qüestió fonamental de l’origen
primer o transcendent de l’ésser
participat. Per desenvolupar-se i
evolucionar, el món primer ha
d’existir i, per tant, haver passat del
no-res a ser. Dit d’una altra forma, ha
d’haver estat creat pel primer Ser,
que és tal per essència.



Afirmar que el fonament del cosmos
i del seu desenvolupament és la
saviesa provident del Creador no vol
dir que la creació només tingui a
veure amb l'inici de la història del
món i la vida. Més aviat, implica que
el Creador funda aquest
desenvolupament i el sosté, el fixa i
el manté contínuament. Sant Tomàs
d'Aquino va ensenyar que la noció de
creació ha de transcendir l’origen
horitzontal del desenvolupament
dels esdeveniments, és a dir, de la
història, i en conseqüència de totes
les nostres maneres de pensar i
parlar purament naturalistes sobre
l’evolució del món. Sant Tomàs
afirmava que la creació no és ni un
moviment ni una mutació. Més aviat,
és la relació fundacional i contínua
que uneix la criatura amb el Creador,
perquè Ell és la causa de tots els
éssers i de tot el que arriba a ser (cf. 
Summa theologiae , I, q.45, a.3).



"Evolucionar" significa literalment
"desenrotllar un rotlle de pergamí", o
sigui, llegir un llibre. La imatge de la
natura com un llibre té les arrels en
el cristianisme i ha estat apreciada
per molts científics. Galileu veia la
natura com un llibre l’autor del qual
és Déu, de la mateixa manera que ho
és de l’escriptura. És un llibre del
qual la història, l’evolució, la
"escriptura" i el significat "llegim"
d’acord amb els enfocaments
diversos de les ciències, mentre que
durant tot el temps pressuposa la
presència fonamental de l’autor que
en Ell ha volgut revelar-se a ell
mateix.

Aquesta imatge també ens ajuda a
comprendre que el món, lluny de
tenir l’origen en el caos, s’assembla a
un llibre ordenat: és un cosmos.
Malgrat alguns elements irracionals,
caòtics i destructors en els llargs
processos de canvi en el cosmos, la
matèria com a tal es pot "llegir". Té



una "matemàtica" innata. Per tant, la
ment humana no sols pot dedicar-se
a una "cosmografia" que estudia els
fenòmens mesurables, sinó també a
una "cosmologia" que discerneix la
lògica interna i visible del cosmos.

Al principi potser no som capaços de
veure l’harmonia tant del tot com de
les relacions entre les parts
individuals, o la seva relació amb el
tot. Tanmateix, hi ha sempre una
àmplia gamma d’esdeveniments
intel·ligibles, i el procés és racional
en la mesura que revela un ordre de
correspondències evidents i finalitats
innegables: en el món inorgànic,
entre microestructures i
macroestructures; en el món orgànic
i animal, entre estructura i funció; i
en el món espiritual, entre el
coneixement de la veritat i l’aspiració
a la llibertat. La investigació
experimental i filosòfica descobreix
gradualment aquests ordres; percep
que actuen per mantenir-se en



l’ésser, defensant-se dels
desequilibris i superant els obstacles.
I, gràcies a les ciències naturals, hem
ampliat molt la nostra comprensió
del lloc únic que ocupa la humanitat
en el cosmos.

La distinció entre un simple ésser viu
i un ésser espiritual, que és capax
Dei , indica l’existència de l’ànima
intel·lectiva d’un subjecte lliure i
transcendent. Per això, el magisteri
de l'Església ha afirmat constantment
que "cada ànima espiritual és
directament creada per Déu —no és
"produïda" pels pares—, i és
immortal" ( Catecisme de l'Església
catòlica , n. 366). Això palesa la
peculiaritat de l’antropologia i
convida al pensament modern a
explorar-la.

Il·lustres acadèmics, desitjo
concloure recordant les paraules que
us va adreçar el meu predecessor el
papa Joan Pau II el novembre de



2003: "La veritat científica, que és en
si mateixa participació en la Veritat
divina, pot ajudar la filosofia i la
teologia a comprendre cada vegada
més plenament la persona humana i
la revelació de Déu sobre l’home, una
revelació completada i perfeccionada
en Jesucrist. Estic profundament
agraït, junt amb tota l'Església, per
aquest important enriquiment mutu
en la recerca de la veritat i del bé de
la humanitat" ( Discurs a l’Acadèmia
pontifícia de ciències , 10 de
novembre de 2003: L’Osservatore
Romano, edició en llengua espanyola,
21 de novembre de 2003, p. 5).

Sobre vosaltres, sobre les vostres
famílies i sobre totes les persones
relacionades amb el treball de
l'Acadèmia pontifícia de ciències,
invoco de cor les benediccions
divines de saviesa i pau.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-creacio-no-es-
ni-un-moviment-ni-una-mutacio/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-creacio-no-es-ni-un-moviment-ni-una-mutacio/
https://opusdei.org/ca/article/la-creacio-no-es-ni-un-moviment-ni-una-mutacio/
https://opusdei.org/ca/article/la-creacio-no-es-ni-un-moviment-ni-una-mutacio/

	La creació no és ni un moviment ni una mutació

