opusdei.org

La conversio dels
fills de Déu

Oferim aquest el text i la lectura
de I'homilia de sant Josepmaria
“La conversio dels fills de Déu”
publicada a “Es Crist que passa”
1 pronunciada el 2 de mar¢ de
1952, I Diumenge de Quaresma.

02/03/2022

Disponible també a Soundcloud,
ivoox



https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-la-conversio-dels-fills-de-deu-2?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124514

Hem entrat en el temps de
Quaresma: temps de peniténcia, de
purificacio, de conversio. No és pas
una feina facil. El cristianisme no és
un cami comode: no n’hi ha prou
d’estar a ’Església i deixar que
passin els anys. En la vida nostra, en
la vida dels cristians, la conversio
primera —aquest moment unic, que
cadascu recorda i en el qual hom veu
clarament allo que el Senyor ens
demana— és important; pero encara
son més importants, i més dificils, les
successives conversions. per tal de
facilitar el treball de la gracia divina
amb aquestes conversions
successives, cal mantenir ’anima
jove, invocar el Senyor, saber
escoltar, haver descobert allo que va
malament, demanar perdo.

Invocabit me et ego exaudiam eum,
llegim en la liturgia d’aquest
diumenge:[1] si veniu a mi, jo us
escoltaré, diu el Senyor. Considereu
aquesta meravella dels miraments



que Déu té envers nosaltres, sempre
disposat a escoltar-nos, pendent en
cada moment de la paraula de
I’home. En tot moment —pero
especialment ara, ja que el nostre cor
esta ben disposat, decidit a purificar-
se—, Ell ens sent, i no desatendra allo
que demana un cor penedit
humiliat.[2]

El Senyor ens escolta per intervenir,
per ficar-se en la nostra vida, per
deslliurar-nos del mal i omplir-nos
de bé: eripiam eum et glorificabo eum,
[3] el deslliuraré i el glorificaré, diu
de I’home. Esperanca de gloria, per
tant: ja tenim aqui, com altres
vegades, el comencament d’aquest
moviment intim, que es la vida
espiritual. L’esperanca d’aquesta
glorificacio accentua la nostra fe i
estimula la nostra caritat. Es aixi,
doncs, que les tres virtuts teologals,
virtuts divines, que ens fan
assemblar al nostre Pare Déu, s’han
posat en moviment. Quina manera



millor de comencar la Quaresma?
Renovem la fe, ’esperanca, la caritat.
Aquesta és la font de I’esperit de
penitencia, del desig de purificacio.
La Quaresma no és tan sols una
ocasio d’intensificar les practiques
externes de mortificacio: si ens
penséssim que només €s aixo, se’ns
n’escaparia el sentit profund en la
vida cristiana, perqué aquests actes
externs, son —ho torno a dir— fruit
de la fe, de 'esperanca i de 'amor.

Arriscada seguretat del cristia

Qui habitat in adiutorio Altissimi, in
protectione Dei coeli commorabitur,
[4] habitar sota la proteccio de Déu,
viure amb Déu: aquesta és
I’arriscada seguretat del cristia. Cal
estar persuadits que Déu ens escolta,
que esta pendent de nosaltres: aixi el
nostre cor s’omplira de pau. Pero
viure amb Déu és indubtablement
correr un risc, perque el Senyor no
s’acontenta compartint: ho vol tot. I



acostar-se una mica més a Ell vol dir
estar disposat a una nova conversio,
a una nova rectificacio, a escoltar-ne
més atentament les inspiracions, els
sants desigs que fa brollar en la
nostra anima i a posar-los per obra.

Des de la nostra primera decisio
conscient de viure amb integritat la
doctrina de Crist, és segur que hem
avancat molt pel cami de la fidelitat a
la seva Paraula. Tot i aixi, ;no és cert
que encara hi ha moltes coses per
fer?, ¢oi que per damunt de tot hi ha
molta superbia? Falta, sens dubte, un
nou canvi, una lleialtat més plena,
una humilitat més profunda, talment
que, en decreéixer el nostre egoisme,
creixi Crist en nosaltres, ja que illum
oportet crescere, me autem minui,[5]
cal que Ell creixi i que jo minvi.

No és possible restar immobils. Cal
anar endavant cap a la meta que sant
Pau assenyalava: no visc jo, sino que
és Crist qui viu en mi.[6] L’ambicio és



alta i nobilissima: la identificacio
amb Crist, la santedat, pero no hi ha
cap més cami, si hom vol ser
coherent amb la vida divina que, pel
Baptisme, Déu ha fet néixer en les
nostres animes. L’avenc és progreés
en santedat: el retrocés és negar-se al
desenvolupament normal de la vida
cristiana. Perqué el foc de ’amor de
Déu necessita ésser alimentat,
créixer cada dia, arrelant-se en
I’anima; i el foc es manté viu cremant
coses noves. Per aixo0, si no es fa més
gran, perilla d’extingir-se.

Recordeu les paraules de sant Agusti:
Si dius prou, estas perdut. Vés sempre
endavant, camina sempre, progressa
sempre. No et quedis al mateix lloc, no
reculis, no et desviis.[7]

Ara la Quaresma ens posa davant
d’aquestes preguntes fonamentals:
¢Avanco en la meva fidelitat a Crist?,
en desigs de santedat?, en generositat
apostolica en la meva vida diaria, en



el meu treball ordinari entre els
companys de professio?

Cadascu, sense remor de paraules,
que respongui aquestes preguntes, i
veura com cal una nova
transformacio perqueé Crist visqui en
nosaltres, perque la seva imatge es
reflecteixi netament en la nostra
conducta.

Si algti vol venir darrera meu, que es
negui a st mateix, que prengui la seva
creu cada dia i que em segueixi.[8]
Ens ho diu Crist una altra vegada,
com a cau d’orella, intimament: la
Creu cada dia. No solament —escriu
sant Jeroni— en temps de persecucio,
0 quan ens ve la possibilitat del
martiri, sino en tota situacio, en tota
obra, en tot pensament, en tota
paraula, hem de negar el que érem
abans i hem de confessar el que ara
som, ja que hem renascut en Crist.[9]

Aquestes consideracions no son en
realitat res més que el resso



d’aquelles altres de ’Apostol: En altre
temps éreu tenebres; pero ara sou
llum en el Senyor. Comporteu-vos,
doncs, com a fills de la llum. EI fruit
de la llum consisteix a caminar en
tota bondat, justicia i veritat: cercant
tot el que és agradable a Déu.[10]

La conversio6 és cosa d’un instant; la
santificacio és una feina per a tota la
vida. La llavor divina de la caritat,
que Déu ha posat en les nostres
animes, aspira a créixer, a
manifestar-se en obres, a donar
fruits que responguin a cada
moment a allo que és agradable al
Senyor. Es indispensable per aixo,
estar disposats a recomencar, a
retrobar —en les noves situacions de
la nostra vida— la llum, 'impuls de
la primera conversid. I aquesta és la
rao per la qual hem de preparar-nos
amb un examen profund, demanant
ajut al Senyor, per tal que puguem
coneixer-lo millor i conéixer-nos
millor a nosaltres mateixos. No hi ha



cap més cami, si ens hem de
convertir, altra vegada.

El temps oportu

Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis,[11] us exhortem a no
rebre en va la gracia de Déu. Perque
la gracia divina podra omplir les
nostres animes en aquesta
Quaresma, sempre que no tanquem
les portes del cor. Hem de tenir
aquestes bones disposicions, el desig
de transformar-nos de debo, de no
jugar amb la gracia del Senyor.

No m’agrada parlar de temor, perque
allo que mou el cristia és la Caritat de
Déu, que se’ns ha manifestat en Crist
1 que ens ensenya d’estimar tots els
homes i la creacid entera; pero si que
hem de parlar de responsabilitat, de
serietat. No us enganyeu: de Déu,
ningu no se’n burla[12] ens adverteix
el mateix Apostol.



Cal decidir-se. No és licit de viure
mantenint encesos aquells dos ciris
que, segons la dita popular, tothom
mira de tenir: ’'un a sant Miquel,
I’altre al diable. Cal apagar el ciri del
diable. Hem de consumir la nostra
vida cremant-la tota sencera al servei
del Senyor. Si el nostre afany de
santedat és sincer, si tenim la
docilitat de posar-nos en mans de
Déu, tot anira bé. Perqueé Ell sempre
esta disposat a donar-nos la seva
gracia i, especialment en aquest
temps, la gracia per a una nova
conversio, per a una millora de la
nostra vida de cristians.

No podem considerar aquesta
Quaresma com una época mes, una
repeticio ciclica del temps liturgic.
Aquest moment és unic; és una ajuda
divina que cal acollir. Jesus ens passa
pel costat i espera de nosaltres
—avui, ara— una gran mudanca.



Ecce nunc tempus acceptabile, ecce
nunc dies salutis:[13] és aquest el
temps oportu, que pot ser el dia de la
salvacid. Un altre cop tornem a sentir
els xiulets del bon Pastor, amb
aquesta crida amorosa: ego vocavi te
nomine tuo.[14] Ens crida a cadascu
pel seu nom, amb ’apel-latiu familiar
amb que ens criden les persones que
ens estimen. La tendresa de Jesus per
nosaltres, no cap en les paraules.

Considereu amb mi aquesta
meravella de ’amor de Déu: el
Senyor que surt a ’encontre, que
espera, que es posa a la vora del
cami, perque no tinguem altre remei
que veure’l. I ens crida
personalment, i ens parla de les
nostres coses, que també son les
seves, movent la nostra consciéncia a
la compuncio, obrint-la a la
generositat, imprimint en les nostres
animes la il-lusio d’ésser fidels, de
poder-nos anomenar deixebles seus.
N’hi ha prou de percebre aquestes



intimes paraules de la gracia, que
son com un retret tants cops
afectuds, perqué ens adonem que no
ens ha oblidat durant tot el temps en
el qual, per culpa nostra, no ’hem
vist. Crist ens estima amb I’afeccio
inexhaurible que cap en el seu Cor de
Déu.

Mireu com hi insisteix: En el temps
favorable t’he escoltat, i el dia de
salvacio t’he ajudat.[15] Ja que Ell et
promet la gloria, el seu amor, i t'ho
dona oportunament, i et crida, que 1i
donaras, tu, al Senyor? ;com
respondras, com respondré jo també,
a aquest amor de Jesus que passa?

Ecce nunc dies salutis, aqui el tenim
davant nostre, aquest dia de salvacio.
La crida del bon Pastor arriba fins a
nosaltres: ego vocavi te nomine tuo,
t’he cridat, a tu, pel ten nom. Cal
respondre —I’amor amb I’amor es
paga— dient: ecce ego quia vocasti
me,[16] m’heu cridat i aqui em teniu.



Estic decidit perqué no passi aquest
temps de Quaresma com passa
I’aigua per damunt les pedres, sense
que en quedi rastre. Em deixaré
amarar, transformar; em convertiré,
m’adrecaré de nou al Senyor,
estimant-lo com Ell desitja d’ésser
estimat.

Estimaras el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, i amb tota ’'anima i amb
tota la ment.[17] ;Qué en resta, del
teu cor, comenta Sant Agusti, perque
puguis estimar-te a tu mateix? ;que en
resta, de la teva anima, i que de la
teva ment? «Ex toto», diu. «Totum
exigit te, qui fecit te»;[18] el qui et va
fer ho exigeix tot de tu.

Després d’aquesta protesta d’amor,
cal que ens comportem com amadors
de Déu. In omnibus exhibeamus
nosmetipsos sicut Dei ministros,[19]
comportem-nos en totes les coses
com a servidors del Senyor. Si et
dones com Ell ho vol, I’accié de la



gracia es manifestara en la teva
conducta professional, en la feina, en
I’afany per fer a la manera divina les
coses humanes, grans o petites,
perqueé per PAmor totes adquireixen
una nova dimensio.

Pero en aquesta Quaresma no podem
oblidar que voler ser servidors de
Déu no és facil. Continuem el text de
Sant Pau, que recull ’Epistola de la
Missa d’aquest diumenge, per
recordar les dificultats: Com a
ministres de Déu —escriu ’apostol—,
amb molta paciéncia enmig de
tribulacions, de necessitats, angoixes,
assots, presons, disturbis, treballs,
vetlles, dejunis, amb puresa, doctrina,
longanimitat, benignitat, amb
PEsperit Sant, amb caritat sincera,
amb paraules de veritat, amb
fortalesa de Déu.[20]

En els moments més diversos de la
nostra vida, en totes les situacions,
ens hem de comportar com a



servidors de Déu, sabent que el
Senyor és amb nosaltres, que som
fills seus. Hem d’ésser conscients
d’aquesta arrel divina que és
empeltada en la nostra vida, i actuar
en consequencia.

Aquests mots de ’Apostol us han
d’omplir de joia, perqué sén com una
canonitzacio6 de la vostra vocacio de
cristians corrents que viviu enmig
del mon, compartint amb els altres
homes, que son els vostres iguals,
afanys, treballs i alegries. Tot aixo és
cami divi. El que us demana el
Senyor, és que, en tot moment, obreu
com a fills i servidors seus.

Pero aquestes circumstancies
ordinaries de la vida seran cami divi
si ens convertim de debo, si ens
donem. Perque sant Pau parla un
llenguatge dur. Promet al cristia una
vida dificil, arriscada, en una
perpetua tensid. I com s’ha desfigurat
el cristianisme, quan n’han volgut fer



una via comoda! Pero també és una
desfiguracio de la veritat, pensar que
aquesta vida fonda i seriosa, que
coneix vivament tots els obstacles de
I’existéncia humana, és una vida
d’angoixa, d’opressio o de temor.

El cristia és realista, amb un realisme
sobrenatural i huma, que s’adona de
tots els matisos de la vida: el dolor i
I’alegria, el sofriment propi i el
d’altre, la certesa i la perplexitat, la
generositat i la tendencia a I’egoisme.
El cristia ho coneix tot i s’enfronta
amb tot, ple d’enteresa humana i de
la fortitud que rep de Déu.

Les temptacions de Crist

La Quaresma commemora els
quaranta dies que Jesus passa al
desert, com a preparacio6 dels anys de
predicacio, que culminen en la Creu i
en la gloria de la Pasqua. Quaranta
dies d’oracio i de peniténcia. En
acabat, tingué lloc I’escena que la
liturgia d’avui ofereix a la nostra



consideracio reportant-la de
I’Evangeli de la Missa: les
temptacions de Crist.[21]

Una escena plena de misteri, que
I’home debades pretén d’entendre

-Déu que se sotmet a la temptacio,
que deixa fer el Maligne—, pero que
pot ser meditada, tot demanant al
Senyor que ens faci saber quina
ensenyanca conteé.

Jesucrist temptat. La tradici6 il-lustra
aquesta escena considerant que
Nostre Senyor, per donar-nos
exemple en tot, també va voler sofrir
la temptacié. Es aixi, perqueé Crist fou
perfecte Home, home igual que
nosaltres, llevat del pecat.[22]

Després de quaranta dies de dejuni,
alimentant-se només —potser—
d’herbesid’arrels i d’una mica
d’aigua, Jesus té fam: fam de veritat,
com la de qualsevol criatura. I quan
el dimoni li proposa de convertir les



pedres en pa, Nostre Senyor no tan
sols rebutja I’aliment que el cos li
demanava, sin6é que allunya una
incitacio més gran: la d’usar el poder
divi per posar remei, si es pot dir
aixi, a un cas personal.

Ho haureu notat al llarg dels
Evangelis: Jesus no fa miracles en
benefici propi. Converteix I’aigua en
vi per als esposos de Cana;[23]
multiplica els pans i els peixos per
donar menjar a una multitud
famolenca.[24] Pero Ell es guanya el
pa, durant una colla d’anys, amb el
seu propi treball. I, més endavant,
durant el temps de la seva
peregrinacio per terres d’lsrael, viu
ajudat d’aquells que el segueixen.[25]

Relata sant Joan que després d’una
llarga caminada, en arribar Jesus al
pou de Sicar, fa que els seus
deixebles vagin al poble a comprar
menjar; i en veure la samaritana que
s’acostava, li demana aigua, perque



Ell no tenia amb qué pouar-ne.[26] El
seu cos fatigat per la caminada sent
el cansament, i altres vegades, per
refer-se, recorre al son.[27]
Generositat del Senyor que s’ha
humiliat, que ha acceptat de ple la
condicié humana, que no se serveix
del seu poder de Déu per fugir de les
dificultats o de ’esfor¢. Que ens
ensenya d’ésser ferms, d’estimar la
feina, d’apreciar la noblesa humana i
divina alhora, d’assaborir les
consequencies de la donacio d’'un
mateix.

A la segona temptacio, quan el diable
li proposa llangar-se del cim del
Temple, Jesus rebutja novament de
servir-se del seu poder divi. Crist no
cerca la vanagloria, ’aparat, la
comedia humana que intenta
utilitzar Déu com un tel6 de fons de
la propia excel-lencia. Jesucrist vol
complir la voluntat del Pare sense
avancar els temps ni anticipar ’hora
dels miracles, sino recorrent pas a



pas la dura sendera dels homes,
I’amable cami de la Creu.

Una cosa molt semblant veiem en la
tercera temptacio: regnes, poder i
gloria li son oferts. El dimoni pretén
d’estendre a ambicions humanes
aquesta actitud que només s’ha de
reservar a Déu: promet una vida facil
a qui es prostra davant d’ell, davant
els idols. Nostre Senyor recondueix
I’adoracio al seu fi unic i veritable,
Déu, i reafirma la voluntat de servir:
vés-te’n, Satanas! Que esta escrit:
Adoraras el Senyor, el teu Déu, i no
serviras cap altre.[28]

Aprenguem d’aquesta actitud de
Jesus. En la seva vida a la terra, no ha
volgut ni tan sols la gloria que li
pertanyia, perqueé tenint dret a ésser
tractat com a Déu, ha assumit la
forma de servent, d’esclau.[29] El
cristia sap aixi que tota la gloria és
per a Déu; i que no pot fer servir la
sublimitat i la grandesa de I’Evangeli



com un instrument d’interessos i
d’ambicions humanes.

Aprenguem de Jesus. La seva actitud,
en oposar-se a tota gloria humana,
esta en una perfecta correlacio amb
la grandesa d’una missio unica: la del
Fill amadissim de Déu, que s’encarna
per salvar els homes. Una missio que
I’estima del Pare ha rodejat d’'una
sol-licitud amarada de tendresa:
Filius meus es tu, ego hodie genui te.
Postula a me et dabo tibi gentes
hereditatem tuam:[30] Tu ets el meu
fill, jo the engendrat avui. Demana, i
et donaré els pobles per herencia.

El cristia que —seguint Crist— viu
amb aquesta actitud de completa
adoracio del Pare, també rep del
Senyor paraules d’amorosa
sol-licitud: Ja que ell espera en mi, jo
Ualliberaré; el protegiré, perqué
coneix el meu nom.[31]

Jesus ha dit que no al dimoni, al
princep de les tenebres. I de seguida



es manifesta la llum. El diable llavors
el deixa i hi anaren els angels i el
servien.[32] Jesus ha suportat la
prova. Una prova real, perque,
comenta sant Ambros, no obra com a
Déu usant del seu poder (de qué, si no,
ens hauria servit el seu exemple?) sino
que, com a home, es va servir dels
auxilis que té en comu amb nosaltres.
[33]

El dimoni, amb una intenci6 torcada,
ha citat ’Antic Testament: Déu
enviara els seus angels perque
guardin el just en tots els seus camins.
[34] Pero Jesus, refusant de temptar
el seu Pare, torna a aquest passatge
biblic el seu sentit veritable. I com a
premi a la seva fidelitat, un cop
arribada I’hora, es presenten els
missatgers de Déu Pare per a servir-
lo.

Val la pena de considerar el metode
que Satanas ha utilitzat amb Jesucrist
Senyor Nostre: argumenta amb



textos dels llibres sagrats, retorcant,
desfigurant-ne el sentit de forma
blasfema. Jesus no es deixa
enganyar: el Verb fet carn coneix bé
la Paraula divina, escrita per a la
salvacio dels homes i no per a
confusio i condemna. Qui esta unit a
Jesucrist per ’Amor, podem
concloure, no es deixara enganyar
mai per un maneig fraudulent de
I’Escriptura Santa, ja que sap que és
una cosa tipica del diable tractar de
confondre la consciencia cristiana,
discorrent de forma enganyivola
amb els mateixos termes emprats per
I’eterna Saviesa, intentant de fer —de
la lum— tenebres.

Contemplem una mica aquesta
intervencio dels angels en la vida de
Jesus, perque aixi entendrem millor
el seu paper —la missio angelica—
en tota vida humana. La tradicio
cristiana descriu els Angels de la
Guarda com uns grans amics, posats
per Déu al costat de cada home,



perque 'acompanyin en els seus
camins. I per aixo ens invita a
tractar-los, a acudir-hi.

L’Església, en fer-nos meditar aquests
passatges de la vida de Crist, ens
recorda que en el temps de
Quaresma, durant el qual ens
reconeixem pecadors, plens de
miséries, necessitats de purificacio,
també hi cap l’alegria. Perque la
Quaresma és alhora temps de
fortalesa i de goig: hem d’encoratjar-
nos ja que la gracia del Senyor no ens
mancara, perque Déu estara sempre
al costat nostre i enviara als seus
Angels per tal que siguin els nostres
companys de viatge, els nostres
prudents consellers al llarg del cami,
els nostres col-laboradors en totes les
nostres empreses. In manibus
portabunt te, ne forte offendas ad
lapidem pedem tuum,[35] continua el
salm: els Angels et duran amb les
seves mans, perqueé els teus peus no
ensopeguin amb cap pedra.



Cal saber tractar els Angels. Acudir-
hi ara, dir al teu Angel de la Guarda
que aquestes aigiies sobrenaturals de
la Quaresma no han lliscat per
damunt la teva anima, sin6 que han
penetrat fins al fons de tot, puix que
tens el cor penedit. Demana’ls de
portar al Senyor aquesta bona
voluntat, que la gracia ha fet
germinar de la nostra miseria, com
un lliri que ha nascut al femer. Sancti
Angeli, Custodis nostri: defendite nos
in proelio, ut non pereamus in
tremendo iudicio.[36] Sants Angels
Custodis: defenseu-nos en la batalla,
per tal que no deperim en el tremend
judici.

Filiacio divina

¢Com s’explica aquesta oracio
confiada, aquest saber que no
morirem en la batalla? Es un
convenciment que arrenca d’'una
realitat que mai no em cansaré
d’admirar: la nostra filiaci¢ divina. El



Senyor que, en aquesta Quaresma
ens demana de convertir-nos, no és
un dominador tiranic, ni un jutge
rigid i implacable: és el nostre Pare.
Ens parla dels nostres pecats, dels
nostres errors, de la nostra manca de
generositat: pero és per deslliurar-
nos-en, per prometre’ns la seva
Amistat i el seu Amor. La consciéncia
de la nostra filiaci¢ divina dona
alegria a la nostra conversio: ens diu
que ja tornem a la casa del Pare. La
filiacio divina és el fonament de
I’esperit de I’Opus Dei. Tots els homes
son fills de Déu. Pero un fill pot
reaccionar, davant el seu pare, de
moltes maneres. Cal esforgar-se a
ésser uns fills que procuren adonar-
se que el Senyor, en estimar-nos com
a fills, ha fet que visquem a casa
seva, enmig d’aquest mon, que
siguem de la seva familia, que allo
que és seu €és nostre i el que és nostre
és seu, que tinguem aquesta
familiaritat i confianca en Ell que ens



fa demanar, com el nen petit, la
Iluna!

Un fill de Déu tracta el Senyor com a
Pare. El seu tracte no és un obsequi
servil, ni una reverencia formal, de
mera cortesia, sino que és ple de
sinceritat i de confianga. Déu no
s’escandalitza dels homes. Déu no es
cansa de les nostres infidelitats. El
nostre Pare del Cel perdona
qualsevol ofensa, quan el fill hi
retorna altra vegada, quan es
penedeix i demana perdo. Nostre
Senyor és tan Pare, que preveu els
nostres desigs d’ésser perdonats, 1
s’avanca, obrint-nos els bracos amb
la seva gracia.

Mireu que no m’invento res.
Recordeu aquella parabola que el Fill
de Déu ens va explicar perquée
entengueéssim 'amor del Pare que és
al cel: la parabola del fill prodig.[37]

Encara era un tros lluny, diu
I’Escriptura, que el seu pare el va



veure, i se li entendriren les entranyes
i, corrents, se n’‘ana al seu encontre, se
liva tirar al coll, i el besava.[38]
Aquestes son les paraules del llibre
sagrat: i el besava, se’l menjava a
petons. ¢Cap home pot parlar més
humanament? ;Cap home pot
descriure d’una manera més grafica
I’amor paternal de Déu envers els
homes?

Davant un Déu que corre cap a
nosaltres, no podem callar, 11i direm
com sant Pau, Abba, Pater![39] Pare,
Pare meu!, ja que, essent el Creador
de 'univers, no li importa que no
fem servir titols altisonants, ni troba
a faltar la deguda confessio de la
seva senyoria. Vol que li diguem
Pare, que assaborim aquest mot,
omplint-nos ’anima de goig.

La vida humana és, en certa manera,
un retorn constant a la casa del
nostre Pare. Tornar per mitja de la
contricio, aquesta conversio del cor



que suposa el desig de canviar, la
decisio ferma de millorar la nostra
vida, i que —per tant— es manifesta
en obres de sacrifici i de donacio
d’un mateix. Tornar a la casa del
Pare, mitjan¢ant aquest sagrament
del perdo en el qual, en confessar els
nostres pecats, ens revestim de Crist i
ens fem aixi germans seus, membres
de la familia de Déu.

Déu ens espera, com el pare de la
parabola, amb els bragos oberts,
encara que no ho meresquem. No hi
fa res, el nostre deute. Com en el cas
del fill prodig, només ens cal obrir el
cor, sentir enyorament de la llar del
nostre Pare, 1 que ens meravellem i
ens alegrem davant el do que Déu
ens fa de poder-nos anomenar i
d’ésser, malgrat tanta manca de
correspondeéncia per la nostra banda,
veritablement fills seus.

Quina capacitat tan estranya que té
I’home d’oblidar-se de les coses més



meravelloses, d’acostumar-se al
misteri! Considerem novament, en
aquesta Quaresma, que el cristia no
pot ésser superficial. Mentre esta
ficat de ple en la seva feina
ordinaria, entre els altres homes, els
seus iguals, atrafegat, ocupat, en
tensio, el cristia ha d’estar ficat
ensems i totalment en Déu, perque és
fill de Déu.

La filiacio divina és una veritat
joiosa, un misteri consolador. La
filiacio divina emplena tota la nostra
vida espiritual, perqué ens ensenya
de tractar, de coneixer, d’amar el
nostre Pare del Cel, i aixi curulla
d’esperanca la nostra lluita interior, i
ens dona la confiada simplicitat dels
nens petits. I encara més: justament
perque som fills de Déu, aquesta
realitat ens mena aixi mateix a
contemplar amb amor i amb
admiracio totes les coses que han
sortit de les mans de Déu Pare
Creador. I d’aquesta manera som



contemplatius enmig del mon,
estimant el mon.

En la Quaresma, la liturgia té
presents les consequéncies del pecat
d’Adam en la vida de I’'home. Adam
no volgué ésser un bon fill de Déu, i
es rebel-la. Pero també se sent,
continuament, ’eco d’aquest felix
culpa —culpa felig, joiosa— que
I’Església entera cantara, plena
d’alegria, en la vetlla del Diumenge
de Resurreccid.[40]

Déu Pare, un cop arribada la
plenitud dels temps, envia al mon el
seu Fill Unigeénit, perque restablis la
pau; per tal que, en redimir ’home
del pecat, adoptionem filiorum
reciperemus,[41] féssim constituits
fills de Déu, alliberats del jou del
pecat, esdevinguts capacos de
participar en la intimitat divina de la
Trinitat. I aixi s’ha fet possible a
aquest home nou, a aquest nou
empelt dels fills de Déu,[42]



d’alliberar la creacid entera del
desordre, restaurant totes les coses
en Crist,[43] que els ha reconciliats
amb Déu.[44]

Temps de penitencia, doncs. Pero, tal
com hem vist, no és una feina
negativa. La Quaresma s’ha de viure
amb l’esperit de filiacid, que Crist ens
ha comunicat i que batega en la
nostra anima.[45] El Senyor ens crida
perqueé ens hi acostem amb el desig
d’ésser com Ell: sigueu imitadors de
Déu com a fills seus estimadissims,
[46] tot collaborant humilment, pero
fervorosament, en el divi proposit
d’unir allo que és trencat, de salvar
allo que esta perdut, d’ordenar allo
que ha desordenat I’home pecador,
de dur al seu fi allo que s’esgarria, de
restablir la divina concordia de totes
les coses creades.

La liturgia de la Quaresma de
vegades ateny accents tragics,
consequeéncia de la meditaci6 del que



per a ’home significa apartar-se de
Déu. Aquesta conclusid, pero, no és
pas I'ultima paraula. L'ultima
paraula la diu Déu, i és la paraula del
seu amor salvador i misericordios i,
per tant, la paraula de la nostra
filiacio divina. Per aixo0 avui us
repeteixo, amb sant Joan: mireu
quina prova envers nosaltres ha
tingut el Pare, en voler que siguem
anomenats fills de Déu, i, que de fet,
ho siguem![47] Fills de Déu, germans
del Verb fet carn, d’Aquell de qui fou
dit: en ell hi havia la vida, i la vida era
la llum dels homes.[48] Fills de la
llum, germans de la llum: aixo som.
Portadors de I'tinica flama capag
d’encendre els cors fets de carn.

Ara jo callo i en reprendre la Santa
Missa, cada un de nosaltres ha de
considerar que li demana el Senyor,
quins proposits, quines decisions vol
promoure en ell ’accio de la gracia. I
quan us adonareu d’aquestes
exigéncies sobrenaturals i humanes



de lluita i de donacié d’un mateix,
recordeu que Jesucrist és el nostre
model. I que Jesus, essent Déu,
permeté que el temptessin: perque
aixi ens omplim de coratge i
estiguem segurs de la victoria.
Perqué Ell no perd batalles i, mentre
ens trobem units a Ell, mai no serem
vencuts, sind que podrem anomenar-
nos i ésser vencedors de debo: uns
bons fills de Déu.

Que visquem contents. Jo estic
content. No ho hauria d’estar, si miro
la meva vida i faig ’examen de
consciéncia personal que ens
demana aquest temps liturgic de la
Quaresma. Pero estic content perqué
veig que el Senyor em cerca una
vegada més, que el Senyor continua
essent el meu Pare. Sé que vosaltres i
jo, decididament, amb la resplandor i
I’ajuda de la gracia, veurem que és
allo que cal cremar, 1 ho cremarem;
que és allo que cal arrencar, i ho



arrencarem; que ens cal donar, i ho
donarem.

La feina no és facil. Pero comptem
amb una guia clara, amb una realitat
de la qual no hem de prescindir ni en
podem prescindir: som estimats per
Déu, i deixarem que I’Esperit Sant
actui en nosaltres i ens purifiqui, per
poder-nos abracar aixi al Fill de Déu
en la Creu, i ressuscitar després amb
Ell, perqueé l’alegria de la Resurreccio
és arrelada en la Creu.

Maria, Mare nostra, auxilium
christianorum, refugium peccatorum:
intercediu prop del vostre Fill perqué
ens envii ’Esperit Sant, que desperti
en els nostres cors la decisio de
caminar amb passa ferma i segura,
fent dringar dins el més profund de
la nostra anima la crida que ompli de
pau el martiri d’un dels primers
cristians: veni ad Patrem,[49] vine,
torna al teu Pare que t’espera.



[1] Ps XC, 15 (Introit de la Missa).
[2] Ps L, 19.

[3] Ps XC, 15 (Introit de la Missa).
[4] Ps XC, 1 (Introit de la Missa).
[5] Ioh IIL,30.

[6] Gal 2, 20

[7] St. Agusti, Sermo 169, 15 (PL 38,
926).

[8] Lc IX, 23.

[9] St. Jeroni, Epistula, 121, 3 (PL 22,
1013).

[10] Eph V, 8-10.
[11] 2 Cor VI, 1 (Epistola de la Missa).
[12] Gal VI, 7.

[13] 2 Cor VI, 2 (Epistola de la Missa).



[14] Is XLIII, 1.

[15] 2 Cor VI, 2 (Epistola de la Missa).
[16] 1 Reg III, 9.

[17] Mt XXII, 37.

[18] St. Agusti, Sermo 34, 4, 7 (PL 38,
212).

[19] 2 Cor VI, 4 (Epistola de la Missa).
[20] 2 Cor VI, 4-7.

[21] Cfr. Mt IV, 1-11.

[22] Cfr. Heb IV, 15.

[23] Cfr. Ioh II, 1-11.

[24] Cfr. Mc VI, 33-46.

[25] Cfr. Mt XXVII, 55.

[26] Cfr. Ioh IV, 4 ss.

[27] Cfr. Lc VIII, 23.



[28] Mt IV, 10.

[29] Cfr. Phil II, 6-7.

[30] Ps II, 7-8.

[31] Ps XC, 14 (Tractus de la Missa)
[32] Mt 1V, 11.

[33] St. Ambros, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 1, 4, 20 (PL 15,
1525).

[34] Ps XC, 11 (Tractus de la Missa).
[35] Ps XC, 12 (Tractus de la Missa).

[36] D’una oraci6 a Sant Miquel, en
les festes liturgiques que li dedica el
Missal Roma.

[37] Cfr. XV, 11 i ss.
[38] Lc XV, 20.
[39] Rom VIII, 15.

[40] Prego pasqual.



[41] Gal 1V, 5.

[42] Cfr. Rom VI, 4-5.
[43] Cfr. Eph I, 5-10.
[44] Cfr. Col 1, 20.
[45] Cfr. Gal 1V, 6.
[46] Eph V, 1.

[47] 1 Ioh I1I, 1.

[48] Ioh T, 4.

[49] St. Ignasi d’Antioquia, Epistola
ad Romanos, 7, 2 (PG 5, 694).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/la-conversio-dels-
fills-de-deu/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/la-conversio-dels-fills-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/la-conversio-dels-fills-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/la-conversio-dels-fills-de-deu/

	La conversió dels fills de Déu

