
opusdei.org

La caritat cristiana
en la manera de
parlar

Murmurar, criticar o difondre
rumors pot ser una ocasió per
faltar greument a la caritat.
Aquest article es fa ressò de la
invitació de Papa Francesc a no
parlar l’“idioma de la
hipocresia”.

07/06/2023

Si us manteniu ferms en la meva
paraula, realment sereu deixebles
meus; coneixereu la veritat, i la



veritat us farà lliures (Jn 8, 31-32). En
un diàleg extens amb els jueus
sorgeix aquesta promesa del Senyor
que, en la seva senzillesa i la seva
solemnitat, passa els segles: la veritat
ens fa lliures. Però també passen els
segles les falses promeses d’aquell
que era un assassí, i no es va
mantenir en la veritat, perquè en ell
no hi ha ni rastre de veritat. Quan
menteix, parla amb propietat, perquè
és mentider i pare de la mentida (Jn 8,
44).

“La raó exímia de la dignitat humana
—ensenya el Concili Vaticà II—
consisteix en la vocació de l’home a
la comunió amb Déu. L’home és
convidat al col·loqui amb Déu ja des
del seu naixement” (Gaudium et Spes,
19). Per això es pot dir que la paraula
—la necessitat de viure en diàleg, en
comunió— és l’aspecte més propi de
la persona. En la paraula es
comunica la persona mateixa: quan
parlem no només emetem un



missatge, sinó que en certa manera
ens donem a nosaltres mateixos. I no
només arribem a l’oïda dels altres,
sinó també al seu cor, al centre del
seu ésser. Per això, la paraula té una
dimensió en certa manera sagrada.
El seu ús recte beneficia, edifica les
persones, mentre que les paraules
negligents maltracten els altres. Ho
va percebre intensament Aleksandr
Solzhenitsyn: les mentides, afirmava,
no són paraules que diem i queden
flotant a l’aire, allunyades de
nosaltres, sinó que cada mentida ens
corromp per dins, fins que ens
consumeix les entranyes.

El to dels primers cristians

En la seva predicació, el Senyor
convida tothom a la transparència; a
ser senzills, a defugir casuístiques
que sovint encobreixen, o almenys
incoen, la mentida: digueu sí, quan és
sí; no, quan és no. El que es diu de
més, ve del Maligne (Mt 5, 37).



Duríssim contra la hipocresia, el
Senyor lloa amb gust aquells en qui
no hi ha falsedat ni engany (cf. Jn 1,
47). El seu és un to, una manera de
fer, que va calar profundament entre
els primers cristians: l’epístola de
sant Jaume s’expressa amb accents
similars: Digueu sí, quan és sí; no,
quan és no. Així no caureu sota el
judici de Déu (Jm 5, 12). Sant Pere els
parla de renunciar a tota maldat, a
tot engany i a tota mena d’hipocresies,
enveges i murmuracions perquè es
puguin apropar a Déu, perquè, com
infants tot just nats, deliu-vos per la
llet pura de la Paraula (1 P 2, 1-2).

Aquesta innocència cristiana en la
paraula, tanmateix, no s’aconsegueix
amb una simple intenció genèrica, 
bonista: la tensió entre veritat i
mentida és present en tot l’arc de la
nostra vida. L’Escriptura no es limita
a enunciar els principis, sinó que
assenyala amb detall els abusos de la
paraula, la desconnexió entre el que



s’és i el que es diu. En aquest sentit,
és antològica, i d’actualitat perenne,
l’amonestació de sant Jaume sobre la
llengua:

I si algú, parlant, no ensopega mai,
vol dir que és un home perfecte, capaç
de dominar tot el seu cos. Quan posem
la brida a la boca dels cavalls perquè
ens obeeixin, podem governar tot el
seu cos. Fixeu-vos també en les naus:
encara que siguin grans i les
empenyin vents forts, amb un petit
timó el pilot les governa cap on vol.
Igualment la llengua, que és un
membre ben petit del cos, es gloria de
grans coses (...). Els homes han domat
i domen tota mena de bèsties
salvatges i d’ocells, de rèptils i
d’animals marins, però no hi ha home
capaç de domar la llengua (Jm 3, 2-8).

Aquesta mateixa sol·licitud per la
“doma” de la llengua és molt present
en els ensenyaments del Papa
Francesc. Amb la mateixa insistència



de l’Apòstol, no perd ocasió de
demanar als cristians que ens
esforcem per posar fre a la paraula
que destrueix. El Papa sap que la
seva crida a la renovació de la vida
dels cristians i de l’Església quedaria
desvirtuada si no arribéssim a aquest
petit timó que decideix el curs de la
nau.

Tots agraïm la franquesa amb què
parla el Successor de Pere, tot i que
hi ha el risc que pensem massa ràpid
que parla per als altres, i girem full
sense preguntar-nos en quina
mesura els nostres hàbits actuals o
les maneres socialment acceptades
de conduir-se en aquesta matèria
estan a l’altura de l’Evangeli. El 
Catecisme de l’Església Catòlica (cf.
núm. 2464 i s.) i el Magisteri del Papa
Francesc proporcionen moltes pistes
per a la reflexió.

La mentida, idioma de la
hipocresia



Amb quina delicadesa ens esforcem
per estimar i dir la veritat sempre,
per evitar completament la mentida?
Perquè no podem oblidar la gravetat
de la mentida, que “és una veritable
violència contra els altres. Els fereix
en la capacitat de conèixer, que és la
condició de tot judici i de tota decisió.
Conté, en germen, la divisió dels
esperits i totes les malvestats que en
deriven. La mentida és funesta per a
tota societat; mina la confiança entre
els homes i destrueix els teixits de les
relacions socials” (Catecisme, núm.
2486).

El Papa ha parlat amb energia de
l’idioma de la hipocresia, propi dels
qui no estimen la veritat. S’estimen
només a si mateixos, i, d’aquesta
manera, busquen enganyar,
implicar l’altre en el seu engany,
en la seva mentida. Tenen el cor
mentider; no poden dir la veritat
(Homilia, 4.VI.2013). Com sant Pere,
apel·la a la innocència dels nens, a la



llet pura de la Paraula (1 P 2, 2): un
nen no és hipòcrita, perquè no està
corromput. Quan Jesús ens diu:
que la vostra manera de parlar
sigui: ‘sí, quan és sí’, ‘no, quan és
no’, amb ànima de nen, ens diu el
contrari d’allò que diuen els
corruptes (...). Demanem avui al
Senyor que la nostra manera de
parlar sigui la de la senzillesa, la
dels nens; parlar com a fills de
Déu: per tant, parlar en la veritat
de l’amor (Homilia, 4.VI.2013).

La murmuració: aprendre a
mossegar-se la llengua

En el sermó de la muntanya, Jesús
porta fins a l’arrel el cinquè
manament del decàleg: Ja sabeu que
es va dir als antics: ‘No matis’, i el qui
mati serà condemnat pel tribunal.
Doncs jo us dic: el qui s’irriti amb el
seu germà serà condemnat pel
tribunal (...), i el qui el maleeixi
acabarà al foc de l’infern (Mt 5,



21-22). Les paraules del Senyor són
dures, però és que qui entra en la
vida cristiana, qui accepta seguir
aquest camí, té exigències
superiors a les dels altres. No té
avantatges superiors. No!
Exigències superiors (Homilia,
13.VI.2013). La murmuració i l’insult
no es redueixen a una
entremaliadura innocent: maten el
germà. Sant Josepmaria escriu: No
saps el mal que pots fer llançant
lluny una pedra si tens els ulls
embenats? —Tampoc no saps el
dany que pots ocasionar, de
vegades ben greu, llançant frases
de murmuració, que a tu et
semblen molt lleus, perquè tens els
ulls embenats per la desaprensió o
per l’acalorament (Camí, 455). Per
això, segueix el Papa, quan al cor hi
ha una cosa negativa contra algú, i
s’expressa amb un insult, amb una
maledicció o amb enuig, hi ha
alguna cosa que no funciona, i



t’has de convertir, ho has de
canviar (Homilia, 13.VI.2013).

I qui pensi que, de tota manera, és
justificable parlar malament d’algú
perquè “s’ho mereix”, el Papa li fa
aquesta recomanació: ves i resa per
ell. Ves i fes penitència per ella. I
després, si és necessari, parla amb
aquella persona que pot solucionar
el problema. Però no ho diguis a
tothom (...) Pau va ser un pecador
fort. I diu de si mateix: primer era
un perseguidor, un blasfem, un
violent. Però es va fer servir
misericòrdia amb mi. Potser cap
de nosaltres blasfema. Però si
algun de nosaltres murmura,
certament és un perseguidor i un
violent (Homilia, 13.IX.2013).

Cal tenir en compte, a més, l’efecte
devastador que té aquesta conducta
en la vida familiar, social i eclesial; es
tracta d’una pluja fina que sembla
innocent, però que ho corroeix tot: 



Que cadascú es pregunti avui: faig
créixer la unitat en la família, en la
parròquia, en la comunitat, o soc
un xerraire, una xerraire? Soc
motiu de divisió, de malestar?
Vosaltres no sabeu el mal que fan a
l’Església, a les parròquies, a les
comunitats, les enraonies! Fan
mal! Les enraonies fereixen. Un
cristià, abans de parlotejar, s’ha de
mossegar la llengua (Homilia, 25.IX.
2013).

La difamació i la necessitat de
reparar

És bo tenir present que no n’hi ha
prou que alguna cosa sigui o sembli
veritat perquè es pugui divulgar
sense més consideracions. “El dret a
la comunicació de la veritat no és
incondicional. Tothom ha de
conformar la seva vida al precepte
evangèlic de l’amor fratern. Això, en
les situacions concretes, demana



apreciar si convé o no de revelar la
veritat” (Catecisme, núm. 2488).

Moltes vegades el suposat interès
informatiu (tant de la persona
emissora com de la receptora) és en
realitat la disfressa d’una curiositat
irrespectuosa, que deriva sovint en
xafarderies o en enraonies, en
insinuacions i afirmacions
calumnioses sobre persones i
institucions, que s’estenen després
sense que hi hagi gaires possibilitats
de rectificar-les.

Per aquest motiu, en aquests casos la
reparació és un deure de
consciència. Així ho recorda el 
Catecisme: “Tota falta comesa en
matèries de justícia i de veritat
reclama el deure de reparació,
encara que el seu autor hagi estat
perdonat. Quan és impossible de
reparar un tort públicament, cal fer-
ho en secret; si el qui ha sofert un
perjudici no en pot ser directament



indemnitzat, cal donar-li satisfacció
moralment en nom de la caritat. Hi
ha també aquest deure de reparació
quan es tracta de faltes comeses
contra la bona fama d’un
altre” (núm. 2487).

Val la pena revisar, per tant, la nostra
actitud davant de la lleugeresa amb
què se sol tractar en converses i
comentaris —també entre cristians—
la intimitat i la fama dels altres,
potser al·legant com a justificació
que un o una s’està limitant a repetir
el que expliquen les notícies, o els
rumors! Les enraonies —afirmava el
Papa— fereixen, són bufetades a la
bona fama d’una persona, són
bufetades al cor d’una persona
(Homilia, 12.IX.2014). També podem
pensar en la nostra manera de
reaccionar davant de la desimboltura
amb què s’accepta com a cosa
normal criticar les persones (des de
la veïna de dalt fins al polític o el
futbolista que surt a la televisió), de



paraula o per escrit, de manera cruel
o malèvola, sense comprensió,
arribant amb gran naturalitat fins a
la detracció i l’insult, sense la
mínima possibilitat que la crítica
sigui constructiva per a ningú.

Què busquem? Què hi guanyen els
altres quan difonem aquestes
notícies o rumors, sense saber
exactament què tenen de veritable?
Perquè, de fet, fins i tot la informació
veritable que coneixem sobre els
altres s’ha de manejar amb
prudència i discreció, per no difamar
ni escandalitzar o provocar altres
danys (cf. Catecisme, núm. 2477 i
2479). Fàcilment deixem que
s’adormi la nostra sensibilitat per
rebutjar aquests comportaments, o
per advertir que potser també hi
estem caient. I si la sal perd el gust,
amb què la tornaran salada? (Mt 5,
13). Som els cristians els que tenim la
missió, i la gràcia per dur-la a terme,
de mantenir al món l’aire lliure i net



de la veritat. Avui, que l’ambient és
ple de desobediència, de
murmuració, de tripijoc,
d’embolic, hem d’estimar més que
mai l’obediència, la sinceritat, la
lleialtat, la senzillesa: i tot, amb
sentit sobrenatural, que ens farà
més humans (Forja, núm. 530).

Per aconseguir la pau

En la trobada amb els presidents
d’Israel i Palestina per demanar la
pau, el Papa pronunciava una oració
que, en els seus últims compassos,
resava així: Senyor, desarma la
llengua i les mans, renova els cors i
les ments, perquè la paraula que
ens porta a la trobada sigui sempre
«germà» (Discurs, 8.VI.2014).

La veritat que ens fa lliures (cf. Jn 8,
31-32) no consisteix simplement en la
possessió o la transmissió
d’enunciats i informacions que
corresponen a la realitat de les coses.
Es tracta de quelcom més profund: la



veritat que fonamenta la sinceritat i
la lleialtat amb els altres, en totes les
seves formes, és que tots els homes
som germans, fills del mateix Pare.

Jesucrist ens ha mostrat amb la seva
vida, veritatem faciens in caritate (cf. 
Ef 4, 15), aquesta harmonia
fonamental entre la veritat i l’amor.
Per això, la veritat que allibera, que
porta la pau, és en aquesta
manifestació eminent de l’amor de
Déu pels homes, que és la Creu
redemptora: Com voldria que per
un moment tots els homes i les
dones de bona voluntat miressin la
Creu! Allà s’hi pot llegir la resposta
de Déu: allà, a la violència no se
l’ha respost amb violència, a la
mort no se l’ha respost amb el
llenguatge de la mort. En el silenci
de la Creu calla el fragor de les
armes i parla el llenguatge de la
reconciliació, del perdó, del diàleg,
de la pau (Homilia, 7.XI.2014).



R. Valdés i C. Ayxelà

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-caritat-
cristiana-en-la-manera-de-parlar/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-caritat-cristiana-en-la-manera-de-parlar/
https://opusdei.org/ca/article/la-caritat-cristiana-en-la-manera-de-parlar/
https://opusdei.org/ca/article/la-caritat-cristiana-en-la-manera-de-parlar/

	La caritat cristiana en la manera de parlar

